
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 1

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


70 Miszellen

auch eine Bevorzugung der japanischen Sprache als einer
gebildeten Sprache. Seihst für den Hausgebrauch wurde die
koreanische Sprache verpönt. Nur in der Gemeinde wurde weiterhin

koreanisch gesprochen, die Sprache der Bibel. Nun
bekam die Bibelgesellschaft den Zorn der Regierung zu spüren.
Aber auch mit ihrer Lahmlegung war das Ziel nicht erreicht.
Die koreanische Sprache lebt, solange die Bibel lebt. So half
die koreanische Bibelübersetzung zur Erhaltung der koreanischen

Sprache in schwerster Zeit. Nach der Befreiung des
Landes 1945 wurde die Bibel in 100 000 Exemplaren verbreitet.

Die Bibelübersetzung hat aber dem Volk noch einen andern
Dienst getan. Die koreanische Sprache wird in mehreren
voneinander sehr verschiedenen Dialekten gesprochen, so daß
zwischen Süd und Nord ein starker Unterschied besteht. Die Bibel
ist im Dialekt von Soeul übersetzt. Damit ist dieser Dialekt
zum Standarddialekt und zur Schriftsprache erhoben worden,
und die Bibelsprache ist das Bindeglied für die verschiedenen
"Volksstämme im Norden und Süden.

Basel. Hans Huppenbauer.

Miszellen.
Columban im Nibelungenlied?

In seinem Buche: Das Nibelungenlied und seine Literatur (Teutonia,
7. Heft, Leipzig 1907) schreibt Theodor Abeling, daß dem Hagen und dem

im Nibelungenlied (1542 f.) vorkommenden Kaplan historische Persönlichkeiten

zugrunde liegen. Er zieht ein historisches Ereignis aus dem Jahre 608

heran, das Jonas von Bobbio in seiner Vita Columbani überliefert. So wie
im Nibelungenlied Hagen im Umkreis der Brünhild lebt, so lebt zur Zeit
der historischen Brunichildis, der Großmutter König Theuderichs, ein
historischer Hagnericus. Columban, der sich zu jener Zeit im Reich Theuderichs
aufhält, verfeindet sich mit Brunichildis und wird von Theuderich des Landes

verwiesen. Er geht zu Chlotar II., und dieser schickt ihn nach Meaux,
wo sich ein adliger Mann aus dem Gefolge Theudeberts, namens Hagnericus,
seiner annimmt und ihn zu Theudebert führt (Columban-Vita, Kap. 26:

Chagnericus Theudeberti conviva etc.). Dieser Hagnericus ist außer in der
Columban-Vita nirgends erwähnt. Da die Forschung Zusammenhänge der
überarbeiteten Nibelungensage, wie sie im Nibelungenlied vorliegt, mit der
Merovingergeschichte aufgedeckt hat, ist der Einfall Abelings, einen
historischen Hagnericus, der zur Zeit Brunichildens lebt, aber allerdings als ihr
Gegner, mit dem Hagen des Nibelungenliedes gleichzusetzen, zunächst
bestechend. Da die Quellen dürftig sind, ist der kombinierenden Phantasie



Miszellen 71

viel Spielraum gelassen. Abeling beschränkt sich auf die Andeutung: Hag-
nericus Hagen; Columban Kaplan.

Die Gedanken Abelings wurden aufgenommen und erweitert durch
Gudmund Schütte in: Nibelungiana (Beiträge zur Geschichte der dtsch.

Sprache und Literatur, Bd. 63, 1939). Er zeigt folgende, ihm beweiskräftig
scheinende, Parallelen zwischen Geschichte und Dichtung auf:

1. Die prophetische Warnung an die Verwandten der Brunhilde. Im
Nibelungenlied prophezeit eine Meerfrau Hagen den Untergang der Burgunden;
nur der Kaplan komme mit dem Leben davon. Nach Jonas prophezeit
Columban Theuderich den Untergang. Der Heilige ermahnt den König, Buße
zu tun und den geistlichen Stand zu wählen, da er sonst umkommen werde.
Ein paar Jahre darauf stirbt Theuderich tatsächlich (613), während Columban

selbst den Bruderkrieg der Merovinger überlebt. Wie verhalten sich
nun der Kaplan und Columban zueinander? (Schütte behauptet: «Kaplan
ist übrigens selbstverständlich nur eine Verstümmelung von Columban.»
Das könnte sein, ist aber keineswegs selbstverständlich, sondern unglaubwürdig.)

Columban erscheint als willensstarke Persönlichkeit, die sich nicht
scheut, kräftige Ermahnungen anzubringen. Der Kaplan des Nibelungenliedes

ist nicht — wie Schütte voraussetzt — ein Mann, der dem König von
Burgund Predigten hält. Er spricht nämlich kein einziges Wort. Er verhält
sich bloß leidend, und zwar gänzlich unschuldig leidend. Er hat niemanden
gemahnt, sich niemandem entgegengestellt, hat selber nicht das geringste
prophezeit, sondern ist unglücklicherweise bloß das Objekt einer Prophezeiung,

die der grimmige Hagen auf ihre Richtigkeit prüfen will. Die
Charaktere eines Columban in der Jonasvita und eines Kaplans im
Nibelungenlied sind nicht zusammenzubringen. Die gemeinsamen Züge von
Geschichte und Sage, wie sie Schütte herausstellt, sind erzwungen. Die
Prophezeiung Columbans wird einfach zur Prophezeiung einer Meerfrau,
wobei der Priester zum Objekt der Prophezeiung wird. Dazu ist der Anlaß
zur Prophezeiung jedesmal ein verschiedener. Die Frage stellt sich, ob die
übrigen von Schütte festgestellten Uebereinstimmungen unanfechtbar sind.

2. Die Reise von Columban und Hagnericus (bzw. Kaplan und Hagen,
wobei im Nibelungenlied Hagen ein treuer Vasall Brünhilds, in der Vita
aber, wie in der nordischen Sage, Gegner Brunhildens ist). Schütte schreibt:
«Columban bzw. der Kaplan... und Ritter Hagnericus bzw. Hagen
unternehmen zur Zeit Brünhilds eine weite Fahrt, die sie von Burgund aus über
ein großes Gewässer (Aermelkanal bzw. die Donau) führen soll.» Der
Kaplan des Nibelungenliedes befindet sich mit allen Burgunden in einem Schiff,
das ihn in ein unbekanntes Land tragen soll (nicht etwa wie den Columban
in seine Heimat!). Uebrigens war bei Columbans geplanter Meerfahrt
Hagnericus noch gar nicht dabei. Der Kaplan wird hinausgestoßen und erreicht
wieder das eben verlassene Ufer. Soweit stimmt die Episode überein mit
dem Ereignis in Nantes, da Columban auch wieder an Land geht. (Dieses
Argument ziehen die Verfechter der Theorie übrigens nicht heran.)

3. Der verfehlte mörderische Anschlag auf Columban/Kaplan, von seiten
eines eskortierenden Soldaten bzw. von Seiten Hagens. Der Geistliche wird



72 Miszellen

aber gerettet. Der Anschlag auf sein Leben geschieht in der Vita nicht
etwa durch Hagnericus (der ja Columban freundlieh aufnimmt und geleitet),

im Nibelungenlied aber durch Hagen. Dort aber keineswegs, weil der
Kaplan sich die Ungnade des burgundischen Königs zugezogen hätte. Im
Gegenteil: alle verwenden sich ja bei Hagen für den armen Kaplan, der
niemandem etwas zuleide getan hat. Zwar tritt nicht Gunther, aber Gernot
und Giselher treten für ihn ein. Diese Stellungnahme der Burgunden übergeht

Schütte mit Stillschweigen, weil sie ihm in seine Theorie nicht paßt
Dabei hätte er sogar zu seinen Gunsten ins Feld führen können, daß Gunther

im Nibelungenlied sich gegenüber dem Kaplan neutral oder ablehnend
verhält (wie Theuderich gegenüber Columban), während seine beiden Brüder,

die Könige Gernot und Giselher (entsprechend Theuderichs Verwandten

Chlotar und Theudebert) sich freundlich verhalten.
4. Die späteren brudermörderischen Kämpfe, die vorher geweissagt worden

waren. Es kämpfen Theuderich mit Theudebert, bzw. die Burgunden
mit den Hunnen, d. h. mit der früher zu ihnen gehörenden Kriemhild, also
Burgund mit dem Ostreich (Austrasien bzw. Osterlant).

Die aufgezeigten Parallelen zwischen der Columban-Vita und der
Nibelungen-Episode sind meines Erachtens zu allgemein und zu gesucht, um den
Beweis einer Identität des heiligen Columban mit dem Kaplan des

Nibelungenliedes zu erbringen. Es läßt sich nicht sicher beweisen, daß mit dem

Kaplan und Hagen nicht Columban und Hagnericus, wie sie Jonas schildert,
gemeint seien. Aber daß das Nibelungenlied diese beiden historischen
Gestalten darstelle, ist ebenfalls noch nicht genügend bewiesen. Das wird auch
kaum möglich sein.

Kilchberg/Kt. Zürich. Verena Meyer.

Zu Cranachs Reformatorenbild.
Es ist Fritz Blanke sehr zu danken, daß er durch seinen Aufsatz in

dieser Zeitschrift 7/1951, S. 467 ff. die Aufmerksamkeit auf das in Toledo
(Ohio, USA.) befindliche, vom Juni bis Sept. 1951 in Zürich ausgestellte
Reformatorenbild Cranachs gelenkt hat. Ebenso verdienen auch die Redaktion

und der Verlag der ThZ unseren Dank, daß sie uns durch die doppelseitige

Tafel die erste Anschauung des bisher unbekannten Bildes vermittelt

haben. Blanke hat bei der Deutung der unbekannten Köpfe den zwischen
Luther und dem Kurfürsten Johann Friedrich sichtbaren, wie ich glaube,
mit Recht Georg Spalatin zugeschrieben. Dagegen ist seine Vermutung,
daß der auf der Tafel in Einzelaufnahme reproduzierte Kopf Andreas
Oslander darstelle, kaum haltbar. Der schon von Blanke selbst ausgesprochene
Einwand, wie der Nürnberger Prediger in den Kreis der Männer um den
Kurfürsten kommen solle, macht diese Deutung unmöglich. Cranachs Bild
ist offenbar eine Darstellung des Kurfürsten und seiner Mitarbeiter. Man
wird also nur im wittenbergisch-kursächsischen Raum suchen dürfen.

Ich halte den bärtigen Kopf für den des kursächsischen Kanzlers Gregor

Brück. Er hebt sich durch seine betonte Stellung, in der er neben
Luther den Kurfürsten von der anderen Seite flankiert, und durch seine



Miszellen 73

gewählte weltliehe Kleidung aus dem Kreis der Theologen in ihren Ge-

lehrtentalaren heraus. Es läßt sich von vornherein kaum ein anderer für
diesen Platz mit so großer Wahrscheinlichkeit vermuten wie der kursäch-
sische Altkanzler, der Vertreter des Kurfürsten Johann und seines Sohnes

auf manchem Reichstag, vor allem zu Speyer und Augsburg, und enge
persönliche Freund Luthers.1 Da er in den Jahren, in denen Cranachs Bild
entstanden sein muß, zumeist in Wittenberg wohnte und sein Sohn die
Tochter Cranachs heiratete, bestanden auch enge Beziehungen zwischen
Cranach und ihm. Leider besitzen wir von Brück kein etwa gleichzeitiges

Bild, sondern nur ein (vielleicht von L. Cranach d. J. stammendes)
Gemälde aus dem Museum zu Weimar, das ihn 72jährig in seinem Todesjahr
1557 darstellt.2 Es erlaubt keinen allzu sicheren Vergleich, da es 20—25

Jahre später entstanden ist als das Reformatorenbild aus Toledo und von
der Hand eines anderen Künstlers stammt. Wenn man weiß, wie bei Porträts
des 16. Jahrhunderts, selbst bei Luther- und Melanchthonbildern, namentlich

wenn sie aus verschiedener Werkstatt kommen, Einzelzüge variieren
können, so wird man die ikonographischen Merkmale nicht pressen dürfen.
Differenzen in der Mund- und Augenpartie sind zweifellos vorhanden, aber
nicht entscheidend. Wohl aber spricht für Brück der geteilte Vollbart, den

beide Bilder deutlich aufweisen, wenn er auch auf dem späteren länger
gehalten ist.3 Auch die Kopfform im ganzen (eine breite Stirnpartie mit
verhältnismäßig kräftigen Augenbögen, starken Backenknochen und nicht
vollen Wangen), die auf einen mitteldeutschen Rundschädel schließen läßt4,
erweckt den Eindruck der Identität. Es ist aber zu betonen, daß daneben
die auf Stellung und Kleidung gegründete Vermutung, die auf keinen
anderen so wie auf Brück führt, als unabhängiges Argument zu gelten
hat. Wenn sie, wie mir sicher erscheint, richtig ist, dann besitzen wir jetzt
ein weit besseres Bild des bedeutendsten lutherischen Reformationspolitikers

als bisher. Soweit man nach den Abbildungen urteilen kann, ist der
bärtige Kopf einer der besten auf der sicher von verschiedenen Händen
stammenden Tafel, also von Cranach selbst gemalt. Er dürfte einen weit
höheren Porträtwert haben als das müde Altersbildnis von Weimar.
Cranachs Gemälde verdient über die vermutete Zuweisung des bärtigen Kopfes
an Brück hinaus eine eingehende Untersuchung. Entstehung und Zweck
des Bildes, die Identifikation der Köpfe im Hintergrund, auffallende Einzelzüge

wie die konvergierende Blickrichtung von drei Gesichtern nach oben
sind noch ungeklärt. Das Bild ist offenbar ein herausgeschnittener Teil

1 Kolde, in: Prot. Realenzykl. 3. Aufl. 3, 441 ff.
2 Zum ersten Male abgebildet bei K. Brandi, Die deutsche Reformation

I 1927, S. 288/9, 351.
3 Zahlreiche Beispiele von Cranachschen Porträts bei Friedländer und

Rosenberg, Die Gemälde des Lucas Cranach, 1932, zeigen demgegenüber den

glatt geschnittenen Vollbart, den der Kurfürst auf dem Reformatorenbild
und Osiander auf dem bei Blanke S. 469 reproduzierten Stich tragen.

4 Brück hieß eigentlich Heinse und nannte sich nach seiner Vaterstadt
Brück bei Magdeburg.



74 Miszellen

eines größeren Ganzen, entweder der Seitenflügel eines Triptychons oder
ein Teilstück einer großen Tafel, wie beide Cranachs sie öfter gemalt
haben. Auch die Datierung ist, abgesehen vom terminus a quo, dem
Regierungsantritt des Kurfürsten Johann Friedrich 1532, noch nicht sicher. Denn
der links unten von einer Putte gehaltene Schild trägt sicherlich nicht
Cranachs Malersignet, wie Blanke vermutet; seine Form kann also auch
nicht zur Datierung verwandt werden. Sondern es ist wahrscheinlich das

Wappen des Stifters, das leider bei der Beschneidung des Bildes ebenso
wie ein Kopf im Hintergrunde entzweigeschnitten worden ist. 5 Es wäre
darum sehr erwünscht, wenn das Museum of Art in Toledo (Ohio, USA.)
uns eine genauere Beschreibung und Reproduktion gäbe, als sie die
dankenswerten Tafeln in der ThZ bringen konnten. 6

Heidelberg. • Heinrich Bornkamm.

Täuferforscbung.
Ort und Zeit der ersten Wiedertaufe.

In meinem Kommentar zu Zwingiis Werk «In catabaptistarum strophas
elenchus» (1527) in der Kritischen Zwingliausgabe hatte ich (auf S. 41 der
1936 erschienenen Doppellieferung Nr. 102—103 des VI. Bandes*) behauptet,
die erste Wiedertaufe sei im Januar 1525 in dem Dorfe Zollikon bei Zürich
vollzogen worden. Gegen diese Lokalisierung hat Harold S. Bender (in
seinem Buche «Conrad Grebel, c. 1498—1526, the Founder of the Swiss Brethren»,

Goshen, Indiana USA., 1950, S. 264) Bedenken erhoben, die, wie ich
heute glaube, berechtigt sind. Im Folgenden möchte ich Benders Einwände
noch verstärken und ergänzen.

5 Freundlicher Hinweis von Herrn Prof. Dr. Paatz und Herrn Dr. Lank-
heit (Kunstgesch. Seminar Heidelberg). Weder in dem Werk von
Friedländer-Rosenberg noch in dem eine Reihe weiterer Abbildungen enthaltenden

Ausstellungskatalog: L. Cranach d. Ae. und L. Cranach d. J., Staatl.
Museum Berlin 1937, findet sich ein einziges auch nur entfernt diesem Schild
ähnliches Signet Cranachs, sondern immer nur die kleine geflügelte Schlange.

Trotzdem wird nach den Gesichtern der Hauptpersonen die Datierung
auf Mitte oder Ende der dreißiger Jahre wohl richtig sein.

6 Herr stud. phil. Ekkehard Fabian aus Frankfurt am Main, der mit
einer Dissertation über Brück beschäftigt ist und dem ich meine Deutung
mündlich dargelegt hatte, hat sie in einer kleinen Schrift näher ausgeführt.
Leider ohne mein Wissen. Ich hätte ihm sonst eine gründlichere
Untersuchung des Bildes nahegelegt. Das von ihm — und von Blanke für den
Vergleich mit Osiander — verwendete Argument der Asymmetrie der
Augen, das nach Fabian auf die Augenkrankheit Brücks hinweisen soll, scheint
mir nicht allzu beweiskräftig. Solche Unregelmäßigkeiten sind allgemein
verbreitet, eher Regel als Ausnahme. Immerhin, sollte das Original dem
Blick eines Augenarztes einen Krankheitsbefund wahrscheinlich machen, so
stimmt das Argument ja mit meiner Deutung überein.

1 Von diesem Bande liegen einstweilen die Doppellieferungen Nr. 102

bis 103 und 109 bis 111 vor.



Miszellen 75

Zwingli berichtet im Elenchus (S. 37 und 40 der obigen Ausgabe), daß

der Zürcher Rat am 17. Januar 1525 in Zürich ein Gespräch mit den Gegnern
der Kindertaufe veranstaltet habe und daß die meisten von diesen
versprochen hätten, daß sie nichts unternehmen wollten. (Eine Wiedertaufe
war bis dahin noch nicht vorgekommen.) Dann fährt Zwingli weiter: «Nach
drei oder höchstens vier Tagen wird gemeldet, daß die, welche die
Koryphäen dieser Sekte waren, fünfzehn Brüder benetzt haben»; im lateinischen
Urtext: «Intra triduum aut ad summum quatriduum nunciatur eos, qui huius
sectç coryphçi fuerunt, quindecim fratres tinxisse.»

Die Taufe der fünfzehn Brüder ist die erste Wiedertaufe, von der
Zwingli Kunde erhalten hat. Aber ist es die früheste Wiedertaufe
überhaupt?

Wir haben beachtet, daß Zwingli zwischen denen, die getauft wurden
(fünfzehn Brüder), und denen, die sie tauften (den «Koryphäen», worunter
er Konrad Grehel, Felix Manz, Jörg Blaurock, Johannes Brötli versteht),
unterscheidet. Es liegt auf der Hand, daß die Koryphäen, bevor sie mit dem
Taufen begannen, die Wiedertaufe schon selber empfangen hatten. Der
Taufe der fünfzehn Brüder muß also diejenige der Koryphäen vorangegangen

sein.

Wir kennen die Namen der fünfzehn Brüder; es sind ausschließlich
Namen von Bauern aus Zollikon (siehe Nr. 30 in den eben erschienenen,
von L. von Muralt und Walter Schmid herausgegebenen «Quellen zur
Geschichte der Täufer in der Schweiz, Band I: Zürich» [Verlag S. Hirzel,
Zürich 1952]). Die Wiedertaufe dieser Bauern hat in Zollikon stattgefunden.

Wo aber wurden Grehel, Manz, Blaurock, Brötli getauft? Die Wiedertaufe

dieser Führer muß in größter Heimlichkeit geschehen sein; denn

Zwingli berichtet nirgends etwas darüber; offenbar hatte er nie etwas in
Erfahrung bringen können. Auch die Zürcher Verhörsakten sind in diesem
Punkte unergiebig. Wir vernehmen einzig aus einem Verhörsprotokoll vom
18. Februar 1525, daß Blaurock gestand, er sei der erste gewesen, der sich
habe taufen lassen (Nr. 42 b der Quellenausgabe von v. Muralt und Schmid).
Wo sich diese Taufe abspielte, wird nicht bemerkt.

Aber das Geständnis Blaurocks vermag uns vielleicht doch etwas
weiterzuführen. Es wird nämlich in bedeutsamer Weise durch einen späteren,
von täuferischer Seite stammenden Bericht bestätigt. Im «Geschicht-Buch
der Hutterischen Brüder» (neu herausgegeben von Rudolf Wolken, 1923,
S. 35) wird der Hergang der ersten Wiedertaufe beschrieben: Die Zürcher
Brüder waren in angstvoller Stunde beieinander und beteten; nach dem
Gebet erhob sich Jörg Blaurock und drang in Grebel, daß er ihn taufen
möge; Grebel willfahrte dem Wunsch und taufte Blaurock; daraufhin taufte
Blaurock seinerseits sofort die anderen Männer, die in der Versammlung
anwesend waren. Dieser Bericht, um 1534 niedergeschrieben, geht wohl auf
Aussägen Blaurocks selber zurück und darf als glaubwürdig gelten, zumal
die Hauptsache (Blaurock der erste Wiedergetaufte!) mit dem Verhör vom
18. Februar zusammenstimmt.

Die Frage, wo diese Erstwiedertaufe zu suchen ist, wird in der Er-



76 Miszellen

Zählung des «Geschicht-Buehes» nicht beantwortet. Es ist aber (mit Bender
S. 264) an die Stadt Zürich zu denken und hier am ehesten an das Haus von
Felix Manz. Wir wissen, daß dieses Haus schon vor 1525 als Treffort der
Kindertaufgegner gedient hatte. Aus Nr. 41 hei v. Muralt und Schmid ergibt
sich zudem, daß Gabriel Giger aus St. Gallen im Januar 1525 durch Grebel
in Felix Manzens Haus in Zürich getauft wurde. Hier ist das Manzhaus
also als Taufstätte ausdrücklich bezeugt, freilich nicht als Stätte der Taufe
Blaurocks durch Grebel, sondern Gigers durch Grebel. Aber es liegt nahe,
daß Grebel am gleichen Orte schon vorher an Blaurock die Wiedertaufe
vorgenommen hatte.

Der Zeitpunkt der Taufe Blaurocks ist unbekannt. Er läßt sich aber
ohne große Mühe einigermaßen festlegen. Brötli hat schon am Sonntag, dem
22. Januar 1525, einen Zolliker Bauern getauft (Aussage, Ockenfuß bei v.
Muralt und Schmid Nr. 31). Also muß Brötli, eine der Koryphäen, schon
vorher (wohl zu gleicher Zeit wie Blaurock) die Wiedertaufe erhalten
haben. Der Terminus, post quem diese erfolgt sein kann, ist entweder der
17. Januar 1525 (erfolgloses Gespräch des Rates mit Grebel und Genossen)
oder der 18. Januar (Ratsbeschluß, der die Säuglingstaufe befiehlt) oder
am ehesten der 21. Januar, an welchem Tage die Versammlungen der
Taufgegner verboten wurden, Grebel und Manz vom Rat ein Redeverbot bekamen
und Röubli, Brötli, Haetzer, Castelberger mit Landesverweisung (innert
acht Tagen) bestraft wurden. 2

Jetzt, am 21. Januar, wußten die Brüder endgültig, daß es aussichtslos
sein werde, Zwingli und die Zürcher Obrigkeit für den Plan einer
Freikirche zu gewinnen. Nach der ansprechenden Mutmaßung Benders (S. 264)
traten darum die führenden Brüder (die «Koryphäen») am Abend dieses
Tages im Hause Manzens mit schweren Sorgen zusammen — in der
angsterfüllten Stimmung, die das «Geschicht-Buch» schildert —, und hier geschah
es, daß der stürmische Blaurock als erster den Vollzug einer neuen Taufe
forderte und durchsetzte.

Zürich. Fritz Blanke.

Friedrich Nietzsche und der Projektionsgedanke.
Als Vorläufer der Tiefenpsychologie wird auch Friedrich Nietzsche

genannt. Die Projektion kannte er schon. Für die Erkenntnis hat er diese
Theorie ausgesprochen in «Götzen-Dämmerung»: «Das glaubt an's Ich, an's
Ich als sein, an's Ich als Substanz und projicirt den Glauben an die Ich-
Substanz auf alle Dinge — es schafft erst damit den Begriff Ding.» Die
Projektion als religiöse Vorstellung war ihm nicht weniger bekannt.
Vorbildlich ist die Stelle in derselben Schrift: «Ein Volk, das noch an sich
selbst glaubt, hat auch noch seinen eignen Gott. In ihm verehrt es die
Bedingungen, durch die es obenauf ist, seine Tugenden, — es projicirt seine
Lust an sich, sein Machtsgefühl in ein Wesen, dem man dafür danken kann.»
Der Osten kennt die religiöse Projektion sehr gut. Man findet diese Vor-

2 Als diese Beschlüsse (am 21. Jan.) gefaßt wurden, war dem Rate von
der Vollziehung einer Wiedertaufe noch nichts bekannt.



Miszellen 77

Stellung schon in den Upanischaden : «Darum seid ihr selbst er [Atman],
und das Licht, mit dem ihr leuchtet, ist euer eigenes.» So sagt Nrisinhd-
uttard-tapaniya-Upanischad 9 mit der reziproken Identitätsformel. Zu
vergleichen sind auch die Bemerkungen von Helmuth von Glasenapp in: «Die
Religionen Indiens» und «Buddhistische Mysterien». Der Westen ist nicht
weniger bekannt mit der Projektion. Angelus Silesius, Der cherubinische
Wandersmann, hat gesehrieben: «Gott ist in mir das Feur, und ich in Ihm
der schein: Sind wir einander nicht gantz inniglich gemein?» «Die Seel ist
ein Kristall, die Gottheit ist ihr schein : Der Leib, in dem du Lebst, ist ihrer
beider schreyn.» «Ich bin nicht außer Gott, und Gott nicht außer mir, Ich
bin sein Glantz und Licht, und Er ist meine Zihr.» «Weil ich daß wahre
Licht, so wie es ist, sol sehn: So muß ichs selber seyn: sonst kan es nicht
geschehn.»

Die Vorstellung, dem Osten so geläufig, kommt in diesen Zeilen sehr
deutlich zum Ausdruck: Die Gottheit ist das Licht der Seele, und die Seele
ist das Licht der Gottheit. Die Gottesvorstellung ist eine Projektion, aber
dennoch haftet ihr Wirklichkeit an. Auch für Nietzsche ist die Gottesvorstellung

eine Projektion, aber ihr fehlt die Realität. C. G. Jung hat darauf
hingewiesen in «Psychologische Typen», daß Nietzsche kein Atheist war,
nur ist seine Gottesvorstellung unwirklich. Das war eine Folge seiner
Umwertung aller Werte. Nietzsche hat die ethischen Normen für imaginär
erklärt. In «Götzen-Dämmerung» heißt es : «Der ganze Bereich der Moral und
Religion gehört unter diesen Begriff der imaginären Ursachen.» In seiner
«Kritik der praktischen Vernunft» nannte I. Kant das Gewissen eine «himmlische

Stimme»; die Erfahrung des Sittengesetzes in uns postuliert das
Bestehen der Gottheit. Plotin, der große Mystiker des Abendlandes, teilt diese
Anschauung. Bei ihm ist die Gottesvorstellung eine Projektion, aber das

Sittengebot weist darauf hin, daß diese Vorstellung wirklich ist. Für
Nietzsche ist mit der Moral diese Stütze gefallen.

Die Stelle bei Plotin, Enn. IV 7,10, lautet in der Uebersetzung von
Richard Harder: «Denn Einsicht und wahre Tugend, die göttlich sind, können

sich nicht wohl in einem minderwertigen und sterblichen Ding befinden,
sondern ein solches Ding muß göttlich sein, da es Teil hat am Göttlichen
zufolge angestammter Verwandschaft, Wesensgleichheit.» Ueber die
Gottesvorstellung als Projektion verbreitet sich Plotin, Enn. VI 9, 9: «erfüllt von
geistigem Licht, vielmehr das Licht selbst», V 8,10 : «Der scharf Blickende
hat das was er sieht in sich selber», «es erblicken als das eigne Selbst»,
«Gott in sich selbst zu erblicken», «so überträgt er sich selber nach draußen»

(éaurôv irpocpépei), V8,11: «Wenn er aber begehrt Es als ein
unterschiedene zu erblicken, so bringt er sich selbst nach draußen» (ëSw
oùtôv iroieî).

Derselbe Gedanke: die Gottesvorstellung eine Projektion und ihre
Realität, gegründet auf dem sittlichen Selbstbewußtsein, findet sich bei Paul
Deußen, «Biblische Philosophie»: «Das moralische Phänomen in uns ist das
allein Reale in allen religiösen Vorstellungen, alle Religion ist nur
Auslegung des moralischen Bewußtseins. Der kategorische Imperativ, diese



78 Notizen und Glossen

.himmlische Stimme', wie Kant sagt, trifft sooft allen unsern individuellen
Neigungen entgegen, daß wir in ihm die Stimme einer höhern Macht zu
vernehmen glauben. Es ist uns Menschen natürlich, unserm egoistischen,
empirischen Ich unser eigenes metaphysisches Ich als ein anderes
gegenüberzustellen, den Gott in uns als einen Gott außer uns zu betrachten.»
Paul Deußen war ein bekannter Orientalist, aber auch ein geschickter
Graeeus; da muß er wohl diese Anschauung dem Plotin entlehnt haben. Was
Nietzsche anbelangt: Lou Salome wunderte sich schon über seine Unkunde
in der Geschichte der Philosophie; ihm ist Plotin fremd geblieben.

Den Haag. D. de Man.

Notizen und Glossen.
Zeitschriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1951/6: In memoriam

Alfred Bertholet (W.Baumgartner); Die Einigkeit der Protestanten (J.
Amstutz) ; Eeligion u. Wissenschaft (F. J. M. Stratton, übersetzt von H.
Egger) ; 1952/1 : Um die Zusammenarbeit der Christenheit mit den außer-
christl. Religionsgemeinschaften (F. Heiler); Freiheit u. Autorität (K.
Jaspers). Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz 1951/24: Rüstung, Frieden u. Krieg
(H. Gollwitzer) ; Reise französ. Pfarrer nach Ungarn (M. Tburneysen) ;

25: Rüstung, Frieden u. Krieg, Schluß (H. Gollwitzer); Berner Kirchensynode

(H. Burri) ; 1952/1: Der Christ u. die Institutionen, Referat in der
Berner Theol. Arbeitsgemeinschaft am 2. Juli 1951 (E. Burri) ; Eine angebliche

Weissagung Samuel Lutzens auf die Kirche Jesu Christi der Heiligen
der letzten Tage (E. Staehelin) ; 2 : Der Christ u. die Institutionen, Schluß
(E. Burri); Bemerkungen zum Briefwechsel Barth-Feldmann (G. Wieser);
3: Begleiten! Zum Gespräch mit Caux (H. Kutter). Der Kirchenfreund
1951/12: Rückblick u. Ausblick, ein Grußwort an alle Leser des «Kirchen-
freund» (A. Lindenmeyer) ; Heiß oder kalt? — das Sendschreiben an Lao-
dizea (W. Middendorp) ; Die Vollendung dieser Weltzeit (Th. Rüsch) ;

Fünfundachtzig Jahr «Kirchenfreund» (F. Hadorn) ; Mein Dank an den
«Kirchenfreund» (P. Vogelsanger); Aus dem römischen Katholizismus
(0. E. Straßer); Italienischer Protestantismus (K. Fueter). Reformatio,
Zeitschr. f. evang. Kultur u. Politik 1952/1: Reformation heute! (P.
Vogelsanger) ; Die Alternative zum Nihilismus der Gegenwart (E. Brunner) ;

Landeskirche u. demokratischer Staat (M. Feldmann) ; Die aktuelle Situation

im deutschen Protestantismus (E. Stammler); Stimmen der Väter,
Huldrych Zwingli; Die Hauptstücke unseres evang. Glaubens I (H. M.

Stückelberger) ; Krise u. Neuorientierung im ärztlichen Beruf (P. Tour-
nier) ; Religiöse Dichtung der Gegenwart, Rudolf Alexander Schröder; Bis
zur Nagelprobe, Novelle (E. Stickelberger) ; Oekumenische Profile, John
Mott (A. Keller); Kommentare zum Zeitgeschehen: Kulturkritische
Notizen (E. Arnet u. R. Stickelberger) ; Politische Umschau, Aussichten des
Friedens (P. Vogelsanger) ; Aus Kirche u. Theologie, Minderheitenprobleme
(K. Fueter). — Die neue Zeitschr. «Reformatio» wird von Pfr. P.

Vogelsanger, Schaffhausen, als Chefredaktor u. von Prof. Dr. H. Dürr, Bern u.


	Miszellen

