Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 8 (1952)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 59

méfligen Menschen sind in und aufler der Kirche immer noch
vorhanden, aber diese tite wohl gut, ihre offizielle Gestalt mehr
nach ihnen auszurichten.

Ziirich. Erich Brock.

Rezensionen.

Paul Radin, Die religiose Erfahrung der Naturvélker (Albae
Vigiliae, N. F. XI), Ziirich, Rhein-Verlag, 1951, 126 S.,
Fr.8.—.

Radin, der lange Jahre unter den Indianern Nord- und Mit-
telamerikas verbracht und zahlreiche Arbeiten dariiber verof-
fentlicht hat, will hier «die religiose Erfahrung der Primitiven
in ihrer Wirklichkeit, mit den Worten derer darstellen, die solche
Erfahrungen hatten und imstande waren, sie auch auszuspre-
cheny. Er tut dies in bewulltem Gegensatz zu «Theoretikerny
wie Lévy-Bruhl, van der Leeuw, Cassirer, aber auch zu theo-
retisierenden Ethnologen wie Preull, die nach seiner Meinung
von vorgefaliten Meinungen ausgehen und das ethnologische
Material willkiirlich und ohne nach der Herkunft der einzelnen
Daten zu fragen auswihlen.

Ein paar seiner Hauptgedanken: Die Primitiven sind keine
undifferenzierte und von kollektivem Denken beherrschte
Masse; neben der Menge der «Tatmenscheny gibt es vor allem
bei den Eskimo, den nordamerikanischen Indianern und Poly-
nesiern ausgesprochene Individuen, Denker, die oft iiberra-
schend prézis und abstrakt formulieren (S.20 ff.). — Scha-
manen werden Leute, die stéindig mit seelischen Krisen zu tun
haben und im Annehmen der Berufung ihre Krankheit wie auch
den Weg zur Heilung kennen. Neben ihnen stehen die ur-
spriinglich normalen Menschen, die hochstens zeitweise unter
psychischen Spannungen und den entsprechenden religitsen
Erfahrungen stehen (S. 35 ff.). — Mana ist ein von Denkern
herausgearbeiteter, hochst abstrakter Begriff, der erst nach-
triglich konkret, unpersonlich, unbestimmt wund allgemein
wurde (S. 74 ff.). Die zwei wichtigsten, auch in verschiedenen
Anlagen bedingten Erlebnistypen sind die Xop-Erfahrung, die
das mysterium tremendum als Besessenheit erlebt, und die
mehr philosophische Wakan-Erfahrung, die scharf zwischen



60 Rezensionen

Mensch und Numen trennt (S. 79 ff., 96 ff.). Auch das hochste
Wesen, ein alles beherrschendes unpersonliches Prinzip, erst
sekundédr zum unbestimmten und unbestéindig wirkenden Gott
umgebildet, ist durch Menschen des Wakan-Typus und nicht-
religiose Denker entwickelt und nur selten Stammesglaube ge-
worden (S. 106 ff.).

Radins Buch ist iiberaus lesenswert, und an seiner Kritik
ist sicher viel Richtiges; Lévy-Bruhl hat ja auch manche seiner
Theorien selber zuriickgezogen, und an der noétigen Vorsicht
haben es auch andere oft genug fehlen lassen. Ks ist auch nicht
alles ganz neu. Dall die heutige Ethnologie ganz anders als
frither mit Unterschieden zwischen den Vélkergruppen wie
auch innerhalb derselben rechnet, zeigt die «Geschichte der
Kultury von Birket-Smith; die Bedeutung der Einzelgéinger fiir
die Entwicklung haben Religionswissenschaftler (!) wie R. Otto,
Hauer, Tor Andrae («Die letzten Dinge», 1944) betont; dafl nicht
alle Schamanen auf einer Stufe stehen, weil man von Ras-
mussen u. a. — Ob Radin seinen Gegnern immer ganz gerecht
wird? Wenn er z.B. v.d. Leeuw vorwirft, dal} er bei einem
Zitat aus Codrington die dort erwédhnte Probe mit dem mana-
verdichtigen Stein unterschlégt (S.12), dann tat dies v.d.L.
wohl deshalb, weil eine solche Probe nach dem Material bei
Spieth u. a. eben nicht die Regel, sondern eine Ausnahme dar-
stellt. Die Gefahr einer unstatthaften Verallgemeinerung ist
bei zusammenfassender Darstellung fast nicht zu vermeiden.
Auch R. entgeht ihr nicht, wenn er schreibt, der Zusammen-
bruch einer Primitivkultur stelle jenes nur voriibergehend reli-
gios eingestellte Individuum in den Vordergrund, denn eigent-
lich sei nur ein solches ohne Widerstinde bereit, neue Lésun-
gen anzunehmen (S.53). Und was den Vorwurf mitgebrachter
Theorien betrifft, so ist ja auch seine psychologische Methode
nicht bei den Primitiven selber gewachsen und in der Anwen-
dung auch nicht gegen Willkiir und Irrtum gefeit. Wenn er
z. B. das nicht so seltene Widerstreben gegen die Berufung aus
mangelnder Eignung des Betreffenden, als unbewulite Reaktion
auf elterlichen Zwang oder auf opportunistische Berufswahl
erklirt (S. 38), so mag das fiir manche Fille zutreffen; ob aber
fiir alle? Birket-Smith scheint mir da tieferes Verstindnis zu



Rezensionen 61

bekunden, wenn er an Jeremia erinnert; oder sollte es auch
diesem an der nétigen Eignung gefehlt haben?
Basel. Walter Baumgariner.

Joseph Dey, Schola Verbi, Lehrbuch des neutestamentlichen
Griechisch, Miinster i. W., Aschendorffsche Verlagsbuch-
handlung, 1951, XII + 163 S., kart. DM. 6.60, geb. DM. 7.70.

Fiir den christlichen Prediger ist neben der sachlich-theo-
logischen Ausbildung, die natiirlich das eigentliche Ziel sein
mull, als ihre Grundlage und Ergéinzung auch ein Einblick in
die sprachlich-philologische Seite der biblischen Ueberlieferung
notig. Dieser Satz darf wohl allgemein gelten. Aber iiber das
noétige Ausmall des Studiums dieser zweiten Seite gehen die
Anschauungen und geht die Praxis sehr weit auseinander je
nach dem Grad des erstrebten Einbaus der biblischen Gedanken-
welt in die der einstigen und heutigen Umwelt — und je nach
der vorhandenen Vorbildung und der verfiigharen Ausbildungs-
zeit; danach stufen sich dann auch die Ausbildungsanstalten
und die Priifungen ab: von der Universitidt mit Hebrdisch und
Griechisch iiber die Predigerschulen bis zu den Bibelschulen.
Heute scheint sich eine gewisse Annéherung anzubahnen, in-
dem die Extreme etwas zuriicktreten: einerseits glauben
manche, die hebriaische Sprache sollte wegen ihrer Schwierig-
keit zuriickgestellt, wenn nicht gar ausgeschaltet werden und
konne das ohne nennenswerten Schaden; andererseits ist z. B.
in der Mission heute, wo die nichtchristlichen und antichrist-
lichen Elemente der abendlédndischen Geisteskultur tief in die
heidnischen Gebiete eingedrungen sind, die Wiinschbarkeit
oder Notwendigkeit philologisch-philosophisch-theologischer
wissenschaftlicher Durchbildung der Missionare deutlicher.
Aullerdem scheint iiberall die Zahl der Theologiestudierenden
mit Reifezeugnis des griechischlosen Typus B im Steigen be-
griffen zu sein, womit unvermeidlich die nachtrigliche Erler-
nung von Griechisch (und Hebréisch) einem Minimum zustrebt.
Das alles 1d8t die Frage brennender werden: soll der Weg zum
nt.lichen Griechischen immer noch iiber das klassisch-attische
Profangriechische, wie es normalerweise der Griechischabitu-
rient mitbringt, gehen, oder sollte man die Nichtgriechen so-
gleich ans nt.liche Griechische heranfiihren (mit der stillen Hoff-



62 Rezensionen

nung, dafl sich spéter einmal Gelegenheit zu etwelcher Erwei-
terung des griechischen Sprachhorizonts ergebe)? Damit riickt
wohl ein Biichlein wie das vorliegende, das eben diesem Zweck
des direkten Zugangs dient, auch in den Gesichtskreis theologi-
scher Ausbildungsanstalten, die sich friiher gegen diese Me-
thode heftig gestréiubt hétten. Die Frage, ob ein solches Biich-
lein heute auch fiir Universititen in Betracht komme, braucht
hier nicht erértert zu werden; die Frage ist nur, ob das vorlie-
gende seinen Zweck erfiillt. Ich mochte dies dem Eindruck
nach bejahen; doch kann ein sicheres Urteil dariiber nur aus
der praktischen Verwendung heraus gegeben werden.

Der Hauptteil besteht aus 41 Uebungsstiicken mit eingestreu-
ter Grammatik (S. 6—118). Die Uebungsbeispiele sind vor allem
dem NT, gelegentlich auch der Septuaginta und den altchrist-
lichen Autoren entnommen (mit moéglichst wenigen vereinfa-
chenden Aenderungen). Um Platz zu sparen, sind die nt.lichen
Stellen oft nur angegeben, nicht ausgeschrieben und schlieflen
sich Hinweise auf 43 ausgewéhlte zusammenhéingende Stiicke
des NT an (S.118—124). Von Anfang an sind nach dem Vor-
bild altsprachlicher Uebungsbiicher auch Stiicke zum Ueber-
setzen ins Griechische beigegeben — was wiirde wohl heraus-
kommen, wenn man unsern Theologiekandidaten solche Stiicke
in der Priifung vorlegte? Es wire eine gute Probe der Vertraut-
heit mit Grammatik und Wortschatz des NT! — Der Anhang
enthilt auller Registern auch «Beispiele zur Formenlehrey
(S.141—163), d. h. vor allem Flexionsparadigmata.

Vom wissenschaftlichen Standpunkt aus ist das Biichlein
einwandfrei. Der Verf. kennt die Ergebnisse der Erforschung
des nt.lichen Griechischen; das zeigt sich z. B. an der Behand-
lung der Bedingungssiitze (S. 114 £.), wo mit Recht das Schema
der attischen Schulgrammatik aufgegeben und den wichtigen
nachklassischen Verschiebungen Rechnung getragen ist.

Die romisch-katholische Konfession des Verf. macht sich,
soweit ich sehe, nicht geltend, was ja begreiflich ist: die kon-
fessionellen Unterschiede beruhen ja nicht auf der Verschie-
denheit des grammatischen Verstindnisses des NT. So wiirde
ich kein Hindernis sehen, das Biichlein auch in der Vorberei-
tung zum evangelischen Predigtamt zu gebrauchen.

Bern. Albert Debrunner.



Rezensionen 63

Joachim Bieneck, Sohn Gottes als Christusbezeichnung der
Synoptiker (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und O. Cullmann,
Nr. 21), Ziirich, Zwingli-Verlag, 1951, 90 S., Fr. 6.—.

Diese Basler Dissertation bietet zuniichst einen guten
Ueberblick iiber die Literatur zum alttestamentlich-jiidischen
und zum hellenistischen Gebrauch des Titels «Sohn Gottesy.
Vor allem ist sie aber ein interessanter Versuch, die Eigenart
der synoptischen Aussagen vom «Sohn Gottesy herauszustel-
len, in dem diese scharf abgegrenzt werden von den hellenisti-
schen Anschauungen von Wundertitern als Gottessohnen und
von einem eventuellen jiidischen Gebrauch, der mit diesem Titel
nur den messianischen Koénig bezeichnet. Bei beiden scheinen
mir zwar beachtenswerte Hinweise, aber keine ganz iiberzeu-
genden Nachweise vorzuliegen.

Die Auseinandersetzung mit der ersten Auffassung ist entschieden zu
knapp geraten. Ist das wirklich wahr, dall diese Sicht gar nicht in Frage
komme, weil «ein Zusammenhang mit der Ueberlieferung von den Wundern
Jesu... durchaus nicht bestehts (S.71)? In den Démonenaustreibungen,
auf die der Verf. so viel Gewicht legt, wird Jesus doch gerade als Wunder-
titer «Sohn Gottes»> genannt, Nennt der Satan ihn «Sohn Gottes», tut er
es, um ihn zu Wundertaten zu verleiten, wie sie der hellenistische Gottes-
gsohn tut. Und an der (vom Verf. erwiihnten) Stelle Matth. 14, 33 fiihrt die
Wundertat Jesu direkt zur Proskynese: «Du bist in Wahrheit Gottes
Sohn.» Dennoch wird man dem Verf. insofern zustimmen, als hier wohl nicht
die entscheidende Linie liegt, die zur Aufnahme dieses Titels gefiihrt hat.
So liegt ihm denn auch mehr am andern Nachweis, dafl hier kein blofer
Messiastitel iibernommen sei. Doch auch hier erheben sich Fragen. Der
Verf. betont, dall die Dimonen Jesus als «Sohn Gottesy anrufen und dafl
<an keiner Stelle andere ... Messiaspridikate... begegnen». Dall «mit sol-
cher Einhelligkeit dieses eine ungebrduchliche» erscheint, beweist seine
Besonderheit. Diese <¢Einhelligkeity erstreckt sich aber auf zwei Fille
(bei Matth. ist es sogar nur einer), denen ein Gegenbeispiel gegeniiber-
steht (Mark. 1,24). Allerdings ist auch die hier gebrauchte Bezeichnung
6 dyiog Tod Yeod kein gebriduchlicher Messiastitel. Aber ist es sicher, daf}
damit «ein einzigartiges und besonderes Verhiltnis zu Gott» umschrieben
werden soll? Die Bezeichnung 6 dyiog kai dikamog wird jedenfalls wie auf
Jesus (Act. 3,14) so auch auf den Tdufer (Mark. 6,20) angewandt. Uebri-
gens wird mindestens bei Luk. der «Sohn Gottes», von dem die Dimonen
sprechen, mit dem «Christus» identifiziert (4,41). Und darf man den Ruf
anderer Kranken (es wird ja jede Krankheit auf Déimonen zuriickgefiihrt)
ganz unberiicksichtigt lassen (z.B. Mark. 10, 47 f. «Davidssohn») ? Richtig
ist, daf bei der Taufe und Verklirung Gott Jesus seinen Sohn nennt und



64 Rezensionen

nicht den Messias. Aber wenn hier Ps. 2,7 anklingt, ist es dann so ein-
deutig, daB hier nicht zuniichst die Vorstellung vom Messias-Konig vor-
herrscht, die auf griechischem Boden dann im physischen Sinn interpretiert
wurde, wie es Luk. 1,35 tut? Darf man endlich Matth. 16, 16 mit Schlatter
den Vorzug vor der einfacheren Form des Mark. und Luk. geben (S.50,
A.15; vgl. S. 55 u. 56), wenn man nicht wie er in Matth. das dlteste Evange-
lium sieht (S. 35, 38, 59) ? Wer das nicht tun kann, der wird eben doch in
der Zufiigung «Sohn Gottes» jedenfalls zuniichst eine nihere Interpretation
des xpiotég erwarten. Auch den Satz Lohmeyers (S.59), dafl der Gedanke
der «Adoption» Jesu dem Urchristentum v6llig fremd sei, halte ich fiir un-
richtig neben Stellen wie Act, 2, 36 und besonders 13, 33, wo die Einsetzung
in das Sohnesverhiltnis erst in der Auferstehung erfolgt (zum Alter die-
ser Formeln vgl. C. H. Dodd, The Apostolic Preaching, 1936, 33—37; in
all diesen Petruskerygmata fehlt der Titel «Sohn Gottes» noch; ib. 47).
Wichtiger ist hingegen der Hinweis Dalmans (S.54), daB Jesus sich nie
mit den Jiingern zusammenschlieflt, wenn er Gott «Vater» nennt. So wird
man allerdings das Bemiihen der Synoptiker erkennen, mit dem Titel «<Sohn
Gottes» die Einzigartigkeit Jesu zu umschreiben. Er mag auch dazu etwas
geeigneter gewesen sein als andere Titel. Aber mehr wird man kaum
sagen diirfen.

Das wirklich Weiterfiihrende in dieser Arbeit scheint mir
aber dort zu liegen, wo der Zusammenhang des Sohnestitels
mit dem Gehorsam unterstrichen wird. Das wird zunéchst sehr
schon im AT gezeigt (S. 12 ff.), dann auch bei Jesus (S. 58 £f.).
Einzelnes ist auch hier richtigzustellen. Dafl bei der Abwehr
der Versuchung «die Kraft zu solchem Gehorsam ... Jesus aus
seinem Besitz des Geistes erwéchsty (S. 64), gilt fiir Luk. 4, 1,
aber nicht fiir Mark. 1, 12; Matth. 4, 1. Dal «Menschensohn»
die Niedrigkeit Jesu unterstreichen soll (S. 68 {.), ist wohl nicht
zu halten, da die jlidischen Apokryphen mit diesem Titel den
vom Himmel kommenden Weltrichter bezeichnen, und da die
Verbindung des Menschensohnes mit der Parusie in Herrlich-
keit Mark., Q, dem matthéischen und lukanischen Sondergut
geldufig ist, die mit der Passion aber nur Mark. (T. W. Manson,
The Teaching of Jesus, 1935, 226). Aber die Hauptlinie dieses
Versuchs scheint mir sehr beachtlich. Unzweifelhaft ist im NT
eine Christologie weitverbreitet, die im Schema <«Niedrigkeit
(bzw. Erniedrigung) — Erhéhung» denkt (Petruskerygmata in
Act., Phil. 2, 5—11, Hebr., 1. Tim. 3, 16; vgl. Rém. 1, 3 f.; 1. Petr.
3, 18 usw.). Es ist das Schema, in dem auch die Gnosis denkt.
Aber vollig anders als in der Gnosis erscheint hier der Ge-
horsamsgedanke (Phil. 2,8; Hebr. 5, 8!). Sollte nicht hier die



Rezensionen 65

at.liche Wurzel dieses Schemas sichtbar werden? Sollte nicht
der terminus maig (einerlei, ob, wie Act. 4, 25. 27, David oder der
jesajanische Gottesknecht Vorbild war), der ja auch in 4. Esra
auftaucht (S. 25), in dieselbe Linie weisen (vgl. dazu auch Chr.
Maurer in Ev. Theol. 1951/52, S. 151 f£.)? Und sollte dann nicht
die Gnosis schon die Korrektur dieses Schemas sein, wenn sie
die Erniedrigung nicht mehr als Gehorsamsakt, sondern als
das Absinken der goéttlichen Substanz in die Materie versteht?
Solche Fragen erneut angeregt zu haben, scheint mir das
wesentlichste Verdienst dieser Untersuchung zu sein.

Ziirich. 7 Eduard Schweizer.

Meister Eckhart, Vom mystischen Leben, eine Auswahl von
Eckharts schonsten Predigten in neuer Uebertragung, aus
dem Mittelhochdeutschen iibersetzt und eingeleitet von Maria
Bindschedler (Sammlung Klosterberg, Europ. Reihe), Basel,
Benno Schwabe & Co., 1951, 88 S., Fr. 3.65.

Meister Eckharts Predigten sind schon wiederholt in die
Sprache unserer Zeit iibertragen worden. * Obschon dies durch-
wegs von Berufenen geschehen ist, sind diese Uebersetzungen
doch alle notwendigerweise mit den Unzuldnglichkeiten der
ihnen zugrunde liegenden mittelhochdeutschen Ausgabe be-
haftet, nimlich der Pfeifferschen vom Jahre 1857. Erst die neue
Ausgabe Josef Quints, die seit 1936 erscheint, erméglicht eine
Uebertragung, die frei ist von mehr oder weniger entstellenden
Fehlern und unverstindlichen Dunkelheiten. Maria Bindsched-
ler konnte sich in ihrer Auswahl, die sechs Predigten des Mei-
sters umfalt, bereits in vollem Umfange auf den Quintschen
Text stiitzen. Dies ist der Grund, warum wir mit besonderer
Begierde nach dem schmalen Béandchen greifen.-Und wir werden
in unserer Erwartung nicht enttduscht: es ist hier eine Ueber-
setzung gelungen, die dem Iortschritt der Eckhart-Philologie
in jeder Weise entspricht.

1 Tm 20. Jahrhundert von Gust. Landauer, Berlin 1903, Jos. Bernhart,
Deutsche Mystiker Bd. III, Kempten und Miinchen 1914, Hermann Biittner,
2 Bde., Jena 1903 (4. Aufl, 1943), Walther Lehmann, Géttingen 1919, Otto
Karrer, Miinchen 1926, Friedr. Schulze-Maizier, Leipzig 1938 (3. Aufl.).

5



66 Rezensionen

Freilich nicht nur dies. Uebersetzen heillt ja interpretieren,
und es ist M. B. nachzuriihmen, dal} sie iibersetzend fast immer
zu erhellen vermag: diese Eckhart-Predigten treten uns in licht-
voller Klarheit entgegen? und lassen uns jene alte (und oft
durch verdunkelndes Uebertragen gendhrte) Anschauung ver-
gessen, dall Mystik, wenigstens die grofle, christliche Mystik
des Gedankens, sehr viel mit Kapellendunkel und krausem Un-
ter- und Halbbewuflitsein zu tun hat. Vielmehr erinnern wir
uns, dafl diese Mystik — und nicht zuletzt die deutsche — jenem
geistigen Reiche zuzuordnen ist, das wir seit Clemens Baeum-
ker * «Lichtmetaphysiky nennen. '

Wenn wir die lichtvolle Klarheit der vorliegenden Ueber-
tragung hervorgehoben haben, so sei damit keineswegs auch
ausgesagt, dal die Lektiire von Eckharts Predigten zu einer
leichten Lektiire geworden ist. Ja es ist uns gerade durch die-
sen so schonen und schlanken Text ins Bewulitsein geriickt,
dafl E.s Gedanken ein Wirken in die Breite versagt bleiben
mubl. Zweckbestimmung einer Eckhart-Uebersetzung kann nie
eine «Popularisierung» sein: aus dem einfachen Grunde, weil
ein tieferes Verstindnis dieser Mystik einerseits Kenntnisse der
mittelalterlichen Theologie und Philosophie voraussetzt, iiber
die wenige verfiigen, anderseits aber auch mit religiésen Er-
fahrungen gerechnet werden mul}, die ebenso selten anzutref-
fen sind. Es liegt also die eigentiimliche Schwierigkeit der Eck-
hartschen Mystik keineswegs im fremden, mittelhochdeutschen
Sprachgewand (der vornehmlichste Grund, der uns den Zugang
zu einem Wolfram, Gottfried oder zum Minnesang erschwert),
sondern wesentlich in Form und Inhalt dieser Mystik selbst.
Ja ich méchte behaupten: wer immer die vorliegende Ueber-
tragung versteht, der wird auch ohne besondere Schwierigkei-
ten an den Urtext herankommen.

Maria Bindschedler scheint um diesen Umstand zu wissen.
Sowohl die knappe, vorziigliche Einleitung als auch die Noten
zum Text sind Dienst an der eigentlichen Sache, nédmlich der
Eckhart-Philologie und einem vertieften Eckhart-Verstindnis,
und keineswegs dazu bestimmt, den «Meister von den hohen

? Als hesonders schon und makellos mochte ich die Uebertragung der
5. Predigt, «Quasi stella matutina» (Quint Nr.9), hervorheben.
3 Zuerst Witelo (Beitrige I11,2) S. 394 ff.



Rezensionen 67

Sinneny * einem weitern, bildungsbeflissenen Publikum zu-
génglich zu machen.

Die sechs Predigten, die uns die Herausgeberin vorlegt 3,
gehoren zu den allerbekanntesten und mit einer Ausnahme,
nimlich der letzten, zu den fraglos echten Stiicken Eckharts;
themalisch umspannen sie alle wesentlichen Grundfragen sei-
ner Lehre. Somit eignen sie sich vorziiglich, den Anfinger in
die Eckhartsche Welt einzufiihren und ihn sodann weiter zu
den urspriinglichen Texten zu leiten: denn dies kann, wenn wir
den SchluBl aus den vorangegangenen Ausfiihrungen ziehen

wollen, der einzige legitime Zweck einer Eckhart-Uebertragung
sein.

Anlal zu Diskussion gibt ein Satz aus der 1.Predigt (Quint Nr.1):
«Indem er das Wort spricht, spricht er sich und alle Dinge in einer andern
Person und gibt ihm dieselbe Natur, die er selber hat, und spricht alle ver-
nunftbegabten Geistwesen in demselben Worte: gleich demselben Worte
nach dem Bilde, so wie dieses innebleibend ist, danach sofern es hinaus-
leuchtend ist, so wie niémlich ein jegliches {(gesondert) bei sich selbst ist —,
nicht gleich demselben Worte in einer jeden Art und Weise, sondern mehr
so: sie haben die Méglichkeit empfangen, Gleichheit zu empfangen durch
die Gnade desselben Wortes» (S. 23). Mhd. lautet die Stelle: «D4 er sprichet
daz wort, dé sprichet er sich und alliu dinc in einer andern perséne und
gibet im die selbe natfire, die er selber hat, und sprichet alle verniinftige
geiste in dem selben worte glich dem selben worte ndch dem bilde, als ez
inneblibende ist, ndch dem, s6 ez Gizliuhtende ist, als ein ieglich bi im selber
ist, niht glich in aller wise dem selben worte, mé: sie hant miigelicheit
enpfangen glicheit ze enpfdhenne von gndden des selben wortesy (S. 16,
3—9). Der Fortschritt gegeniiber den bisherigen Uebersetzungen ® liegt im
Doppelpunkt nach «in demselben Worte» — den man getrost auch in den
Quintsehen Text einsetzen diirfte — und im Bemiihen, die mhd. Wortstel-
lung beizubehalten, die durch Uebereinstimmung séimtlicher Textvarianten
hinreichend gesichert ist. Man versteht jedoch das Vorriicken des «nicht
gleich» in der Uebersetzung bei Quint 7, weil dadurch das <hinausleuchtende
Bild» (die geschaffene imago Dei) sich eindeutig unter diese Ungleichheit
stellt und von der Gleichheit des «innebleibenden Bildes» abhebt. Diese klare
Scheidung von mystischer Gotteserkenntnis, die im Bilde selber, d. h. im
innertrinitarischen Prozesse erfolgt, und der «gewdéhnlichen» (wenn gleich

* So wird ab und zu Dionysius Areopagita und Thomas v. Aquin ge-
nannt. Ich gestatte mir, das auszeichnende Epitheton hier auf E. anzu-
wenden.

5 = Quint Nr. 1, 2, 12, 6, 9, 5 b; Pfeiffer Nr. 6, 8, 96, 65, 84, 13.

8 Vgl. besonders Quint S.16, Anm. 1.

7 Ich gehe also mit M. B.s kritischer Anm. 11 (S. 27) nicht einig.

5*



68 Rezensionen

ibernatiirlichen) Gotteserkenntnis im Lichte des Glaubens und der Gnade®
liBt vorliegende Uebertragung vermissen. Will man die urspriingliche
Wortstellung beibehalten, so hat die Zisur vor <«danach» zu erfolgen:
«gleich demselben Worte nach dem Bilde, so Wié dieses innebleibend ist;
danach, sofern es hinausleuchtend ist (so wie n#mlich ein jegliches {ge-
gondert) bei sich selbst ist), nicht gleich in einer jeden Art und Weise
demselben Worte ?, sondern mehr so: ...» Was dem Vortrag des Predigers
durch das Mittel der Betonung e¢in Leichtes war, mufl in der gedruckten
Predigt durch unmilverstindliche Interpungierung erfolgen.

Wenn wir an dieser Stelle M. B. nicht folgen kénnen, so bestehen auf
der andern Seite die (S. 40, Anm. 3 und 8) vorgeschlagenen Verbesserungen
zu der Predigt Q. Nr. 2 zweifelsohne zu Recht, Sie sind auch handschriftlich
gut gesichert.

Schiers/Kt. Graubilinden. Kurt Ruh.

The Bible Translator, Periodical for the assistance of Bible
translators. Published by the United Bible Societies, L.ondon.
Abonnement s. 5.— (fiir die Schweiz zu bestellen durch Ver-
einigung Schweizerischer Bibelgesellschaften, Basel, Flora-
stralle 12).

Diese von den Vereinigten Bibelgesellschaften (United Bible
Societies UBS) herausgegebene Vierteljahrszeitschrift behan-
delt ausschliefilich aktuelle Fragen aus dem Gebiet der Bibel-
iibersetzung. Aus der Fiille der Fragen, die in den Nummern
1—3 des Jahrgangs 1951 behandelt wurden, seien erwihnt:

1. F'ragen des biblischen Textes.

Erwin Nestle: Ueber den Gebrauch des griechischen NT's.

Grant: Der griechische Text des NTs.

Greenlee: Psyche im Neuen Testament.

Samarin: Ueber das Bindewort ¢und» im Griechischen.

Burrow: Der semitische Untergrund des Neuen Testamentes.

Trever: Die Entdeckung der Schriftrollen in einer Hohle am
Toten Meer.

8 Vgl. Bonaventura II Sent. d.23 a.2 q.3c. modus cognoscendi Deum
per fidem = per gratiam communem. Zu diesem Thema siehe neuerdings:
Denifle, Die deutschen Mystiker des 14. Jhs.,, hrsg. von P. Otwin Spief}
(Studia Friburgensia, N.F.Heft 4) 1951, S.39—41. — Dieses opus post-
humum wird demniichst in der ThZ von Maria Bindschedler rezensiert wer-
den. D.Red. —

? Tch mochte auch hier der Wortstellung des mhd. Textes folgen.



Rezensionen 69

2. Fragen der englischen Bibeliibersetzungen.

Authorized Version (AV). Berkeley Version (BV).
American Standard Version.

3. Fragen der Bibelrevision.

4. Einzelfragen der Bibeliibersetzungen auf dem Missions-
feld.

Dabei werden entweder zusammenh&ngend die bei der
Uebersetzung einer bestimmten Schrift, z. B. Markusevangelium,
in einer bestimmten Sprache auftauchenden Probleme dar-
gelegt oder Einzelfragen gestellt und durch die Kommission
beantwortet, z. B. Maria und Martha, welches war die iltere
Schwester? Die betreffende Sprache hat kein Wort fiir Schwe-
ster, sondern nur fiir ¢jiingere Schwestery und «iltere Schwe-
ster». Oder: was ist die Bedeutung des Genitivs Luk. 2, 21 «Die
acht Tage der Beschneidung» oder in Luk. 2, 22 «ihrer Reini-
gung»? Ist gemeint Maria und Joseph oder Maria und das
Kind, oder der Juden? Oder Luk. 1, 11 «zur Rechten des Al-
tars»? Die betreffende Sprache verwendet «rechts und linksy
nur in Verbindung mit Personen. Bei Sachen ist die Himmels-
richtung anzugeben.

Insonderheit sei hier noch hingewiesen auf einen Artikel
in Heft 3, S.91: Die koreanische Bibeliibersetzung und die
koreanische Sprache. Die koreanische Sprache hat eine eigene
Schrift, die aber nur von Frauen und Ungebildeten gelernt
wurde, wihrenddem die Gebildeten sich der chinesischen Zei-
chen bedienten.

Die Uebersetzung der Bibel in die koreanische Sprache und
in die verachtete koreanische Schrift hatte zur Folge, dal das
Christentum von den Gebildeten als eine Religion fiir niedere
Kasten bezeichnet wurde. Aber die erstaunliche Wirkung der
christlichen Botschaft im koreanischen Volk nétigte auch den
Gebildeten Achtung ab und veranlalite sie, sich mit der Bibel
zu beschiftigen. Die Folge war eine ganz neue Wiirdigung der
koreanischen Sprache und Schrift, die fiir die Wiedergabe eines
Buches wie der Bibel tauglich erfunden war. Die daraus er-
wachsende Wertschiitzung der koreanischen Sprache war so
stark, dall sie auch die 40jihrige japanische Besetzung des
Landes iiberdauerte. Die Japaner fiihrten ihre Sprache als of-
fizielle Umgangssprache ein und erreichten durch die Schulen



70 Miszellen

auch eine Bevorzugung der japanischen Sprache als einer ge-
bildeten Sprache. Selbst fiir den Hausgebrauch wurde die ko-
reanische Sprache verpont. Nur in der Gemeinde wurde weiter-
hin koreanisch gesprochen, die Sprache der Bibel. Nun be-
kam die Bibelgesellschaft den Zorn der Regierung zu spiiren.
Aber auch mit ihrer Lahmlegung war das Ziel nicht erreicht.
Die koreanische Sprache lebt, solange die Bibel lebt. So half
die koreanische Bibeliibersetzung zur Erhaltung der koreani-
schen Sprache in schwerster Zeit. Nach der Befreiung des
Landes 1945 wurde die Bibel in 100 000 Exemplaren verbreitet.

Die Bibeliibersetzung hat aber dem Volk noch einen andern
Dienst getan. Die koreanische Sprache wird in mehreren von-
einander sehr verschiedenen Dialekten gesprochen, so dafl zwi-
schen Siid und Nord ein starker Unterschied besteht. Die Bibel
ist im Dialekt von Soeul iibersetzt. Damit ist dieser Dialekt
zum Standarddialekt und zur Schriftsprache erhoben worden,
und die Bibelsprache ist das Bindeglied fiir die verschiedenen
Volksstédmme im Norden und Siiden.

Basel. Hans Huppenbauer.

Miszellen.

Columban im Nibelungenlied?

In seinem Buche: Das Nibelungenlied und seine Literatur (Teutonia,
7. Heft, Leipzig 1907) schreibt Theodor Abeling, dal dem Hagen und dem
im Nibelungenlied (1542 f) vorkommenden Kaplan historische Personlich-
keiten zugrunde liegen. Er zieht ein historisches Ereignis aus dem Jahre 608
heran, das Jonas von Bobbio in seiner Vita Columbani iiberliefert. So wie
im Nibelungenlied Hagen im Umkreis der Briinhild lebt, so lebt zur Zeit
der historischen Brunichildis, der Grofimutter Konig Theuderichs, ein histo-
rischer Hagnericus. Columban, der sich zu jener Zeit im Reich Theuderichs
aufhilt, verfeindet sich mit Brunichildis und wird von Theuderich des Lan-
des verwiesen. Er geht zu Chlotar IL., und dieser schickt ihn nach Meaux,
wo sich ein adliger Mann aus dem Gefolge Theudeberts, namens Hagnericus,
seiner annimmt und ihn zu Theudebert fithrt (Columban-Vita, Kap. 26:
Chagnericus Theudeberti conviva ete.). Dieser Hagnericus ist aufler in der
Columban-Vita nirgends erwiihnt. Da die Forschung Zusammenhinge der
iiberarbeiteten Nibelungensage, wie sie im Nibelungenlied vorliegt, mit der
Merovingergeschichte aufgedeckt hat, ist der Kinfall Abelings, einen histo-
rischen Hagnericus, der zur Zeit Brunichildens lebt, aber allerdings als ihr
Gegner, mit dem Hagen des Nibelungenliedes gleichzusetzen, zunichst be-
stechend. Da die Quellen diirftig sind, ist der kombinierenden Phantasie



	Rezensionen

