
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 59

mäßigen Menschen sind in und außer der Kirche immer noch
vorhanden, aber diese täte wohl gut, ihre offizielle Gestalt mehr
nach ihnen auszurichten.

Zürich. Erich Brock.

Rezensionen.
Paul Radin, Die religiöse Erfahrung der Naturvölker (Albae

Vigiliae, N. F. XI), Zürich, Rhein-Verlag, 1951, 126 S.,

Fr. 8.—.

Radin, der lange Jahre unter den Indianern Nord- und
Mittelamerikas verbracht und zahlreiche Arbeiten darüber
veröffentlicht hat, will hier «die religiöse Erfahrung der Primitiven
in ihrer Wirklichkeit, mit den Worten derer darstellen, die solche
Erfahrungen hatten und imstande waren, sie auch auszusprechen».

Er tut dies in bewußtem Gegensatz zu «Theoretikern»
wie Lévy-Bruhl, van der Leeuw, Cassirer, aber auch zu theo-
retisierenden Ethnologen wie Preuß, die nach seiner Meinung
von vorgefaßten Meinungen ausgehen und das ethnologische
Material willkürlich und ohne nach der Herkunft der einzelnen
Daten zu fragen auswählen.

Ein paar seiner Hauptgedanken: Die Primitiven sind keine
undifferenzierte und von kollektivem Denken beherrschte
Masse; neben der Menge der «Tatmenschen» gibt es vor allem
bei den Eskimo, den nordamerikanischen Indianern und Poly-
nesiern ausgesprochene Individuen, Denker, die oft überraschend

präzis und abstrakt formulieren (S. 20 ff.). —
Schamanen werden Leute, die ständig mit seelischen Krisen zu tun
haben und im Annehmen der Berufung ihre Krankheit wie auch
den Weg zur Heilung kennen. Neben ihnen stehen die
ursprünglich normalen Menschen, die höchstens zeitweise unter
psychischen Spannungen und den entsprechenden religiösen
Erfahrungen stehen (S. 35 ff.). — Mana ist ein von Denkern
herausgearbeiteter, höchst abstrakter Begriff, der erst
nachträglich konkret, unpersönlich, unbestimmt und allgemein
wurde (S. 74 ff.). Die zwei wichtigsten, auch in verschiedenen
Anlagen bedingten Erlebnistypen sind die Xop-Erfahrung, die
das mysterium tremendum als Besessenheit erlebt, und die
mehr philosophische Wakan-Erfahrung, die scharf zwischen



60 Rezensionen

Mensch und Numen trennt (S. 79 ff., 96 ff.). Auch das höchste
Wesen, ein alles beherrschendes unpersönliches Prinzip, erst
sekundär zum unbestimmten und unbeständig wirkenden Gott
umgebildet, ist durch Menschen des Wakan-Typus und
nichtreligiöse Denker entwickelt und nur selten Stammesglaube
geworden (S. 106 ff.).

Radins Buch ist überaus lesenswert, und an seiner Kritik
ist sicher viel Richtiges; Lévy-Bruhl hat ja auch manche seiner
Theorien selber zurückgezogen, und an der nötigen Vorsicht
haben es auch andere oft genug fehlen lassen. Es ist auch nicht
alles ganz neu. Daß die heutige Ethnologie ganz anders als
früher mit Unterschieden zwischen den Völkergruppen wie
auch innerhalb derselben rechnet, zeigt die «Geschichte der
Kultur» von Birket-Smith; die Bedeutung der Einzelgänger für
die Entwicklung haben Religionswissenschaftler wie R. Otto,
Hauer, Tor Andrae («Die letzten Dinge», 1944) betont; daß nicht
alle Schamanen auf einer Stufe stehen, weiß man von Ras-

mussen u. a. — Ob Radin seinen Gegnern immer ganz gerecht
wird? Wenn er z. B. v. d. Leeuw vorwirft, daß er bei einem
Zitat aus Codrington die dort erwähnte Probe mit dem mana-
verdächtigen Stein unterschlägt (S. 12), dann tat dies v. d. L.
wohl deshalb, weil eine solche Probe nach dem Material bei
Spieth u. a. eben nicht die Regel, sondern eine Ausnahme
darstellt. Die Gefahr einer unstatthaften Verallgemeinerung ist
bei zusammenfassender Darstellung fast nicht zu vermeiden.
Auch R. entgeht ihr nicht, wenn er schreibt, der Zusammenbruch

einer Primitivkultur stelle jenes nur vorübergehend religiös

eingestellte Individuum in den Vordergrund, denn eigentlich

sei nur ein solches ohne Widerstände bereit, neue Lösungen

anzunehmen (S. 53). Und was den Vorwurf mitgebrachter
Theorien betrifft, so ist ja auch seine psychologische Methode
nicht bei den Primitiven selber gewachsen und in der Anwendung

auch nicht gegen Willkür und Irrtum gefeit. Wenn er
z. B. das nicht so seltene Widerstreben gegen die Berufung aus
mangelnder Eignung des Betreffenden, als unbewußte Reaktion
auf elterlichen Zwang oder auf opportunistische Berufswahl
erklärt (S. 38), so mag das für manche Fälle zutreffen; ob aber
für alle? Birket-Smith scheint mir da tieferes Verständnis zu



Rezensionen 61

bekunden, wenn er an Jeremia erinnert; oder sollte es auch
diesem an der nötigen Eignung gefehlt haben?

Basel. Walter Baumgartner.

Joseph Dey, Schola Verhi, Lehrbuch des neutestamentlichen
Griechisch, Münster i. W., Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung,

1951, XII + 163 S., kart. DM. 6.60, geb. DM. 7.70.

Für den christlichen Prediger ist neben der sachlich-theologischen

Ausbildung, die natürlich das eigentliche Ziel sein
muß, als ihre Grundlage und Ergänzung auch ein Einblick in
die sprachlich-philologische Seite der biblischen Ueberlieferung
nötig. Dieser Satz darf wohl allgemein gelten. Aber über das
nötige Ausmaß des Studiums dieser zweiten Seite gehen die
Anschauungen und geht die Praxis sehr weit auseinander je
nach dem Grad des erstrebten Einbaus der biblischen Gedankenwelt

in die der einstigen und heutigen Umwelt — und je nach
der vorhandenen Vorbildung und der verfügbaren Ausbildungszeit;

danach stufen sich dann auch die Ausbildungsanstalten
und die Prüfungen ab: von der Universität mit Hebräisch und
Griechisch über die Predigerschulen bis zu den Bibelschulen.
Heute scheint sich eine gewisse Annäherung anzubahnen,
indem die Extreme etwas zurücktreten: einerseits glauben
manche, die hebräische Sprache sollte wegen ihrer Schwierigkeit

zurückgestellt, wenn nicht gar ausgeschaltet werden und
könne das ohne nennenswerten Schaden; andererseits ist z. B.
in der Mission heute, wo die nichtchristliehen und antichristlichen

Elemente der abendländischen Geisteskultur tief in die
heidnischen Gebiete eingedrungen sind, die Wünschbarkeit
oder Notwendigkeit philologisch-philosophisch-theologischer
wissenschaftlicher Durchbildung der Missionare deutlicher.
Außerdem scheint überall die Zahl der Theologiestudierenden
mit Reifezeugnis des griechischlosen Typus B im Steigen
begriffen zu sein, womit unvermeidlich die nachträgliche Erlernung

von Griechisch (und Hebräisch) einem Minimum zustrebt.
Das alles läßt die Frage brennender werden: soll der Weg zum
nt.lichen Griechischen immer noch über das klassisch-attische
Profangriechische, wie es normalerweise der Griechischabiturient

mitbringt, gehen, oder sollte man die Nichtgriechen
sogleich ans nt.liche Griechische heranführen (mit der stillen Hoff-



62 Rezensionen

nung, daß sich später einmal Gelegenheit zu etwelcher Erweiterung

des griechischen Sprachhorizonts ergebe) Damit rückt
wohl ein Büchlein wie das vorliegende, das eben diesem Zweck
des direkten Zugangs dient, auch in den Gesichtskreis theologischer

Ausbildungsanstalten, die sich früher gegen diese
Methode heftig gesträubt hätten. Die Frage, ob ein solches Büchlein

heute auch für Universitäten in Betracht komme, braucht
hier nicht erörtert zu werden; die Frage ist nur, ob das vorliegende

seinen Zweck erfüllt. Ich möchte dies dem Eindruck
nach bejahen; doch kann ein sicheres Urteil darüber nur aus
der praktischen Verwendung heraus gegeben werden.

Der Hauptteil besteht aus 41 Uebungsstücken mit eingestreuter
Grammatik (S. 6—118). Die Uebungsbeispiele sind vor allem

dem NT, gelegentlich auch der Septuaginta und den altchristlichen

Autoren entnommen (mit möglichst wenigen vereinfachenden

Aenderungen). Um Platz zu sparen, sind die nt.lichen
Stellen oft nur angegeben, nicht ausgeschrieben und schließen
sich Hinweise auf 48 ausgewählte zusammenhängende Stücke
des NT an (S. 118—124). Von Anfang an sind nach dem Vorbild

altsprachlicher Uebungsbücher auch Stücke zum Ueber-
setzen ins Griechische beigegeben — was würde wohl
herauskommen, wenn man unsern Theologiekandidaten solche Stücke
in der Prüfung vorlegte? Es wäre eine gute Probe der Vertrautheit

mit Grammatik und Wortschatz des NT! — Der Anhang
enthält außer Registern auch «Beispiele zur Formenlehre»
(S. 141—163), d.h. vor allem Flexionsparadigmata.

Vom wissenschaftlichen Standpunkt aus ist das Büchlein
einwandfrei. Der Verf. kennt die Ergebnisse der Erforschung
des nt.lichen Griechischen; das zeigt sich z. B. an der Behandlung

der Bedingungssätze (S. 114 f.), wo mit Recht das Schema
der attischen Schulgrammatik aufgegeben und den Avichtigen
nachklassischen Verschiebungen Rechnung getragen ist.

Die römisch-katholische Konfession des Verf. macht sich,
soweit ich sehe, nicht geltend, was ja begreiflich ist: die
konfessionellen Unterschiede beruhen ja nicht auf der Verschiedenheit

des grammatischen Verständnisses des NT. So würde
ich kein Hindernis sehen, das Büchlein auch in der Vorbereitung

zum evangelischen Predigtamt zu gebrauchen.
Bern. Albert Debrunner.



Rezensionen 63

Joachim, Bieneck, Sohn Gottes als Christusbezeichnung der
Synoptiker (Abhandlungen zur Theologie des Alten und
Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und 0. Cullmann,
Nr. 21), Zürich, Zwingli-Verlag, 1951, 90 S., Fr. 6.—.

Diese Basler Dissertation bietet zunächst einen guten
Ueberblick über die Literatur zum alttestamentlich-jüdisehen
und zum hellenistischen Gebrauch des Titels «Sohn Gottes».
Vor allem ist sie aber ein interessanter Versuch, die Eigenart
der synoptischen Aussagen vom «Sohn Gottes» herauszustellen,

in dem diese scharf abgegrenzt werden von den hellenistischen

Anschauungen von Wundertätern als Gottessöhnen und
von einem eventuellen jüdischen Gebrauch, der mit diesem Titel
nur den messianischen König bezeichnet. Bei beiden scheinen
mir zwar beachtenswerte Hinweise, aber keine ganz überzeugenden

Nachweise vorzuliegen.
Die Auseinandersetzung mit der ersten Auffassung ist entschieden zu

knapp geraten. Ist das wirklich wahr, daß diese Sieht gar nicht in Frage
komme, weil «ein Zusammenhang mit der Ueberlieferung von den Wundern
Jesu... durchaus nicht besteht» (S. 71)? In den Dämonenaustreibungen,
auf die der Yerf. so viel Gewicht legt, wird Jesus doch gerade als Wundertäter

«Sohn Gottes» genannt. Nennt der Satan ihn «Sohn Gottes», tut er
es, um ihn zu Wundertaten zu verleiten, wie sie der hellenistische Gottessohn

tut. Und an der (vom Verf. erwähnten) Stelle Matth. 14, 33 führt die
Wundertat Jesu direkt zur Proskynese: «Du bist in Wahrheit Gottes
Sohn.» Dennoch wird man dem Yerf. insofern zustimmen, als hier wohl nicht
die entscheidende Linie liegt, die zur Aufnahme dieses Titels geführt hat.
So liegt ihm denn auch mehr am andern Nachweis, daß hier kein bloßer
Messiastitel übernommen sei. Doch auch hier erheben sich Fragen. Der
Verf. betont, daß die Dämonen Jesus als «Sohn Gottes» anrufen und daß

«an keiner Stelle andere Messiasprädikate begegnen». Daß «mit
solcher Einhelligkeit dieses eine ungebräuchliche» erscheint, beweist seine
Besonderheit. Diese «Einhelligkeit» erstreckt sieh aber auf zwei Fälle
(bei Matth, ist es sogar nur einer), denen ein Gegenbeispiel gegenübersteht

(Mark. 1, 24). Allerdings ist auch die hier gebrauchte Bezeichnung
ô dpio; toO ôtoû kein gebräuchlicher Messiastitel. Aber ist es sicher, daß
damit «ein einzigartiges und besonderes Verhältnis zu Gott» umschrieben
werden soll? Die Bezeichnung 6 äjxoc, KaiMkcuoç wird jedenfalls wie auf
Jesus (Act. 3,14) so auch auf den Täufer (Mark. 6, 20) angewandt. Uebri-
gens wird mindestens bei Luk. der «Sohn Gottes», von dem die Dämonen
sprechen, mit dem «Christus» identifiziert (4,41). Und darf man den Ruf
anderer Kranken (es wird ja jede Krankheit auf Dämonen zurückgeführt)
ganz unberücksichtigt lassen (z. B. Mark. 10, 47 f. «Davidssohn») Richtig
ist, daß bei der Taufe und Verklärung Gott Jesus seinen Sohn nennt und



64 Rezensionen

nicht den Messias. Aber wenn hier Ps. 2, 7 anklingt, ist es dann so

eindeutig, daß hier nicht zunächst die Vorstellung vom Messias-König
vorherrscht, die auf griechischem Boden dann im physischen Sinn interpretiert
wurde, wie es Luk. 1, 35 tut? Darf man endlich Matth. 16,16 mit Schlatter
den Vorzug vor der einfacheren Form des Mark, und Luk. geben (S. 50,
A. 15; vgl. S. 55 u. 56), wenn man nicht wie er in Matth, das älteste Evangelium

sieht (S. 35, 38, 59) Wer das nicht tun kann, der wird eben doch in
der Zufügung «Sohn Gottes» jedenfalls zunächst eine nähere Interpretation
des xpwxôç erwarten. Auch den Satz Lohmeyers (S. 59), daß der Gedanke
der «Adoption» Jesu dem Urchristentum völlig fremd sei, halte ich für
unrichtig neben Stellen wie Act. 2,36 und besonders 13, 33, wo die Einsetzung
in das Sohnesverhältnis erst in der Auferstehung erfolgt (zum Alter dieser

Formeln vgl. C. H. Dodd, The Apostolic Preaching, 1936, 33—37; in
all diesen Petruskerygmata fehlt der Titel «Sohn Gottes» noch; ib. 47).
Wichtiger ist hingegen der Hinweis Dalmans (S. 54), daß Jesus sich nie
mit den Jüngern zusammenschließt, wenn er Gott «Vater» nennt. So wird
man allerdings das Bemühen der Synoptiker erkennen, mit dem Titel «Sohn
Gottes» die Einzigartigkeit Jesu zu umschreiben. Er mag auch dazu etwas
geeigneter gewesen sein als andere Titel. Aber mehr wird man kaum
sagen dürfen.

Das wirklich Weiterführende in dieser Arbeit scheint mir
aber dort zu liegen, wo der Zusammenhang des Sohnestitels
mit dem Gehorsam unterstrichen wird. Das wird zunächst sehr
schön im AT gezeigt (S. 12 ff.), dann auch hei Jesus (S. 58 ff.).
Einzelnes ist auch hier richtigzustellen. Daß bei der Abwehr
der Versuchung «die Kraft zu solchem Gehorsam Jesus aus
seinem Besitz des Geistes erwächst» (S. 64), gilt für Luk. 4, 1,
aber nicht für Mark. 1, 12; Matth. 4,1. Daß «Menschensohn»
die Niedrigkeit Jesu unterstreichen soll (S. 68 f.), ist wohl nicht
zu halten, da die jüdischen Apokryphen mit diesem Titel den
vom Himmel kommenden Weltrichter bezeichnen, und da die
Verbindung des Menschensohnes mit der Parusie in Herrlichkeit

Mark., Q, dem matthäischen und lukanischen Sondergut
geläufig ist, die mit der Passion aber nur Mark. (T. W. Manson,
The Teaching of Jesus, 1935, 226). Aber die Hauptlinie dieses
Versuchs scheint mir sehr beachtlich. Unzweifelhaft ist im NT
eine Christologie weitverbreitet, die im Schema «Niedrigkeit
(bzw. Erniedrigung) — Erhöhung» denkt (Petruskerygmata in
Act., Phil. 2, 5—11, Hebr., 1. Tim. 3, 16; vgl. Rom. 1, 3 f.; 1. Petr.
3,18 usw.). Es ist das Schema, in dem auch die Gnosis denkt.
Aber völlig anders als in der Gnosis erscheint hier der
Gehorsamsgedanke (Phil. 2,8; Hebr. 5, 8!). Sollte nicht hier die



Rezensionen 65

at.liche Wurzel dieses Schemas sichtbar werden? Sollte nicht
der terminus ttciîç (einerlei, ob, wie Act. 4, 25.27, David oder der
jesa janische Gottesknecht Vorbild war), der ja auch in 4. Esra
auftaucht (S. 25), in dieselbe Linie weisen (vgl. dazu auch Chr.
Maurer in Ev. Theol. 1951/52, S. 151 ff.)? Und sollte dann nicht
die Gnosis schon die Korrektur dieses Schemas sein, wenn sie
die Erniedrigung nicht mehr als Gehorsamsakt, sondern als
das Absinken der göttlichen Substanz in die Materie versteht?
Solche Fragen erneut angeregt zu haben, scheint mir das
wesentlichste Verdienst dieser Untersuchung zu sein.

Zürich. Eduard Schweizer.

Meister Eckhart, Vom mystischen Lehen, eine Auswahl von
Eckharts schönsten Predigten in neuer Uebertragung, aus
dem Mittelhochdeutschen übersetzt und eingeleitet von Maria
Bindschedler (Sammlung Klosterberg, Europ. Reihe), Basel,
Benno Schwabe & Co., 1951, 88 S., Fr. 3.65.

Meister Eckharts Predigten sind schon wiederholt in die
Sprache unserer Zeit übertragen worden.1 Obschon dies durchwegs

von Berufenen geschehen ist, sind diese Uebersetzungen
doch alle notwendigerweise mit den Unzulänglichkeiten der
ihnen zugrunde liegenden mittelhochdeutschen Ausgabe
behaftet, nämlich der Pfeifferschen vom Jahre 1857. Erst die neue
Ausgabe Josef Quints, die seit 1936 erscheint, ermöglicht eine

Uebertragung, die frei ist von mehr oder weniger entstellenden
Fehlern und unverständlichen Dunkelheiten. Maria Bindschedler

konnte sich in ihrer Auswahl, die sechs Predigten des
Meisters umfaßt, bereits in vollem Umfange auf den Quintschen
Text stützen. Dies ist der Grund, warum wir mit besonderer
Begierde nach dem schmalen Bändchen greifen.-Und wir werden
in unserer Erwartung nicht enttäuscht: es ist hier eine Ueber-
setzung gelungen, die dem Fortschritt der Eckhart-Philologie
in jeder Weise entspricht.

1 Im 20. Jahrhundert von Gust. Landauer, Berlin 1903, Jos. Bernhart,
Deutsche Mystiker Bd, III, Kempten und München 1914, Hermann Büttner,
2 Bde., Jena 1903 (4. Aufl. 1943), Walther Lehmann, Göttingen 1919, Otto
Karrer, München 1926, Friedr. Schulze-Maizier, Leipzig 1938 (3. Aufl.).

5



66 Rezensionen

Freilich nicht nur dies. Uebersetzen heißt ja interpretieren,
und es ist M. B. nachzurühmen, daß sie übersetzend fast immer
zu erhellen vermag: diese Eckhart-Predigten treten uns in
lichtvoller Klarheit entgegen2 und lassen uns jene alte (und oft
durch verdunkelndes Uebertragen genährte) Anschauung
vergessen, daß Mystik, wenigstens die große, christliche Mystik
des Gedankens, sehr viel mit Kapellendunkel und krausem Unter-

und Halbbewußtsein zu tun hat. Vielmehr erinnern wir
uns, daß diese Mystik — und nicht zuletzt die deutsche — jenem
geistigen Reiche zuzuordnen ist, das wir seit Clemens Baeum-
ker 3 «Lichtmetaphysik» nennen.

Wenn wir die lichtvolle Klarheit der vorliegenden Ueber-
tragung hervorgehoben haben, so sei damit keineswegs auch
ausgesagt, daß die Lektüre von Eckharts Predigten zu einer
leichten Lektüre geworden ist. Ja es ist uns gerade durch diesen

so schönen und schlanken Text ins Bewußtsein gerückt,
daß E.s Gedanken ein Wirken in die Breite versagt bleiben
muß. Zweckbestimmung einer Eckhart-Uebersetzung kann nie
eine «Popularisierung» sein: aus dem einfachen Grunde, weil
ein tieferes Verständnis dieser Mystik einerseits Kenntnisse der
mittelalterlichen Theologie und Philosophie voraussetzt, über
die wenige verfügen, anderseits aber auch mit religiösen
Erfahrungen gerechnet werden muß, die ebenso selten anzutreffen

sind. Es liegt also die eigentümliche Schwierigkeit der Eck-
hartschen Mystik keineswegs im fremden, mittelhochdeutschen
Sprachgewand (der vornehmlichste Grund, der uns den Zugang
zu einem Wolfram, Gottfried oder zum Minnesang erschwert),
sondern wesentlich in Form und Inhalt dieser Mystik selbst.
Ja ich möchte behaupten: wer immer die vorliegende Ueber-
tragung versteht, der wird auch ohne besondere Schwierigkeiten

an den Urtext herankommen.
Maria Bindschedler scheint um diesen Umstand zu wissen.

Sowohl die knappe, vorzügliche Einleitung als auch die Noten
zum Text sind Dienst an der eigentlichen Sache, nämlich der
Eckhart-Philologie und einem vertieften Eckhart-Verständnis,
und keineswegs dazu bestimmt, den «Meister von den hohen

2 Als besonders schön und makellos möchte ich die Uebertragung der
5. Predigt, «Quasi Stella matutina» (Quint Nr. 9), hervorheben.

3 Zuerst Witelo (Beiträge III, 2) S. 394 ff.



Rezensionen 67

Sinnen»4 einem weitern, bildungsbeflissenen Publikum
zugänglich zu machen.

Die sechs Predigten, die uns die Herausgeberin vorlegt5,
gehören zu den allerbekanntesten und mit einer Ausnahme,
nämlich der letzten, zu den fraglos echten Stücken Eckharts;
thematisch umspannen sie alle wesentlichen Grundfragen seiner

Lehre. Somit eignen sie sich vorzüglich, den Anfänger in
die Eckhartsche Welt einzuführen und ihn sodann weiter zu
den ursprünglichen Texten zu leiten: denn dies kann, wenn wir
den Schluß aus den vorangegangenen Ausführungen ziehen
wollen, der einzige legitime Zweck einer Eckhart-Uebertragung
sein.

Anlaß zu Diskussion gibt ein Satz aus der 1. Predigt (Quint Nr. 1) :

«Indem er das Wort spricht, spricht er sich und alle Dinge in einer andern
Person und gibt ihm dieselbe Natur, die er selber hat, und spricht alle
vernunftbegabten Geistwesen in demselben Worte: gleich demselben Worte
nach dem Bilde, so wie dieses innebleibend ist, danach sofern es
hinausleuchtend ist, so wie nämlich ein jegliches (gesondert) bei sich selbst ist —,
nicht gleich demselben Worte in einer jeden Art und Weise, sondern mehr
so: sie haben die Möglichkeit empfangen, Gleichheit zu empfangen durch
die Gnade desselben Wortes» (S. 23). Mhd. lautet die Stelle: «Dâ er sprichet
daz wort, dâ sprichet er sich und alliu dinc in einer andern persône und
gibet im die selbe nature, die er selber hat, und sprichet alle vernünftige
geiste in dem selben worte glich dem selben worte nach dem bilde, als ez
inneblibende ist, nâch dem, sô ez ûzliuhtende ist, als ein ieglich bi im selber
ist, niht glich in aller wise dem selben worte, mê: sie hânt mügelicheit
enpfangen glîcheit ze enpfâhenne von gnaden des selben Wortes» (S. 16,

3—9). Der Fortschritt gegenüber den bisherigen Uebersetzungen 6 liegt im
Doppelpunkt nach «in demselben Worte» — den man getrost auch in den
Quintschen Text einsetzen dürfte — und im Bemühen, die mhd. Wortstellung

beizubehalten, die durch Uebereinstimmung sämtlicher Textvarianten
hinreichend gesichert ist. Man versteht jedoch das Vorrücken des «nicht
gleich» in der Uebersètzung bei Quint7, weil dadurch das «hinausleuchtende
Bild» (die geschaffene imago Dei) sich eindeutig unter diese Ungleichheit
stellt und von der Gleichheit des «innebleibenden Bildes» abhebt. Diese klare
Scheidung von mystischer Gotteserkenntnis, die im Bilde selber, d. h. im
innertrinitarischen Prozesse erfolgt, und der «gewöhnlichen» (wenn gleich

4 So wird ab und zu Dionysius Areopagita und Thomas v. Aquin
genannt. Ich gestatte mir, das auszeichnende Epitheton hier auf E.
anzuwenden.

5 Quint Nr. 1, 2, 12, 6, 9, 5 b; Pfeiffer Nr. 6, 8, 96, 65, 84, 13.
8 Vgl. besonders Quint S. 16, Anm. 1.
7 Ich gehe also mit M. B.s kritischer Anm. 11 (S. 27) nicht einig.

6*



68 Rezensionen

übernatürlichen) Gotteserkenntnis im Lichte des Glaubens und der Gnade 8

läßt vorliegende Uebertragung vermissen. Will man die ursprüngliche
Wortstellung beibehalten, so hat die Zäsur vor «danach» zu erfolgen:
«gleich demselben Worte nach dem Bilde, so wie dieses innebleibend ist;
danach, sofern es hinausleuchtend ist (so wie nämlich ein jegliches
(gesondert) bei sich selbst ist), nicht gleich in einer jeden Art und Weise
demselben Worte 9, sondern mehr so: ...» Was dem Vortrag des Predigers
durch das Mittel der Betonung ein Leichtes war, muß in der gedruckten
Predigt durch unmißverständliche Interpungierung erfolgen.

Wenn wir an dieser Stelle M.B. nicht folgen können, so bestehen auf
der andern Seite die (S. 40, Anm. 3 und 8) vorgeschlagenen Verbesserungen
zu der Predigt Q. Nr. 2 zweifelsohne zu Recht. Sie sind auch handschriftlich
gut gesichert.

Schiers/Kt. Graubünden. Kurt Ruh.

The Bible Translator, Periodical for the assistance of Bible
translators. Published by the United Bible Societies, London.
Abonnement s. 5.— (für die Schweiz zu bestellen durch
Vereinigung Schweizerischer Bibelgesellschaften, Basel, Florastraße

12).

Diese von den Vereinigten Bibelgesellschaften (United Bible
Societies UBS) herausgegebene Vierteljahrszeitschrift behandelt

ausschließlich aktuelle Fragen aus dem Gebiet der
Bibelübersetzung. Aus der Fülle der Fragen, die in den Nummern
1—3 des Jahrgangs 1951 behandelt wurden, seien erwähnt:

1. Fragen des biblischen Textes.

Erwin Nestle: Ueber den Gebrauch des griechischen NTs.
Grant: Der griechische Text des NTs.
Greenlee: Psyche im Neuen Testament.
Samarin: Ueber das Bindewort «und» im Griechischen.
Burrow: Der semitische Untergrund des Neuen Testamentes.
Trever: Die Entdeckung der Schriftrollen in einer Höhle am

Toten Meer.

8 Vgl. Bonaventura II Sent. d. 23 a. 2 q. 3 c. modus cognoscendi Deum

per fidem per gratiam communem. Zu diesem Thema siehe neuerdings:
Denifle, Die deutschen Mystiker des 14. Jhs., hrsg. von P. Otwin Spieß
(Studia Friburgensia, N. F. Heft 4) 1951, S. 39—41. — Dieses opus post-
humum wird demnächst in der ThZ von Maria Bindschedler rezensiert werden.

D. Red. —
9 Ich möchte auch hier der Wortstellung des mhd. Textes folgen.



Rezensionen 69

2. Fragen der englischen Bibelübersetzungen.
Authorized Version (AV). Berkeley Version (BV).
American Standard Version.

3. Fragen der Bibelrevision.
4. Einzelfragen der Bibelübersetzungen auf dem Missionsfeld.

Dabei werden entweder zusammenhängend die bei der
Uebersetzung einer bestimmten Schrift, z.B. Markusevangelium,
in einer bestimmten Sprache auftauchenden Probleme
dargelegt oder Einzelfragen gestellt und durch die Kommission
beantwortet, z. B. Maria und Martha, welches war die ältere
Schwester? Die betreffende Sprache bat kein Wort für Schwester,

sondern nur für «jüngere Schwester» und «ältere Schwester».

Oder: was ist die Bedeutung des Genitivs Luk. 2, 21 «Die
acht Tage der Beschneidung» oder in Luk. 2, 22 «ihrer
Reinigung»? Ist gemeint Maria und Joseph oder Maria und das
Kind, oder der Juden? Oder Luk. 1, 11 «zur Rechten des
Altars»? Die betreffende Sprache verwendet «rechts und links»
nur in Verbindung mit Personen. Bei Sachen ist die Himmelsrichtung

anzugeben.
Insonderheit sei hier noch hingewiesen auf einen Artikel

in Heft 3, S. 91: Die koreanische Bibelübersetzung und die
koreanische Sprache. Die koreanische Sprache hat eine eigene
Schrift, die aber nur von Frauen und Ungebildeten gelernt
wurde, währenddem die Gebildeten sich der chinesischen
Zeichen bedienten.

Die Uebersetzung der Bibel in die koreanische Sprache und
in die verachtete koreanische Schrift hatte zur Folge, daß das
Christentum von den Gebildeten als eine Religion für niedere
Kasten bezeichnet wurde. Aber die erstaunliche Wirkung der
christlichen Botschaft im koreanischen Volk nötigte auch den
Gebildeten Achtung ab und veranlaßte sie, sich mit der Bibel
zu beschäftigen. Die Folge war eine ganz neue Würdigung der
koreanischen Sprache und Schrift, die für die Wiedergabe eines
Buches wie der Bibel tauglich erfunden war. Die daraus
erwachsende Wertschätzung der koreanischen Sprache war so
stark, daß sie auch die 40jährige japanische Besetzung des
Landes überdauerte. Die Japaner führten ihre Sprache als
offizielle Umgangssprache ein und erreichten durch die Schulen



70 Miszellen

auch eine Bevorzugung der japanischen Sprache als einer
gebildeten Sprache. Seihst für den Hausgebrauch wurde die
koreanische Sprache verpönt. Nur in der Gemeinde wurde weiterhin

koreanisch gesprochen, die Sprache der Bibel. Nun
bekam die Bibelgesellschaft den Zorn der Regierung zu spüren.
Aber auch mit ihrer Lahmlegung war das Ziel nicht erreicht.
Die koreanische Sprache lebt, solange die Bibel lebt. So half
die koreanische Bibelübersetzung zur Erhaltung der koreanischen

Sprache in schwerster Zeit. Nach der Befreiung des
Landes 1945 wurde die Bibel in 100 000 Exemplaren verbreitet.

Die Bibelübersetzung hat aber dem Volk noch einen andern
Dienst getan. Die koreanische Sprache wird in mehreren
voneinander sehr verschiedenen Dialekten gesprochen, so daß
zwischen Süd und Nord ein starker Unterschied besteht. Die Bibel
ist im Dialekt von Soeul übersetzt. Damit ist dieser Dialekt
zum Standarddialekt und zur Schriftsprache erhoben worden,
und die Bibelsprache ist das Bindeglied für die verschiedenen
"Volksstämme im Norden und Süden.

Basel. Hans Huppenbauer.

Miszellen.
Columban im Nibelungenlied?

In seinem Buche: Das Nibelungenlied und seine Literatur (Teutonia,
7. Heft, Leipzig 1907) schreibt Theodor Abeling, daß dem Hagen und dem

im Nibelungenlied (1542 f.) vorkommenden Kaplan historische Persönlichkeiten

zugrunde liegen. Er zieht ein historisches Ereignis aus dem Jahre 608

heran, das Jonas von Bobbio in seiner Vita Columbani überliefert. So wie
im Nibelungenlied Hagen im Umkreis der Brünhild lebt, so lebt zur Zeit
der historischen Brunichildis, der Großmutter König Theuderichs, ein
historischer Hagnericus. Columban, der sich zu jener Zeit im Reich Theuderichs
aufhält, verfeindet sich mit Brunichildis und wird von Theuderich des Landes

verwiesen. Er geht zu Chlotar II., und dieser schickt ihn nach Meaux,
wo sich ein adliger Mann aus dem Gefolge Theudeberts, namens Hagnericus,
seiner annimmt und ihn zu Theudebert führt (Columban-Vita, Kap. 26:

Chagnericus Theudeberti conviva etc.). Dieser Hagnericus ist außer in der
Columban-Vita nirgends erwähnt. Da die Forschung Zusammenhänge der
überarbeiteten Nibelungensage, wie sie im Nibelungenlied vorliegt, mit der
Merovingergeschichte aufgedeckt hat, ist der Einfall Abelings, einen
historischen Hagnericus, der zur Zeit Brunichildens lebt, aber allerdings als ihr
Gegner, mit dem Hagen des Nibelungenliedes gleichzusetzen, zunächst
bestechend. Da die Quellen dürftig sind, ist der kombinierenden Phantasie


	Rezensionen

