
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 1

Artikel: Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

Autor: Vinay, Valdo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
8. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1952

Ernesto Buonaiuti
und die Römisch-Katholische Kirche.

Vortrag vor der Theologischen Fakultät der Universität Basel
am 27. November 1951.

Als im Jahre 1905 Edouard Monnier gegen die Katholische
Kirche die Anklage erhob, daß sie den Geist zum Erlöschen
bringe, indem sie seine Offenharungen in die Formen und
Gesetze der Hierarchie einzufangen suche, schrieb Buonaiuti:
«Niemals hat die Kirche die echten Eingebungen des Geistes
erstickt; wohl aber hat sie dafür gesorgt, daß die Aeußerungen
eines krankhaften Ueberschwanges und einer vermessenen
Willkür anmaßender Seelen ausgeschaltet wurden. So hat sie
die Lehrentwicklung der Urchristenheit keineswegs gehindert,
vielmehr unablässig und lebhaft sich bemüht, zwischen dem

legitimen Zeugnis, durch das Gott redet, und der Stimme des

falschen Propheten, der dem Eigenruhm und dem irdischen
Lohne nachjagt, zu unterscheiden.» 1

Buonaiuti verteidigte so seine eigene Kirche und setzte sich
hierfür bis in die letzten Jahre seines Lehens ein, in denen freilich

die Hoffnung auf eine Erneuerungsmöglichkeit der Römischen

Kirche mehr und mehr zurücktrat. Immerhin war das
Leben Buonaiutis der Schauplatz einer Verteidigung und
schließlichen Erschöpfung dieser Ueberzeugung.

Er ersparte auch nicht die strengste Kritik der Kirche und
den Päpsten seiner Zeit2; er führte jedoch diesen Kampf in

1 Rivista storioo-critica delle scienze teologiche I (1905), S. 277.
2 Vgl. Lettere di un prete modernista, 2. Aufl. Roma, 1948, S. 105. Buonaiuti

spricht hier über die Erneuerungsbestrebungen aus Anlaß des päpstlichen

Machtschwundes unter Leo XIII. und Pius X. Bei dieser Gelegenheit
sagt er: «Wenn der zukünftige Historiker auf jene unfähigen Geister von
Kirchenmännern zu sprechen kommen wird, die gegenwärtig das Schicksal
der Kirche hin und her schwanken lassen zwischen einem Geschwätz und
einem Geschäft, zwischen einer Exkommunizierung und einer Heuchelei, so
kann er sie schwerlich besser kennzeichnen als dadurch, daß er sie mit den
Cäsaren aus der byzantinischen Verfallszeit, diesem Gespött von Eunuchen
und theologisierenden Hofleuten, vergleicht.»

1



2 V. Vinag, Ernesto Buonaiuti und die Hämisch-Katholische Kirche

einem seelsorgerlichen und prophetischen Geiste, in der
Hoffnung, er könne aus dem geistlichen Erbe der tausendjährigen
Institution Erneuerungskräfte erwecken. Seine Kritik war
diejenige eines Sohnes der Kirche, der mit allen Fasern seiner
Seele sich an sie gekettet fühlte. Aeußerst schmerzlich war für
ihn die Trennung von der Kirche, die er später durchmachen
mußte. Dies beweisen schmerzbewegte Worte in vielen seiner
Schriften, ferner jene beschwörende Anrufung der Römischen
Kirche vom Abende des 15. Februar 1930, als die italienischen
Staatsbehörden auf ausdrücklichen Wunsch des Heiligen Stuhles

verfügten, daß er das Priesterkleid abzulegen habe: «Kirche,

Kirche von Rom, heilige Hütte der Väter, überfällt dich
nicht der Hauch eines Zweifels — einer dunkeln Ahnung, es
könne seit einigen Jahrhunderten deine harte und verbissene
Halsstarrigkeit ein blutiges Zerreißen des ungenähten Rockes
Christi bedeuten?» 3

Wir beabsichtigen mit dieser unserer Studie kurz darzustellen

die persönlichen Auseinandersetzungen Buonaiutis mit
der Römischen Kurie, die geistlichen und die theologischen
Beweggründe seines Kampfes mit der Kirche, desgleichen
seiner zeitweilig nachgiebigen und versöhnlichen Haltung, und
schließlich das Urteil, das er in seinen reifen Jahren über die
Kirche und ihre politische Führung unter den beiden letzten
Päpsten fällte.

Ernesto Buonaiuti wurde im alten römischen Stadtteile
Ripetta am 24. Juni 1881 geboren. Nach einer Bemerkung des
Geschichtsschreibers Luigi Salvatorelli «war und blieb er
immer Römer, nicht bloß, weil er in Rom geboren war und
zeitlebens wohnte, sondern auch weil er mit allen Fasern an diese
Stadt, die für ihn wie für wenige die universale und ewige
Stadt war, sich gebunden fühlte. In dieser seiner Passion für
Rom finden sich religiöse, geschichtliche, ästhetische und
persönliche Gesichtspunkte miteinander unauflöslich verknüpft».4
In einer seinem Elternhause benachbarten römischen Kirche
erlebte er als Knabe vor einem Muttergottesbilde seine Beru-

3 Pellegrino di Roma (La generazione dell'esodo), Roma, 1945, S. 279;

vgl. auch S. 374.
4 Bibliografia degli scritti di Ernesto Buonaiuti a cura di Marcella

Ravà, Firenze, 1951; Vorwort von Luigi Salvatorelli, S. vii.



V. Vinay, Ernesto Buonaiati und die Römisch-Kathoiische Kirche 3

fung zum Priester. Er trat dann ein in das päpstliche Seminar
von St. Apollinaris und empfing hier die erforderliche
theologische Ausbildung.

Damals suchte der gelehrte Papst Leo XIII. die thomisti-
schen Studien Wiederaufleben zu lassen (Encyclica «Aeterni
Patris» von 1879) ; er öffnete die vatikanischen Archive den
Gelehrten aller Nationen und gründete die Bibelkommission
(Encyclica «Providentissimus Deus» von 1898), um die
Bibelwissenschaften zu fördern, aber um sie unstreitig auch zu
beaufsichtigen. Eine gewisse Freiheit der Forschung, soweit
die Römische Kirche sie überhaupt gewähren kann, war
damals den Gelehrten zugestanden. In Sonderheit blühten damals
die geschichtlichen Studien: im Protestantismus war
unumstrittener Meister Adolf v. Harnack, auf katholischer Seite
standen in hohen Ehren Heinrich Denifle, Hartmann Grisar,
Ludwig v. Pastor, Louis Duchesne.

Damals entwickelte sich unter dem Einfluß der deutschen
Bibelkritik im Schöße der Römischen Kirche die modernistische

Bewegung. Leidenschaftlich umstrittene Persönlichkeiten
waren George Tyrrell mit seiner Lehre von der tiefgründigen
religiösen Erfahrung und seiner unerbittlichen Kritik an der
Römischen Kurie, Alfred Loisy mit seinem eschatologischen
Verständnis des Evangeliums und seiner Verteidigung des
katholischen Kirchenbegriffes gegen Harnack, aber auch Maurice

Blondel mit seiner Philosophie der «Aktion» und etwas
später Edouard le Roy mit seiner pragmatistischen Auffassung
des Dogmas. In Italien war es besonders Salvatore Minocchi,
der mit seinen kritischen Pentateuchstudien und mit seiner
«Zeitschrift für Religiöse Studien» (Rivista di Studi Religiosi)
auf den jungen gebildeten italienischen Klerus einwirkte.

In solcher geistlichen und kulturellen Luft wuchs der junge
Buonaiuti auf. Damals eignete er sich im «Römischen Seminar»
die aristotelisch-thomistische Philosophie an. Er blieb deshalb
unempfänglich für die Versuchungen der idealistischen
Philosophie, aber die Philosophie des Stagiriten und die scholastische

Theologie haben ihn nie gänzlich befriedigt. Sehr bald
empfand er im Seminar ein gewisses Unbehagen über die
geistige Beschränktheit einiger seiner Lehrer. Wegen seines
wissensdurstigen und unruhigen Geistes empfing er öfters Ermah-

l*



4 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

nungen von Seiten des Rektors. Er fühlte sich dort nicht wohl
gelitten und entschloß sich deshalb, das Seminar bereits 1901,
zwei Jahre vor seiner Ordination zum Priester, zu verlassen.

Er verdankte es seiner ungewöhnlichen geistigen Befähigung,

daß ihm bald zwei Lehraufträge, einer an den Schulen
der «Propaganda Fide», ein anderer an dem erwähnten
Römischen Seminar St. Apollinaris, übertragen wurden. Indessen,
wegen eines Aufsatzes über die «Philosophie der Aktion» Blon-
dels im Jahre 1905 5, den die Jesuiten als einen Angriff auf
die scholastische Philosophie verstanden6, wurde er auf
ausdrücklichen Wunsch Pius' X. gezwungen, sein Amt als
Professor der Kirchengeschichte an der Theologischen Fakultät

des Päpstlichen Seminars niederzulegen.
Von diesem Tage an ließen ihn die Jesuiten nicht mehr aus

dem Auge und nicht mehr in Ruhe.
Als Pius X. durch die Encyclica «Pascendi dominici gregis»

(8. September 1907) die modernistische Bewegung verurteilte,
antwortete Buonaiuti mit zwei heftigen anonymen Schriften
(er verfaßte sie z. T. mit anderen zusammen) : dem «Moder-
nistenprogramm» (1907) 7 und den «Briefen eines modernistischen

Priesters».8 Häufig veröffentlichte er anonyme oder
pseudonyme Schriften. Nicht, wie er versicherte, aus Mangel
an Mut, sondern um seine Wirksamkeit im Schöße der
Römischen Kirche nicht unmöglich zu machen. Hätte er
während seines Kampfes mit den Zensoren seine polemischen
Schriften unter seinem Namen erscheinen lassen, so wäre er
sofort exkommuniziert worden: seine Ausschließung hätte seine
Wirksamkeit innerhalb der Katholischen Kirche geschwächt
oder gänzlich lahmgelegt. Viel zu stark fühlte er die
Verpflichtung, das Christentum in der Kirche selber zu erneuern,
als daß er hätte auf die Wirksamkeit innerhalb ihrer verzichten
können. 9

5 Rivista di studi religiosi Y (1905), S. 211-256.
6 Civiltà cattolica LVII (1906), I, 257—273; 559—574, Aufsatz von

Enrico Rosa S. J.: Uomini nuovi ed errori vecchi.
7 II Programma dei modernisti. Risposta all'eneiclica di Pio X «Pascendi

dominici gregis», Torino, 1907.
8 Lettere di un prete modernista, Roma, 1908.
0 Vgl. Pellegrino di Roma, S. 78 ff.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche 5

Im «Modernistenprograrnm» kritisierte er die päpstliche
Encyclica, die, wie er behauptete, den Modernismus als eine
Folgeerscheinung der Immanenzphilosophie mißverstand;
dahingegen in den «Briefen eines modernistischen Priesters» richtete

er einen umfassenden Angriff auf die Römische Kurie, ihre
veraltete bürokratische Organisation, ihre Sozialpolitik, ihren
Neothomismus, in dem er eine wahre «Zwangsjacke» erblickte.

Indessen, während unser Modernist an der Verbreitung
seiner Gedanken arbeitete, wachte das Heilige Offizium über
ihn und beobachtete jede seiner Handlungen. Dermaßen gut
war der Spionagedienst der Kurie organisiert, daß es gelang,
einen Brief Buonaiutis an seinen Freund, den Historiker An-
tonino de Stefano, der in Genf wohnte, photographieren zu
lassen. 10

Im Jahre 1910 verurteilte das Heilige Offizium die von
Buonaiuti geleitete «Rivista storico-critica delle scienze teo-
logiche», desgleichen die von ihm herausgegebenen «Handbücher

für Religionswissenschaft». Auf diese Weise unterband
man völlig seinen Einfluß auf den katholischen Klerus. Es war
für ihn eine traurige Zeit wegen der ihm aufgezwungenen
Untätigkeit. Sie dauerte bis 1915, als er zum ordentlichen
Professor für Geschichte des Christentums an der Universität Rom
ernannt wurde. Fortan wurde das Universitätskatheder seine
Kanzel und seine Lehrtätigkeit ein Apostolat, so daß er sogar
solche Studenten, die ihm besonders zugetan waren, in
Privathäusern zur Lektüre des Neuen Testaments um sich scharte.

Kurz darnach, im Jahre 1920, wurde ihm neuer Verdruß
bereitet von seiten der kirchlichen Behörden wegen eines
Aufsatzes über die «Grunderfahrungen des Apostels Paulus» ",
der seine eigene Auffassung von der eucharistischen Lehre
des Apostels enthält. Er identifizierte den sakramentalen Leib
Christi des Ritus mit dem mystischen Leihe des Herrn, den
die Gläubigen in der Gemeinde bilden. Man warf ihm deshalb

vor, er leugne die Realpräsenz Jesu Christi in der Eucharistie,
und er wurde exkommuniziert. Später wurde auf Veranlassung
des Kardinals Gasparri die Exkommunizierung wieder
aufgehoben. Im Jahr 1924 wurde sie erneut über Buonaiuti verhängt.

10 Pellegrino di Roma, S. 116—120.
11 Religio, Rassegna di storia delie religioni, II (1920), S. 106—121.



6 V. Vinaij, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

Anlaß war ein apologetischer Aufsatz mit dem Titel «Dem
Lichte entgegen».12

In jener Zeit war die faschistische Regierung im Begriff,
mit dem Heiligen Stuhle über eine Lösung der unerquicklichen
sogenannten Römischen Frage zu verhandeln. Die vatikanischen

Unterhändler brachten bei den Verhandlungen die Frage
des Universitätslehrstuhles Buonaiutis zur Sprache. Der
Kultusminister Pietro Fedele ließ Buonaiuti wissen, es sei Wunsch
des Regierungschefs, daß er sein Universitätslehramt aufgehe
und einen Forschungsauftrag außerhalb der Universität
übernehme, damit die diplomatischen Verhandlungen mit dem

Heiligen Stuhle nicht erschwert würden, denn dieser drohe
damit, möglicherweise ein Interdikt über die Universität zu
verhängen, falls Buonaiuti nicht aufhöre, über die Geschichte des
Christentums zu lesen. Selbstverständlich ist der Wunsch
eines Diktators Befehl: der Professor mußte auf sein Lehramt
verzichten. Für den genannten Auftrag erbat er sich die
Herausgabe der bisher nicht erschienenen Schriften des Joachim
von Floris.

Seit Unterzeichnung der Lateranverträge und des Konkordates

vom 11. Februar 1929 wurde Buonaiuti unaufhörlich von
der Kurie verfolgt. Im Jahre 1930 wurde es Buonaiuti untersagt,

das geistliche Amtskleid weiterhin zu tragen.
Als er zwei Jahre später sich weigerte, den faschistischen

Eid abzulegen, wurde er seiner Dienste enthoben. Von der
Kirche exkommuniziert und von der Universität Rom
ausgestoßen, befand sich Buonaiuti in der schmerzvollen geistigen
Lage eines Verbannten, obwohl er in seinem Vaterlande
verblieb. Staatliche und kirchliche Behörden hatten sich verbündet,

um diesen so aktiven und dynamischen Mann, der in der
Leidenschaft des Lehrers und Predigers, Menschen zu gewinnen,

sich verzehrte, kaltzustellen und zu einem ihm unerträglichen

Zustande der Untätigkeit zu verdammen.
Damals wurde er brüderlich aufgenommen von einigen

evangelischen Kreisen, insbesondere von den wesleyanischen
Methodisten und den «Christlichen Vereinen Junger Männer»
in verschiedenen Städten. Eine starke moralische Stütze verlieh

ihm die Einladung der kantonalen Universität Lausanne,
13 Verso la luce, Foligno, 1924.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche 7

Vorlesungen über Geschichte des Christentums zu halten.
Buonaiuti gab über das evangelische Leben des Kantons Waadt
ein schönes Zeugnis ab: «Heute noch ist die brüderliche
Aufnahme, die ich bei den Kollegen der Fakultät fand, eine der
lichtvollsten Erinnerungen meines Lebens.» 13 Nachdem er
verschiedene Jahre lang an der Theologischen Fakultät von
Lausanne seine Lehrtätigkeit ausgeübt hatte, machte ihm die
Universität im Jahre 1936 den Vorschlag, er möge seinen
Lehrauftrag mit der festen Anstellung eines ordentlichen Professors
vertauschen, wobei sie jedoch ihm auf eine sehr delikate Weise
zu verstehen gab, sich an die evangelische Kantonskirche
anzuschließen, deren zukünftige Diener er vorbereiten und prüfen
solle. Buonaiuti lehnte das Anerbieten ab, weil er keine
Möglichkeit sah, es auf ehrenhafte Weise annehmen zu können.
Er konnte sich nicht entschließen, die Römische Kirche zu
verlassen, die ihn exkommuniziert hatte.

Nach dem Sturz der faschistischen Regierung wehrte sich
die Kurie gegen die Wiedereinsetzung Buonaiutis in das Amt
des Universitätsprofessors. Der Heilige Stuhl berief sich
dagegen auf den Art. 5 des Konkordats, wonach Buonaiuti als
exkommunizierter Priester einen Lehrstuhl an einer staatlichen
Universität nicht innehaben durfte. Die Schwierigkeit wurde
durch einen Kompromiß überwunden. Buonaiuti erhielt wieder
seinen Universitätsprofessorenposten, aber es wurde ihm
untersagt zu lesen. Statt dessen gab man ihm einen Forschungsauftrag.

14

Am 18. März 1946 erlitt er einen schweren Herzanfall. In
jenen Tagen versuchte der Vatikan den Abtrünnigen wiederholt
zur Unterwerfung und Wiederversöhnung zu nötigen. Aber
Buonaiuti blieb fest. Dem Kardinal Marmaggi sagte er, er sei
bereit, alles anzuerkennen, was die Kirche bekenne, aber nicht
bereit, alles das zu verwerfen, was sie verwerfe. Mithin erfüllte
er nur halb die Bedingungen, die ihm gestellt wurden, für den

Fall, daß er in die Gemeinschaft der Kirche wieder aufgenommen

werden wollte.
Am Charsamstag, dem 20. April, verschied er unter dem

13 Pellegrino di Roma, S. 333; vgl. auch S. 350.
14 Für die zwei letzten Lebensjahre Buonaiutis siehe Bihliografia degli

scritti di Ernesto Buonaiuti, Einleitung.



8 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Bömisch-Katholische Kirche

Glockengeläute der Ostern, das die Charwoche über geschwiegen

hatte, nun aber die Auferstehung ankündigte, gleich wie
wenn solches seinem joachimitischen Glauben entsprochen
hätte, wonach auf das erste und zweite Zeitalter, auf die Septua-
gesimal- und Quadragesimalzeit, das dritte Zeitalter, dasjenige
des Geistes, folgen müsse, welches dann die Osterglocken der
Auferstehung zum Schwingen bringe.

Auf seinem Grabsteine wünschte er eingegraben die Symbole

der Heiligen Kommunion: den Kelch und die Oblate, die
das Grab seines großen Freundes Tyrrell schmücken. In seinem
geistlichen Testamente — er schrieb es zu Beginn seiner
Erkrankung nieder — sprach er sich noch einmal über die großen
Idealitäten seines ganzen Lebens aus. Hier erscheint nicht
mehr die Römische Kirche. Sie wird durch die
«Christlichökumenische Kirche» ersetzt. An ihr sah er die «evangelischen
Denominationen arbeiten, die von einem echten Geiste der
Brüderlichkeit, des Friedens und des charismatischen Lebens
in der Welt durchpulst sind». 15

Will man die Haltung, die die Römische Kirche Buonaiuti
gegenüber an den Tag legte, zusammenfassen, so muß man
sagen: sie war konsequent von jenem Tage an, da dem jungen
Seminaristen, der eine Geschichte der Philosophie lesen wollte,
der Yizerektor den gewünschten Band aushändigte, jedoch
nachdem er die das Leben Abälards behandelnden Seiten
herausgerissen hatte 16, bis zum letzten Unterwerfungsversuche,
den man an dem Todkranken unternahm.

Es war eine kalte, harte Haltung. Sie entbehrte jener
Seelsorge und Liebe, wie sie ein wachsames kirchliches Amt schuldig

gewesen wäre. Buonaiuti hatte mehrfach Anlaß, sich
darüber zu beklagen, daß er zum Gegenstande kirchlicher
Maßnahmen gemacht wurde, ohne daß man ihm erlaubt hätte, in
einer Unterredung die verurteilten Sätze zu erläutern oder gar
zu klären. Das Spionagenetz des Staatssekretariates und der
Geheimorganisation «Sapinière», eingesetzt gegen Buonaiuti
und den Modernismus überhaupt, so weit gehend, daß ein Mon-
signore die Gastlichkeit eines Freundes mißbrauchte und seine
ganze Korrespondenz während einer momentanen Abwesen-

15 <1945», Sestante per la realtà in costruzione vom 20. Juni 1946.
16 Pellegrino di Roma, S. 39.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche 9

heit desselben photographierte; der wiederholt versuchte Handel,

von Buonaiuti einen Rückzug von seinem Katheder gegen
Aufhebung seiner Exkommunizierung zu verlangen; die
Zuhilfenahme der faschistischen Regierung, um ihm den Priesterrock

auszuziehen — alles dies sind Anzeichen einer heute noch
wie einst lebendigen inquisitorischen Geisteshaltung der Kurie.

In dieser Hinsicht schrieb mir letzthin Prof. F. Heiler, nach
Lektüre der Autobiographie Buonaiutis, diese sei «ein erschütterndes

Spiegelbild der inneren Verhältnisse der Römischen
Hierarchie. An manchen Stellen blickt man einfach in einen
Abgrund und sieht die vollkommene Identität der Methoden
des Heiligen Offiziums mit denen der totalitären Staaten».

Was die Verurteilung des Modernismus im allgemeinen und
die der theologischen Gedanken Buonaiutis im besonderen
angeht, so hatte die Römische Kirche von ihrem Standpunkte
aus zweifellos recht. Wohl aber muß man sich wundern, daß
Buonaiuti durchaus nicht verstehen wollte, daß die Kurie seine
Anschauungen nicht als rechtgläubig ansehen und ihm recht
geben konnte, es sei denn, daß sie sich selber verleugnete.

Indessen, welches waren die Gründe, aus denen unser
Modernist sich so mächtig zur Römischen Kirche hingezogen
fühlte, daß er unter all diesen Dingen wie ein unglücklicher
Liebhaber litt? Warum ging er nicht den Weg Alfred Loisys,
der in der Exkommunikation eine Befreiung sah? Wie kommt
es, daß er trotz aller Verurteilungen von seiten des Heiligen
Offiziums dabei blieb und beanspruchte, an der geistlichen
Erneuerung der Kirche zu arbeiten?

Versuchen wir in Kürze hierauf zu antworten.
Vor allen Dingen hat Buonaiuti eine synkretistische Auffassung

vom Christentum. Dieses ist nach ihm eine unübertroffene

und nicht mehr zu übertreffende Zusammenfassung aller
religiösen Werte der Mittelmeerwelt. Auch er sieht, wie Tyrrell

im Römischen Katholizismus den vollständigsten und
17 Vgl. Christianity at the cross roads, italienische Ausgabe, S. 343. Nach

Tyrrell gleicht der Katholizismus «einem religiösen Mikrokosmos mehr als
jede andere der bekannten Religionen. In ihm finden sich nahezu alle Formen

der religiösen Lebenswelt, die niedrigsten wie die höchsten. Das
Einheitshand und der Zielgedanke sind hier ihre Zusammenfassung und ihre
Geschlossenheit. Das Ziel, einen universellen und bleibenden Wert zu
erreichen, ist der ausdrückliche Zweck des Katholizismus .>.



10 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

universalsten Ausdruck dieser Synthese. Nach ihm ist es die
Schuld der Reformation, diese Universalität des christlichen
Glaubens zugunsten des Nationalitätsprinzips zerbrochen zu
haben; aus diesem Grunde fühlte er, wie wir gesehen haben,
keine innere Nötigung, sich einer reformierten Glaubensgemeinde

anzuschließen; er wollte lieber, obwohl exkommuniziert,

in einem römischen Gemeinderegister verzeichnet bleiben.
Ein anderer Grund für die Zuneigung Buonaiutis zur

Katholischen Kirche muß in der Auffassung gesucht werden, die
er von der Religion hatte, insofern er in ihr von den primitiven
bis zu den höchstentwickelten Formen, selbst bis zum
Christentum, einen Niederschlag des Gemeinschaftslebens erblickte.
Nicht selten sprach er sich auf die entschiedenste Weise gegen
den religiösen Individualismus aus und sah in dem Lehramte,
in der Zucht und hauptsächlich in der Liturgie und dem
charismatischen Leben der Römischen Kirche das stärkste
Heilmittel gegen eine solche Entartung des Religiösen.

Auch zog ihn in der Römischen Kirche eine große
Vergangenheit an. Er erlebte sie neu und legte an sie einen ganz
besonderen Maßstab an, wie es sich zeigt in seiner dreibändigen
Geschichte des Christentums. Er sah und beurteilte die
Katholische Kirche in ihrer geschichtlichen Entwicklung unter
einem augustinisch-joachimitischen Gesichtspunkte. Das
Kriterium war für ihn die Erwartung der Gottesstadt oder des

Zeitalters des Geistes bei den vergangenen Generationen. Dort,
wo sie frisch und schöpferisch auftritt, ist die Kirche lebendig;
dort aber, wo sie nachläßt und erlischt, spricht Buonaiuti von
einem Untergange des Christentums 1S, der für ihn
gleichbedeutend ist mit einem Untergange der Römischen Kirche.
Das letzte Wiederaufleben des Augustinismus im Jansenismus
galt ihm als ein letztes Aufflammen des Christentums. Darnach
triumphiert der theologische Rationalismus der Scholastik,
die kasuistische Moral der Jesuiten, die kirchliche Politik,
ein allzu offenkundiger Beweis der Weltliebe statt einer
Gottesliebe, die bis zur Selbstvernichtung geht und, nach Augustin,
die Gottesstadt schafft.

18 In seiner Storia del cristianesimo, Milano, 1942—1943, betitelt er den
ersten Teil des 3. Bandes: «Tramonto eristiano».



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche 11

Aufs tiefste beeindruckte ihn die große augustinisch-joa-
chimitische Vergangenheit der Römischen Kirche: eigentlich
hätte sein Kampf und Leiden zur Wiederbelebung dieser
Vergangenheit innerhalb der tausendjährigen Institution dienen
sollen. Eben hierin erblickt Buonaiuti die Tragödie der Kirche
Roms, überhaupt der mittelmeerländischen Religiosität, daß sie
nicht verstand, den Geist dessen, was Buonaiuti die «erste
Reformation» nannte, zu bewahren, nämlich den Geist Joachims
v. Floris, der die franziskanische Bewegung heraufgeführt und
selbst Dante als Propheten beeinflußt hatte, statt dessen aber
die scholastische Spekulation vorzog.

Die so versöhnliche und nachgiebige Haltung Buonaiutis 19,

die immer auf ein Gespräch mit den kirchlichen Behörden
aus war und einen Ausgleich zu finden suchte, der es ihm
ermöglichte, mit gutem Gewissen in der sichtbaren Gemeinschaft
der Brüder zu verbleiben, sie erklärt sich vornehmlich aus
seinem Modernismus, der zwar kein Dogma bestritt, wohl aber
alle Dogmen relativierte, zwar keine offizielle Kirchenlehre
aufheben, aber alle Lehren spiritualisieren und in pragmatischem

Sinne deuten wollte. So konnte er denn auch auf dem
Sterbebette dem Kardinal Marmaggi erklären, er sei bereit,
alles gelten zu lassen, was die Kirche lehre, aber nicht alles
zu verwerfen, was sie verwerfe. Nur dann, wenn er auch die
zweite Hälfte dieses Satzes ausgesprochen haben würde, hätte
seine Sprache an Eindeutigkeit für die Römische Kirche nichts
zu wünschen übriggelassen.

Solche Neigung, die Lehren und Einrichtungen der Kirche
zu relativieren, wurde in ihm noch durch eine eschatologisch-
joachimitische Spannung seines Glaubens verstärkt. Liest man
die Seiten, die Buonaiuti über Joachim v. Floris niedergeschrieben

hat, wobei er dessen Gedanken und Glauben noch einmal
lebte, so hat man das Gefühl, als wirke für ihn nicht weniger
als für den kalabresischen Propheten selber die «eschatologi-
sche Erfahrung wie ein Scheidewasser, in dem die gesamte
kirchliche Tradition, die begriffliche wie die disziplinare, zur
Auflösung gelangt». 20

19 Siehe z. B. Una fede e una disciplina, Foligno, 1925.
20 Gioacchino da Fiore. I tempi — La vita — Ii mess&ggio, Roma, 1931,

S. 225.



12 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

Das charismatische Verständnis der joachimitischen
Geistkirche mit ihrer Relativierung und Entwertung der Lehre,
Disziplin und Moral sowie des bürokratischen Organismus der
offiziellen Kirche, wie Buonaiuti es darlegte, war zugleich sein
eigenes. Wie Joachim, so scheint auch Buonaiuti mit seinem
Bemühen, zu gehorchen und sich zu unterwerfen, nicht die
Absicht gehabt zu haben, irgendeine Lehre oder kirchliche
Institution zu bekämpfen; relativierte er doch alles durch seinen
spiritualistischen Eschatologismus: er gedachte sie bestehen zu
lassen, bis sie ihre Arbeit getan hätten, indem sie halfen, den
Uebergang zu dem neuen Zeitalter des Geistes herbeizuführen.

Wenn wir in ihrer Gesamtheit die Kritik überblicken, die
Buonaiuti an der Römischen Kirche übte, so war sie, wie man
sieht, im ersten Abschnitte seines Lebens nicht ausschließlich,
aber vorwiegend gegen die Lehre der Kirche gerichtet. Sie sollte
im Klerus ein neues Interesse an den religiösen Studien
erwecken. Er war der Apologet der Immanenzphilosophie, der
Erwecker der exegetischen und geschichtlichen Studien über
die altchristliche Literatur. Vor allem erklärte er die
synoptischen Evangelien und Paulus in eschatologisch-spiritualisti-
schem Sinne. Auf diese Weise griff er indirekt die dogmatische
Position und das gesamte Lehrsystem der Kirche an.
Exkommuniziert wurde er wegen seiner spiritualistischen Auffassung
des eucharistiSchen Ritus; ebenso gut hätte er wegen seiner
Christologie oder wegen seines Verständnisses jedweder
römischen Lehre verurteilt werden können.

In dem letzten Abschnitte seines Lebens, besonders nach
dem Sturze des faschistischen Regimes, aber auch schon früher
und mit nicht weniger Mut 21, sprach er sich aufs schärfste
über die gesamte Politik des Heiligen Stuhles unter den beiden
letzten Päpsten aus.

In ihrer Auseinandersetzung mit der heutigen Welt hat die
Kirche es an Widerstand gegen zwei Dinge fehlen lassen:
gegen den Kapitalismus und gegen den Nationalismus. Dem
sozialen Problem wußte die Kurie nicht zu begegnen im Geiste
derAusnahmeethik des Evangeliums, d. h. mit der Umwertung
der Werte, bei der das rechte Handeln des Menschen besteht
in «einer Verleugnung der egoistischen Willenstriebe und freu-

21 Siehe z.B. La Chiesa romana vom Jahre 1933!



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche 13

digen Austeilung aller seiner Schätze zum Besten der Brüder».22
Weil die Kirche ihre privilegierte Stellung in der Welt zu
verlieren fürchtete, verband sie sich mit der herrschenden
und wirtschaftlich stärksten Schicht. So scheint sie «höchst
unvorsichtig ihr eigenes Geschick einer Sache der Selbsterhaltung

anvertraut zu haben, die ihr von vorneherein hätte gleichgültig

und fremd sein sollen». 23

Bei den alle 10 Jahre veranstalteten Feiern der Encyclica
«Rerum Novarum» Leos XIII. pflegt die Kirche immer dasselbe
zu wiederholen, ohne fortzuschreiten. Kein Wunder, daß sie
deshalb hinter den profanen Mächten zurückbleibt, die mit
einer ganz anderen Entschiedenheit die Probleme unserer
Generation anpacken.

In bezug auf das Handeln des Heiligen Stuhles auf dem
Felde der internationalen Politik verurteilte Buonaiuti vor
allen Dingen die Konkordatspolitik, mit deren Hilfe die Kirche
die Schlüsselstellungen der Weltbeherrschung in die Hand zu
bekommen sucht; vergißt sie doch hier wiederum, daß nach
dem Evangelium die Welt nur gewinnt, wer sie verleugnet. Als
eine Folge der zahlreichen von Pius XI. und Pius XII.
geschlossenen Konkordate erscheint ihm die Zersplitterung der
universalen Römischen Kirche in eine Anzahl von Nationalkirchen.

24 Mundtot haben die Kirche die mit den neuheidnischen

Staaten Hitlers und Mussolinis geschlossenen Konkordate

gemacht: nicht aussprechen konnte sie das so notwendige
Wort des Gerichts und der Verurteilung in den tragischsten
Stunden unserer Geschichte. 25 Um vermeintlicher politischer
Vorteile willen hat die Kirche ihre Mission versäumt, und
während des letzten Konfliktes hat sie eine Neutralität halten
wollen, die man ihr nur als Schuld auslegen kann.

Die Kirche suchte während des Krieges eine weite
Hilfstätigkeit zu entfalten. Dies in der vergeblichen Absicht, die ihr
zukommende Führung der Völker auf diese Weise zu erset-

22 Ricerche religiose, I (1925), S. 111.
23 La Chiesa romana, S. 133. Siehe auch Lettere di un prete modernista,

S. 19, wo der Kurie vorgeworfen wird, sie habe «die Kirche zu einer
Genossenschaft gegenseitiger Nothilfe, die hier Herren miteinander eingegangen

sind», erniedrigt.
24 Vgl. La Chiesa romana, S. 183.

" Pio XII, Roma, 1946, S. 160 f.



14 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

zen. 26 Sie hatte eben nicht mehr Päpste wie Leo den Großen
oder Gregor den Großen, die in den notvollsten Stunden der
Geschichte den ratlosen Völkern ein wegweisendes Wort zu
sagen wußten. Die Kirche sah sich außerstande, nicht nur ein
Wort des Richtens, sondern auch des Aufrichtens und der
Hoffnung zu verkündigen. 27 Sie hat sich von anderen bei
dieser Aufgabe verdrängen lassen. Nach Buonaiuti habe es
Roosevelt mit der Verkündigung der 4 Freiheiten vollbracht.
Gleichfalls seien der Völkerhund von 1919 und die Vereinigten
Nationen von 1944/45 «schlechte und mangelhafte Ersatzmittel
jener universellen Gesellschaft, die die Kirche einst in den
guten Zeiten war, aber heute nicht mehr ist».28

Zwölf Jahre vor Fällung dieses harten Urteils hatte Buonaiuti

der Kirche den Weg zur Erneuerung und Wiederaufnahme

ihrer hohen Sendung gewiesen. Er wollte, die Kirche
möge in ihrer tausendjährigen Tradition und in der Tiefe ihres
charismatischen Gemeindelebens jene evangelischen Antriebe
wiederfinden, kraft deren einstens ihre Verkündigung so wirksam

und mächtig gewesen ist: d. h. «den Glauben an eine
jenseitige Welt, die im Begriffe des Reiches Gottes befaßt ist, und
die Zugehörigkeit zu einer höheren Gemeinschaft, welche von
einer allgemeinen Solidarität der Liebe durchwaltet wird».29
Die Kirche hat sich einfach nicht mehr durch lehrhafte
Streitgespräche, durch Disziplinarbestimmungen, durch jenen
diplomatischen, bürokratischen Betrieb, der so kennzeichnend ist
für ihre heutige Tätigkeit, aufhalten zu lassen. Sie sage sich
doch dies eine, daß der Mensch ein elendes, sündhaftes
Geschöpf, ein leidendes und sterbliches Wesen ist. Deshalb sollte
sie «ein einziges Ziel der heutigen Generation vor das müde
und halb erloschene Auge stellen: das Ziel eines Reiches des
Friedens und der Gerechtigkeit. Um dort Bürger zu sein, bedarf
es nur eines einzigen Erkennungszeichens: man muß eingeweiht

sein in die Palingenesie der Hingabe und Liebe».30

26 PioXII, S. 231. Buonaiuti fragt sich: «Hätte die Kirche Jesu Christi
sich vielleicht mit der ihr zugedachten Bedeutungslosigkeit eines bloßen
Hilfswerkes, wie es etwa vom Boten Kreuz betrieben wird, abfinden
sollen...?» 27 Pio XII, S. 198 f. "s Pio XII, S.417.

29 La Chiesa romana, S. 187.
30 La Chiesa romana, S. 187 f.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche 15

Fehlt der Kirche diese vitale Kraft, um sich zu erholen,
und wird sie nicht von apokalyptischer Glut durchglüht, so
wird sie endgültig verdorren, und ihr Los wird das der
Synagoge sein.

Nach dem zweiten Weltkriege schrieb Buonaiuti sein Werk
über Pius XII. Liest man die letzten Seiten dieses Buches, so
begegnet man einem erschütternden Zweifel, oh eine solche
Belebung der Kirche noch möglich sei. Er rechnet wohl mit
dem Beistande Gottes durch das ewige Evangelium, jedoch —
wie es scheint — ohne die Kirche. In diesem Glauben, der die
Kirche zu überleben scheint, schloß er seine Geschichte des
Christentums, nachdem er von einem «Untergange desselben»
gesprochen hatte, mit einem Gebete zum himmlischen Vater und
mit dem alten christlichen Bekenntnis «0 crux, ave spes
uniea». 31

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die gesamte
Wirksamkeit Buonaiutis in bezug auf die Katholische Kirche darauf

hinzielte, die dumpfe, schwere Masse der katholischen
Orthodoxie zu erschüttern und in Bewegung zu bringen, indem
er den Klerus und die Laien aus ihrer geistigen Trägheit
aufrüttelte und zum Nachdenken über den eigenen Glauben
brachte — vor allem durch Meditierung des Evangeliums. Er
hoffte, es werde in der alten institutionellen Kirche das christliche

Leben neugeboren werden — dies als Frucht jener die
irdischen Werte umwälzenden, heroischen Ethik, die er im
Neuen Testament las und die er für vollziehbar hielt allein durch
solche Menschen, die durch den Glauben an den himmlischen
Vater und die Hoffnung auf das Reich Gottes sich aufgerichtet
wissen.

Die Tatsache, daß er sein ganzes Leben im Dienste dieser
Sendung erschöpfte, unerachtet aller Anfeindungen und
Verurteilungen, denen er sich ausgesetzt sah, ohne ein Zeichen
der Erneuerung an seiner Kirche wahrzunehmen — sie machte
ihn so skeptisch in bezug auf die Kirche: er war davon
überzeugt, daß sie ihren Lauf vollendet habe, daß neues Leben ihr
nicht mehr einzuhauchen sei.

Die persönliche Erfahrung, die er mit dem Geiste der Kurie
während seines Kampfes mit ihr gemacht hatte, wurde ihm ge-

31 Storia del cristianesimo, III, S. 773 f.



16 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

wissermaßen durch die soziale und internationale Politik der
letzten Päpste bestätigt. Es ging hier um inquisitorischen,
weltlichen Geist, der sehr leicht sich mit den neuheidnischen Diktatoren

verbünden konnte, darum vom Geiste Jesu Christi sich
stärkstens entfernt hatte. Ernesto Buonaiuti hatte erkannt, daß
eine solche Kirche nicht mehr imstande ist, ihre Sendung zu
erfüllen und der Welt das Evangelium zu bringen. Daher müßten

Laieninstitutionen in ihr vertreten sein oder sie ersetzen.
Die Kritik, der er auf diesem Gebiet die Römische Kirche unterzog,

hat offensichtlich auch für viele andere christliche Kirchen
unserer Zeit zu gelten. Aber der Verlust des Glaubens an die
Kirche bedeutete für Buonaiuti nicht den Verlust des Glaubens
an das Ewige Evangelium.

Mit seinem Modernismus und spiritualistischen Eschatolo-
gismus relativierte er die ganze christliche Botschaft.
Unvermeidlich war deshalb seine Exkommunizierung. Ebenso wenig
vermochte er eine lebendige Verbindung mit einer der Kirchen
der Reformation einzugehen, obwohl diese kein Heiliges
Offizium besitzen. Er war sich über die tieferen Gründe selber
klar. In den evangelischen Gemeinden fühlte er sich als Gast,
sah sich dort gern gesehen, ja geliebt; seine Heimat jedoch
fand er dort nicht, konnte sie auch nicht dort finden, es sei
denn, daß die «christlich-ökumenische Kirche», wie sie sich in
seinem Testament erwähnt findet, nicht doch etwas mehr
bedeutet. Allein, auf Grund seiner hinterlassenen Schriften muß
man auch dies sein letztes Wort im Sinne aller anderen
verstehen, nämlich im Sinne einer spiritualistischen und synkre-
tistischen Weltanschauung.

Jedoch, um ihm alle Gerechtigkeit widerfahren zu lassen,
möchte ich nicht mit diesem Urteil schließen. Im persönlichen
Verkehr gewann ich den Eindruck, daß Buonaiuti, wie so mancher

religiöse Denker, mehr glaubte, als er dem Worte
anzuvertrauen wagte.

Rom. Valdo Vinay.


	Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

