Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 8 (1952)

Heft: 1

Artikel: Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche
Autor: Vinay, Valdo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

8. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1952

Ernesto Buonaiuti
und die Rémisch-Katholische Kirche.

Vortrag vor der Theologischen Fakultdt der Universitdt Basel
am 27. November 1951.

Als im Jahre 1905 Edouard Monnier gegen die Katholische
Kirche die Anklage erhob, dafl sie den Geist zum Erléschen
bringe, indem sie seine Offenbarungen in die Formen und Ge-
setze der Hierarchie einzufangen suche, schrieb Buonaiuti:
«Niemals hat die Kirche die echten Eingebungen des Geistes
erstickt; wohl aber hat sie dafiir gesorgt, dafl die Aeullerungen
eines krankhaften Ueberschwanges und einer vermessenen
Willkiir anmallender Seelen ausgeschaltet wurden. So hat sie
die Lehrentwicklung der Urchristenheit keineswegs gehindert,
vielmehr unabldssig und lebhaft sich bemiiht, zwischen dem
legitimen Zeugnis, durch das Gott redet, und der Stimme des
falschen Propheten, der dem Eigenruhm und dem irdischen
Lohne nachjagt, zu unterscheiden.» !

Buonaiuti verteidigte so seine eigene Kirche und setzte sich
hierfiir bis in die letzten Jahre seines Lebens ein, in denen frei-
lich die Hoffnung auf eine Erneuerungsmdoglichkeit der R6mi-
schen Kirche mehr und mehr zuriicktrat. Immerhin war das
Leben Buonaiutis der Schauplatz einer Verteidigung und
schliefilichen Erschopfung dieser Ueberzeugung.

Er ersparte auch nicht die strengste Kritik der Kirche und
den Pépsten seiner Zeit?; er fiihrte jedoch diesen Kampf in

1 Rivista storico-critica delle scienze teologiche I (1905), S.277.

2 Vgl. Lettere di un prete modernista, 2. Aufl. Roma, 1948, S. 105. Buon-
aiuti spricht hier iiber die Erneuerungsbestrebungen aus Anlall des pépst-
lichen Machtschwundes unter Leo XIII. und Pius X, Bei dieser Gelegenheit
sagt er: «Wenn der zukiinftige Historiker auf jene unféihigen Geister von
Kirchenmiinnern zu sprechen kommen wird, die gegenwiirtig das Schicksal
der Kirche hin und her schwanken lassen zwischen einem Geschwiitz und
einem Geschiift, zwischen einer Exkommunizierung und einer Heuchelei, so
kann er sie schwerlich besser kennzeichnen als dadurch, daBl er sie mit den
Césaren aus der byzantinischen Verfallszeit, diesem Gespott von Eunuchen
und theologisierenden Hofleuten, vergleicht.»



2 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche

einem seelsorgerlichen und prophetischen Geiste, in der Hoff-
nung, er konne aus dem geistlichen Erbe der tausendjihrigen
Institution Erneuerungskrifte erwecken. Seine Kritik war die-
jenige eines Sohnes der Kirche, der mit allen Fasern seiner
Seele sich an sie gekettet fiihlte. Aeuferst schmerzlich war fiir
ihn die Trennung von der Kirche, die er spéiter durchmachen
multe. Dies beweisen schmerzbewegte Worte in vielen seiner
Schriften, ferner jene beschworende Anrufung der Rémischen
Kirche vom Abende des 15. Februar 1930, als die italienischen
Staatsbeh6rden auf ausdriicklichen Wunsch des Heiligen Stuh-
les vertiigten, daBl er das Priesterkleid abzulegen habe: «Kir-
che, Kirche von Rom, heilige Hiitte der Viter, tiberfallt dich
nicht der Hauch eines Zweifels — einer dunkeln Ahnung, es
konne seit einigen Jahrhunderten deine harte und verbissene
Halsstarrigkeit ein blutiges Zerreillen des ungendhten Rockes
Christi bedeuten?y» *

Wir beabsichtigen mit dieser unserer Studie kurz darzu-
stellen die persdnlichen Auseinandersetzungen Buonaiutis mit
der Romischen Kurie, die geistlichen und die theologischen
Beweggriinde seines Kampfes mit der Kirche, desgleichen sei-
ner zeitweilig nachgiebigen und verséhmnlichen Haltung, und
schlieBlich das Urteil, das er in seinen reifen Jahren iiber die
Kirche und ihre politische IFiihrung unter den beiden letzten
Pépsten fillte.

Ernesto Buonaiuti wurde im alten rdmischen Stadtteile
Ripetta am 24. Juni 1881 geboren. Nach einer Bemerkung des
Geschichtsschreibers Luigi Salvatorelli «<war und blieb er im-
mer Romer, nicht blof}, weil er in Rom geboren war und zeit-
lebens wohnte, sondern auch weil er mit allen Fasern an diese
Stadt, die fiir ihn wie fiir wenige die universale und ewige
Stadt war, sich gebunden fiihlte. In dieser seiner Passion fiir
Rom finden sich religitse, geschichtliche, ésthetische und per-
sonliche Gesichtspunkte miteinander unaufléslich verkniipfts. *
In einer seinem Klternhause benachbarten romischen Kirche
erlebte er als Knabe vor einem Muttergottesbilde seine Beru-

3 Pellegrino di Roma (La generazione dell’esodo), Roma, 1945, S. 279;
vgl. auch S. 374.

4 Bibliografia degli scritti di Ernesto Buonaiuti a cura di Marcella
Rava, Firenze, 1951; Vorwort von Luigi Salvatorelli, S. vii.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche 3

fung zum Priester. Er trat dann ein in das pidpstliche Seminar
von St. Apollinaris und empfing hier die erforderliche theo-
logische Ausbildung.

Damals suchte der gelehrte Papst Lieo XIII. die thomisti-
schen Studien wiederaufleben zu lassen (Encyclica «Aeterni
Patrisy von 1879); er Offnete die vatikanischen Archive den
Gelehrten aller Nationen und griindete die Bibelkommission
(Encyclica «Providentissimus Deus» von 1893), um die Bibel-
wissenschaften zu fordern, aber um sie unstreitig auch zu
beaufsichtigen. Eine gewisse Freiheit der Forschung, soweit
die Romische Kirche sie iiberhaupt gewihren kann, war da-
mals den Gelehrten zugestanden. In Sonderheit blithten damals
die geschichtlichen Studien: im Protestantismus war unum-
strittener Meister Adolf v. Harnack, auf katholischer Seite
standen in hohen Ehren Heinrich Denifle, Hartmann Grisar,
Ludwig v. Pastor, Louis Duchesne.

Damals entwickelte sich unter dem KEinflull der deutschen
Bibelkritik im SchoBe der Rémischen Kirche die modernisti-
sche Bewegung. Leidenschaftlich umstrittene Persénlichkeiten
waren George Tyrrell mit seiner Lehre von der tiefgriindigen
religiésen Erfahrung und seiner unerbittlichen Kritik an der
Romischen Kurie, Alfred Loisy mit seinem eschatologischen
Verstiindnis des Evangeliums und seiner Verteidigung des
katholischen Kirchenbegriffes gegen Harnack, aber auch Mau-
rice Blondel mit seiner Philosophie der «Aktion» und etwas
spiter Edouard le Roy mit seiner pragmatistischen Auffassung
des Dogmas. In Italien war es besonders Salvatore Minocchi,
der mit seinen kritischen Pentateuchstudien und mit seiner
« Zeitschrift fiir Religiése Studieny (Rivista di Studi Religiosi)
auf den jungen gebildeten italienischen Klerus einwirkte.

In solcher geistlichen und kulturellen Luft wuchs der junge
Buonaiuti auf. Damals eignete er sich im «Rémischen Seminary
die aristotelisch-thomistische Philosophie an. Er blieb deshalb
unempfinglich fiir die Versuchungen der idealistischen Philo-
sophie, aber die Philosophie des Stagiriten und die scholasti-
sche Theologie haben ihn nie ginzlich befriedigt. Sehr bald
empfand er im Seminar ein gewisses Unbehagen iiber die gei-
stige Beschrinktheit einiger seiner Lehrer. Wegen seines wis-
sensdurstigen und unruhigen Geistes empfing er o6fters Ermah-

l'



4 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche

nungen von seiten des Rektors. Er fiihlte sich dort nicht wohl
gelitten und entschlof} sich deshalb, das Seminar bereits 1901,
zwei Jahre vor seiner Ordination zum Priester, zu verlassen.

Er verdankte es seiner ungewdhnlichen geistigen Beféhi-
gung, dafl ihm bald zwei Lehrauftrige, einer an den Schulen
der «Propaganda Fidey, ein anderer an dem erwihnten Ro-
mischen Seminar St. Apollinaris, {ibertragen wurden. Indessen,
wegen eines Aufsatzes iiber die «Philosophie der Aktion» Blon-
dels im Jahre 1905 ° den die Jesuiten als einen Angriff auf
die scholastische Philosophie verstanden®, wurde er auf
ausdriicklichen Wunsch Pius’ X. gezwungen, sein Amt als
Professor der Kirchengeschichte an der Theologischen Fakul-
tit des Pépstlichen Seminars niederzulegen.

Von diesem Tage an lieflen ihn die Jesuiten nicht mehr aus
dem Auge und nicht mehr in Ruhe.

Als Pius X. durch die Encyclica «Pascendi dominici gregis»
(8. September 1907) die modernistische Bewegung verurteilte,
antwortete Buonaiuti mit zwei heftigen anonymen Schriften
(er verfalite sie z.T. mit anderen zusammen): dem «Moder-
nistenprogrammy (1907) 7 und den «Briefen eines moderni-
stischen Priestersy.® Héufig veroffentlichte er anonyme oder
pseudonyme Schriften. Nicht, wie er versicherte, aus Mangel
an Mut, sondern um seine Wirksamkeit im Schofie der
Romischen Kirche nicht unmoglich zu machen. Hétte er
wihrend seines Kampfes mit den Zensoren seine polemischen
Schriften unter seinem Namen erscheinen lassen, so wire er
sofort exkommuniziert worden: seine Ausschliefung héitte seine
Wirksamkeit innerhalb der Katholischen Kirche geschwicht
oder ginzlich lahmgelegt. Viel zu stark fiihlte er die Ver-
pilichtung, das Christentum in der Kirche selber zu erneuern,
als daB} er hiitte auf die Wirksamkeit innerhalb ihrer verzichten
koénnen. °

5 Rivista di studi religiosi V (1905), S. 211-256.

6 Civilta cattolica LVII (1906), I, 257—273; 559—574, Aufsatz von En-
rico Rosa S. J.: Uomini nuovi ed errori vecchi.

7 Il Programma dei modernisti. Risposta all’enciclica di Pio X «Pascendi
dominici gregis», Torino, 1907.

8 Lettere di un prete modernista, Roma, 1908.

» Vgl. Pellegrino di Roma, S. 78 {f.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche 5

Im «Modernistenprogrammsy kritisierte er die pépstliche
Encyclica, die, wie er behauptete, den Modernismus als eine
Folgeerscheinung der Immanenzphilosophie mifiverstand; da-
hingegen in den «Briefen eines modernistischen Priestersy rich-
tete er einen umfassenden Angriff auf die Rémische Kurie, ihre
veraltete biirokratische Organisation, ihre Sozialpolitik, ihren
Neothomismus, in dem er eine wahre «Zwangsjacke» erblickte.

Indessen, wihrend unser Modernist an der Verbreitung
seiner Gedanken arbeitete, wachte das Heilige Offizium iiber
ihn und beobachtete jede seiner Handlungen. Dermaflen gut
war der Spionagedienst der Kurie organisiert, dafl es gelang,
einen Brief Buonaiutis an seinen Freund, den Historiker An-
tonino de Stefano, der in Genf wohnte, photographieren zu las-
sen. *°

Im Jahre 1910 verurteilte das Heilige Offizium die von
Buonaiuti geleitete «Rivista storico-critica delle scienze teo-
logichey, desgleichen die von ihm herausgegebenen «Hand-
biicher fiir Religionswissenschafty. Auf diese Weise unterband
man v6llig seinen Einflull auf den katholischen Klerus. Es war
fiir ihn eine traurige Zeit wegen der ihm aufgezwungenen
Untitigkeit. Sie dauerte bis 1915, als er zum ordentlichen Pro-
fessor fiir Geschichte des Christentums an der Universitidt Rom
ernannt wurde. Fortan wurde das Universititskatheder seine
Kanzel und seine Lehrtitigkeit ein Apostolat, so dal} er sogar
solche Studenten, die ihm besonders zugetan waren, in Privat-
héusern zur Lektiire des Neuen Testaments um sich scharte.

Kurz darnach, im Jahre 1920, wurde ihm neuer Verdrufl
bereitet von seiten der kirchlichen Behérden wegen eines Auf-
satzes iiber die «Grunderfahrungen des Apostels Paulusy 4,
der seine eigene Auffassung von der eucharistischen Lehre
des Apostels enthélt. Er identifizierte den sakramentalen Leib
Christi des Ritus mit dem mystischen Leibe des Herrn, den
die Gldubigen in der Gemeinde bilden. Man warf ihm deshalb
vor, er leugne die Realpriasenz Jesu Christi in der Eucharistie,
und er wurde exkommuniziert. Spater wurde auf Veranlassung
des Kardinals Gasparri die Exkommunizierung wieder aufge-
hoben. Im Jahr 1924 wurde sie erneut iiber Buonaiuti verhéngt.

10 Pellegrino di Roma, S.116—120.
11 Religio, Rassegna di storia delle religioni, IT (1920), S. 106—121.



6 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche

AnlaB war ein apologetischer Aufsatz mit dem Titel «Dem
Lichte entgegeny. **

In jener Zeit war die faschistische Regierung im Begriff,
mit dem Heiligen Stuhle iiber eine Lésung der unerquicklichen
sogenannten Romischen Frage zu verhandeln. Die vatikani-
schen Unterhéndler brachten bei den Verhandlungen die Frage
des Universitiitslehrstuhles Buonaiutis zur Sprache. Der Kul-
tusminister Pietro Fedele lie Buonaiuti wissen, es sei Wunsch
des Regierungschefs, daBl er sein Universitiatslehramt aufgebe
und einen Forschungsauftrag aullerhalb der Universitit iiber-
nehme, damit die diplomatischen Verhandlungen mit dem
Heiligen Stuhle nicht erschwert wiirden, denn dieser drohe da-
mit, moglicherweise ein Interdikt {iber die Universitit zu ver-
héngen, falls Buonaiuti nicht aufhore, iiber die Geschichte des
Christentums zu lesen. Selbstverstindlich ist der Wunsch
eines Diktators Befehl: der Professor mullte auf sein Lehramt
verzichten. Fiir den genannten Auftrag erbat er sich die Her-
ausgabe der bisher nicht erschienenen Schriften des Joachim
von Floris.

Seit Unterzeichnung der Lateranvertrige und des Konkor-
dates vom 11. Februar 1929 wurde Buonaiuti unaufhérlich von
der Kurie verfolgt. Im Jahre 1930 wurde es Buonaiuti unter-
sagt, das geistliche Amtskleid weiterhin zu tragen.

Als er zwei Jahre spiiter sich weigerte, den faschistischen
Eid abzulegen, wurde er seiner Dienste enthoben. Von der
Kirche exkommuniziert und von der Universitit Rom ausge-
stoBen, befand sich Buonaiuti in der schmerzvollen geistigen
Lage eines Verbannten, obwohl er in seinem Vaterlande ver-
blieb. Staatliche und kirchliche Behérden hatten sich verbiin-
det, um diesen so aktiven und dynamischen Mann, der in der
Leidenschaft des Lehrers und Predigers, Menschen zu gewin-
nen, sich verzehrte, kaltzustellen und zu einem ihm unertrig-
lichen Zustande der Untitigkeit zu verdammen. _

Damals wurde er briiderlich aufgenommen von einigen
evangelischen Kreisen, insbesondere von den wesleyanischen
Methodisten und den «Christlichen Vereinen Junger Ménnery
in verschiedenen Stidten. Eine starke moralische Stiitze ver-
lieh ihm die Einladung der kantonalen Universitit Lausanne,
" 12 Verso la luce, Foligno, 1924. '



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche 7

Vorlesungen iiber Geschichte des Christentums zu halten.
Buonaiuti gab iiber das evangelische Leben des Kantons Waadt
ein schones Zeugnis ab: «Heute noch ist die briiderliche Auf-
nahme, die ich bei den Kollegen der Fakultit fand, eine der
lichtvollsten KErinnerungen meines Lebens.y * Nachdem er
verschiedene Jahre lang an der Theologischen Fakultit von
Lausanne seine Lehrtitigkeit ausgeiibt hatte, machte ihm die
Universitit im Jahre 1936 den Vorschlag, er mége seinen Lehr-
auftrag mit der festen Anstellung eines ordentlichen Professors
vertauschen, wobei sie jedoch ihm auf eine sehr delikate Weise
zu verstehen gab, sich an die evangelische Kantonskirche an-
zuschlieflen, deren zukiinftige Diener er vorbereiten und priifen
solle. Buonaiuti lehnte das Anerbieten ab, weil er keine Mog-
lichkeit sah, es auf ehrenhafte Weise annehmen zu koénnen.
Er konnte sich nicht entschlieffen, die Romische Kirche zu
verlassen, die ihn exkommuniziert hatte.

Nach dem Sturz der faschistischen Regierung wehrte sich
die Kurie gegen die Wiedereinsetzung Buonaiutis in das Amt
des Universititsprofessors. Der Heilige Stuhl berief sich da-
gegen auf den Art.5 des Konkordats, wonach Buonaiuti als
exkommunizierter Priester einen Lehrstuhl an einer staatlichen
Universitit nicht innehaben durfte. Die Schwierigkeit wurde
durch einen Kompromifl} iiberwunden. Buonaiuti erhielt wieder
seinen Universititsprofessorenposten, aber es wurde ihm un-
tersagt zu lesen. Statt dessen gab man ihm einen Forschungs-
auftrag.

Am 18. Médrz 1946 erlitt er einen schweren Herzanfall. In
jenen Tagen versuchte der Vatikan den Abtriinnigen wiederholt
zur Unterwerfung und Wiederverséhnung zu notigen. Aber
Buonaiuti blieb fest. Dem Kardinal Marmaggi sagte er, er sei
bereit, alles anzuerkennen, was die Kirche bekenne, aber nicht
bereit, alles das zu verwerfen, was sie verwerfe. Mithin erfiillte
er nur halb die Bedingungen, die ihm gestellt wurden, fiir den
Fall, daf} er in die Gemeinschaft der Kirche wieder aufgenom-
men werden wollte.

Am Charsamstag, dem 20. April, verschied er unter dem

13 Pellegrino di Roma, S.333; vgl. auch S. 350.
12 Fiir die zwei letzten Lebensjahre Buonaiutis siehe Bibliografia degli
scritti di Ernesto Buonaiuti, Einleitung.



8 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche

Glockengelidute der Ostern, das die Charwoche iiber geschwie-
gen hatte, nun aber die Auferstehung ankiindigte, gleich wie
wenn solches seinem joachimitischen Glauben entsprochen
hitte, wonach auf das erste und zweite Zeitalter, auf die Septua-
gesimal- und Quadragesimalzeit, das dritte Zeitalter, dasjenige
des Geistes, folgen miisse, welches dann die Osterglocken der
Auferstehung zum Schwingen bringe.

Auf seinem Grabsteine wiinschte er eingegraben die Sym-
bole der Heiligen Kommunion: den Kelch und die Oblate, die
das Grab seines groflen Freundes Tyrrell schmiicken. In seinem
geistlichen Testamente — er schrieb es zu Beginn seiner Er-
krankung nieder — sprach er sich noch einmal iiber die groflen
Idealititen seines ganzen Lebens aus. Hier erscheint nicht
mehr die Roémische Kirche. Sie wird durch die «Christlich-
6kumenische Kirchey ersetzt. An ihr sah er die «evangelischen
Denominationen arbeiten, die von einem echten Geiste der
Briiderlichkeit, des Friedens und des charismatischen Lebens
in der Welt durchpulst sind». *

Will man die Haltung, die die Ré6mische Kirche Buonaiuti
gegeniiber an den Tag legte, zusammenfassen, so mufl man
sagen: sie war konsequent von jenem Tage an, da dem jungen
Seminaristen, der eine Geschichte der Philosophie lesen wollte,
der Vizerektor den gewiinschten Band aushidndigte, jedoch
nachdem er die das Leben Abilards behandelnden Seiten her-
ausgerissen hatte ¢, bis zum letzten Unterwerfungsversuche,
den man an dem Todkranken unternahm.

Es war eine kalte, harte Haltung. Sie entbehrte jener Seel-
sorge und Liebe, wie sie ein wachsames kirchliches Amt schul-
dig gewesen wire. Buonaiuti hatte mehrfach Anlal}, sich dar-
iiber zu beklagen, daBl er zum Gegenstande kirchlicher Maf-
nahmen gemacht wurde, ohne dall man ihm erlaubt hétte, in
einer Unterredung die verurteilten Sétze zu erliutern oder gar
zu klédren. Das Spionagenetz des Staatssekretariates und der
Geheimorganisation «Sapiniéres, eingesetzt gegen Buonaiuti
und den Modernismus iiberhaupt, so weit gehend, dall ein Mon-
signore die Gastlichkeit eines Freundes millbrauchte und seine
ganze Korrespondenz wéihrend einer momentanen Abwesen-

15 ¢1945», Sestante per la realtd in costruzione vom 20. Juni 1946.
16 Pellegrino di Roma, S. 39.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche 9

heit desselben photographierte; der wiederholt versuchte Han-
del, von Buonaiuti einen Riickzug von seinem Katheder gegen
Aufhebung seiner Exkommunizierung zu verlangen; die Zu-
hilfenahme der faschistischen Regierung, um ihm den Priester-
rock auszuziehen — alles dies sind Anzeichen einer heute noch
wie einst lebendigen inquisitorischen Geisteshaltung der Kurie.

In dieser Hinsicht schrieb mir letzthin Prof. F. Heiler, nach
Lektiire der Autobiographie Buonaiutis, diese sei «ein erschiit-
terndes Spiegelbild der inneren Verhiltnisse der Romischen
Hierarchie. An manchen Stellen blickt man einfach in einen
Abgrund und sieht die vollkommene Identitit der Methoden
des Heiligen Offiziums mit denen der totalitiren Staateny.

Was die Verurteilung des Modernismus im allgemeinen und
die der theologischen Gedanken Buonaiutis im besonderen
angeht, so hatte die Romische Kirche von ihrem Standpunkte
aus zweifellos recht. Wohl aber mull man sich wundern, daf}
Buonaiuti durchaus nicht verstehen wollte, dafl die Kurie seine
Anschauungen nicht als rechtgliubig ansehen und ihm recht
geben konnte, es sei denn, daf} sie sich selber verleugnete.

Indessen, welches waren die Griinde, aus denen unser Mo-
dernist sich so michtig zur Romischen Kirche hingezogen
fiihlte, dal er unter all diesen Dingen wie ein ungliicklicher
Liebhaber litt? Warum ging er nicht den Weg Alfred Loisys,
der in der Exkommunikation eine Befreiung sah? Wie kommt
es, daB er trotz aller Verurteilungen von seiten des Heiligen
Offiziums dabei blieb und beanspruchte, an der geistlichen Er-
neuerung der Kirche zu arbeiten?

Versuchen wir in Kiirze hierauf zu antworten.

Vor allen Dingen hat Buonaiuti eine synkretistische Auffas-
sung vom Christentum. Dieses ist nach ihm eine uniibertrof-
fene und nicht mehr zu iibertreffende Zusammenfassung aller
religiosen Werte der Mittelmeerwelt. Auch er sieht, wie Tyr-
rell ¥, im Romischen Katholizismus den vollstindigsten und

17 Vgl. Christianity at the cross roads, italienische Ausgabe, S. 343. Nach
Tyrrell gleicht der Katholizismus «einem religiésen Mikrokosmos mehr als
jede andere der bekannten Religionen. In ihm finden sich nahezu alle For-
men der religidosen Lebenswelt, die niedrigsten wie die héchsten. Das Ein-
heitsband und der Zielgedanke sind hier ihre Zusammenfassung und ihre
Geschlossenheit. Das Ziel, einen universellen und bleibenden Wert zu er-
reichen, ist der ausdriickliche Zweck des Katholizismus.. .».



10 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche

universalsten Ausdruck dieser Synthese. Nach ihm ist es die
Schuld der Reformation, diese Universalitit des christlichen
Glaubens zugunsten des Nationalitatsprinzips zerbrochen zu
haben; aus diesem Grunde fiihlte er, wie wir gesehen haben,
keine innere Notigung, sich einer reformierten Glaubensge-
meinde anzuschliefen; er wollte lieber, obwohl exkommuni-
ziert, in einem romischen Gemeinderegister verzeichnet bleiben.

Ein anderer Grund fiir die Zuneigung Buonaiutis zur Ka-
tholischen Kirche muf} in der Auffassung gesucht werden, die
er von der Religion hatte, insofern er in ihr von den primitiven
bis zu den héchstentwickelten Formen, selbst bis zum Chri-
stentum, einen Niederschlag des Gemeinschaftslebens erblickte.
Nicht selten sprach er sich auf die entschiedenste Weise gegen
den religiésen Individualismus aus und sah in dem Lehramte,
in der Zucht und hauptsichlich in der Liturgie und dem cha-
rismatischen Leben der Romischen Kirche das stirkste Heil-
mittel gegen eine solche Entartung des Religitsen.

Auch zog ihn in der Romischen Kirche eine grofle Ver-
gangenheit an. Er erlebte sie neu und legte an sie einen ganz
besonderen Malistab an, wie es sich zeigt in seiner dreibéindigen
Geschichte des Christentums. Er sah und beurteilte die Ka-
tholische Kirche in ihrer geschichtlichen Entwicklung unier
einem augustinisch-joachimitischen Gesichtspunkte. Das Kri-
terium war fiir ihn die Erwartung der Gottesstadt oder des
Zeitalters des Geistes bei den vergangenen Generationen. Dort,
wo sie frisch und schopferisch auftritt, ist die Kirche lebendig;
dort aber, wo sie nachldafit und erlischt, spricht Buonaiuti von
einem Untergange des Christentums %, der fiir ihn gleich-
bedeutend ist mit einem Untergange der Roémischen Kirche.
Das letzte Wiederaufleben des Augustinismus im Jansenismus
galt ihm als ein letztes Aufflammen des Christentums. Darnach
triumphiert der theologische Rationalismus der Scholastik,
die kasuistische Moral der Jesuiten, die kirchliche Politik,
ein allzu offenkundiger Beweis der Weltliebe statt einer Got-
tesliebe, die bis zur Selbstvernichtung geht und, nach Augustin,
die Gottesstadt schafft.

18 Tn seiner Storia del cristianesimo, Milano, 1942—1943, betitelt er den
ersten Teil des 3. Bandes: «Tramonto cristianoy.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche 11

Aufs tiefste beeindruckte ihn die grofle augustinisch-joa-
chimitische Vergangenheit der Romischen Kirche: eigentlich
hitte sein Kampf und Leiden zur Wiederbelebung dieser Ver-
gangenheit innerhalb der tausendjihrigen Institution dienen
sollen. Eben hierin erblickt Buonaiuti die Tragdtdie der Kirche
Roms, iiberhaupt der mittelmeerléindischen Religiositit, daB sie
nicht verstand, den Geist dessen, was Buonaiuti die «erste Re-
formationy nannte, zu bewahren, ndmlich den Geist Joachims
v. Floris, der die franziskanische Bewegung heraufgefiihrt und
selbst Dante als Propheten beeinflulit hatte, statt dessen aber
die scholastische Spekulation vorzog.

Die so versthnliche und nachgiebige Haltung Buonaiutis *,
die immer auf ein Gesprich mit den kirchlichen Behdrden
aus war und einen Ausgleich zu finden suchte, der es ihm er-
moglichte, mit gutem Gewissen in der sichtbaren Gemeinschaft
der Briider zu verbleiben, sie erklédrt sich vornehmlich aus sei-
nem Modernismus, der zwar kein Dogma bestritt, wohl aber
alle Dogmen relativierte, zwar keine offizielle Kirchenlehre
aufheben, aber alle Lehren spiritualisieren und in pragmati-
schem Sinne deuten wollte. So konnte er denn auch auf dem
Sterbebette dem Kardinal Marmaggi erkldren, er sei bereit,
alles gelten zu lassen, was die Kirche lehre, aber nicht alles
zu verwerfen, was sie verwerfe. Nur dann, wenn er auch die
zweite Hélfte dieses Satzes ausgesprochen haben wiirde, hitte
seine Sprache an Eindeutigkeit fiir die Romische Kirche nichts
zu wiinschen iibriggelassen.

Solche Neigung, die Lehren und Einrichtungen der Kirche
zu relativieren, wurde in ihm noch durch eine eschatologisch-
joachimitische Spannung seines Glaubens verstirkt. Liest man
die Seiten, die Buonaiuti iiber Joachim v. Floris niedergeschrie-
ben hat, wobei er dessen Gedanken und Glauben noch einmal
lebte, so hat man das Gefiihl, als wirke fiir ihn nicht weniger
als fiir den kalabresischen Propheten selber die «eschatologi-
sche Erfahrung... wie ein Scheidewasser, in dem die gesamte
kirchliche Tradition, die begriffliche wie die disziplinire, zur
Auflosung gelangt». *°
"~ 19 Siche z. B. Una fede e una disciplina, Foligno, 1925.

20 Gioacchino da Fiore. I tempi — La vita — Il messaggio, Roma, 1931,
S. 225. :



12 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche

Das charismatische Verstindnis der joachimitischen Geist-
kirche mit ihrer Relativierung und Entwertung der Lehre,
Disziplin und Moral sowie des biirokratischen Organismus der
offiziellen Kirche, wie Buonaiuti es darlegte, war zugleich sein
eigenes. Wie Joachim, so scheint auch Buonaiuti mit seinem
Bemiihen, zu gehorchen und sich zu unterwerfen, nicht die
Absicht gehabt zu haben, irgendeine Lehre oder kirchliche
Institution zu bekdmpfen; relativierte er doch alles durch seinen
spiritualistischen Eschatologismus: er gedachte sie bestehen zu
lassen, bis sie ihre Arbeit getan hitten, indem sie halfen, den
Uebergang zu dem neuen Zeitalter des Geistes herbeizufiihren.

Wenn wir in ihrer Gesamtheit die Kritik iiberblicken, die
Buonaiuti an der Romischen Kirche iibte, so war sie, wie man
sieht, im ersten Abschnitte seines Lebens nicht ausschliefilich,
aber vorwiegend gegen die Lehre der Kirche gerichtet. Sie sollte
im Klerus ein neues Interesse an den religiosen Studien er-
wecken. Er war der Apologet der Immanenzphilosophie, der
Erwecker der exegetischen und geschichtlichen Studien iiber
die altchristliche Literatur. Vor allem erklirte er die synop-
tischen Evangelien und Paulus in eschatologisch-spiritualisti-
schem Sinne. Auf diese Weise griff er indirekt die dogmatische
Position und das gesamte Lehrsystem der Kirche an. Exkom-
muniziert wurde er wegen seiner spiritualistischen Auffassung
des eucharistischen Ritus; ebenso gut hétte er wegen seiner
Christologie oder wegen seines Verstindnisses jedweder rémi-
schen Lehre verurteilt werden kénnen.

In dem letzten Abschnitte seines Lebens, besonders nach
dem Sturze des faschistischen Regimes, aber auch schon friiher
und mit nicht weniger Mut *!, sprach er sich aufs schirfste
iiber die gesamte Politik des Heiligen Stuhles unter den beiden
letzten Piépsten aus.

In ihrer Auseinandersetzung mit der heutigen Welt hat die
Kirche es an Widerstand gegen zwei Dinge fehlen lassen:
gegen den Kapitalismus und gegen den Nationalismus. Dem
sozialen Problem wulite die Kurie nicht zu begegnen im Geiste
der Ausnahmeethik des Evangeliums, d. h. mit der Umwertung
der Werte, bei der das rechte Handeln des Menschen besteht
in «einer Verleugnung der egoistischen Willenstriebe und freu-
~ 21 Sjehe z. B. La Chiesa romana vom Jahre 1933!



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche 13

digen Austeilung aller seiner Schiitze zum Besten der Briider». **
Weil die Kirche ihre privilegierte Stellung in der Welt zu
verlieren fiirchtete, verband sie sich mit der herrschenden
und wirtschaftlich stirksten Schicht. So scheint sie «hochst
unvorsichtig ihr eigenes Geschick einer Sache der Selbsterhal-
tung anvertraut zu haben, die ihr von vorneherein hiitte gleich-
giiltig und fremd sein sollen». **

Bei den alle 10 Jahre veranstalteten Feiern der Encyclica
«Rerum Novarumy Leos XIII. pflegt die Kirche immer dasselbe
zu wiederholen, ohne fortzuschreiten. Kein Wunder, dall sie
deshalb hinter den profanen Michten zuriickbleibt, die mit
einer ganz anderen Entschiedenheit die Probleme unserer Ge-
neration anpacken.

In bezug auf das Handeln des Heiligen Stuhles auf dem
Felde der internationalen Politik verurteilte Buonaiuti vor
allen Dingen die Konkordatspolitik, mit deren Hilfe die Kirche
die Schliisselstellungen der Weltbeherrschung in die Hand zu
bekommen sucht; vergilit sie doch hier wiederum, dafl nach
dem Evangelium die Welt nur gewinnt, wer sie verleugnet. Als
eine Folge der zahlreichen von Pius XI. und Pius XII. ge-
schlossenen Konkordate erscheint ihm die Zersplitterung der
universalen Romischen Kirche in eine Anzahl von National-
kirchen. ** Mundtot haben die Kirche die mit den neuheid-
nischen Staaten Hitlers und Mussolinis geschlossenen Konkor-
date gemacht: nicht aussprechen konnte sie das so notwendige
Wort des Gerichts und der Verurteilung in den tragischsten
Stunden unserer Geschichte. > Um vermeintlicher politischer
Vorteile willen hat die Kirche ihre Mission versdumt, und
wihrend des letzten Konfliktes hat sie eine Neutralitit halten
wollen, die man ihr nur als Schuld auslegen kann.

Die Kirche suchte wiahrend des Krieges eine weite Hilfs-
tatigkeit zu entfalten. Dies in der vergeblichen Absicht, die ihr
zukommende Fiihrung der Viélker auf diese Weise zu erset-

22 Ricerche religiose, I (1925), S.111.

28 La Chiesa romana, S. 133, Siehe auch Lettere di un prete modernista,
S.19, wo der Kurie vorgeworfen wird, sie habe «die Kirche zu einer Ge-
nossenschaft gegenseitiger Nothilfe, die hier Herren miteinander eingegan-
gen sind», erniedrigt.

24 Vgl. La Chiesa romana, S. 183.

25 Pio XII, Roma, 1946, S. 160 £,



14 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche

zen. * Sie hatte eben nicht mehr Pipste wie Leo den Grofien
oder Gregor den Groflen, die in den notvollsten Stunden der
Geschichte den ratlosen Voilkern ein wegweisendes Wort zu
sagen wuliten. Die Kirche sah sich aullerstande, nicht nur ein
Wort des Richtens, sondern auch des Aufrichtens und der
Hoffnung zu verkiindigen. * Sie hat sich von anderen bei
dieser Aufgabe verdringen lassen. Nach Buonaiuti habe es
Roosevelt mit der Verkiindigung der 4 Freiheiten vollbracht.
Gleichfalls seien der Volkerbund von 1919 und die Vereinigten
Nationen von 1944/45 «schlechte und mangelhafte Ersatzmittel
jener universellen Gesellschaft, die die Kirche einst in den
guten Zeiten war, aber heute nicht mehr isty. *®

Zwolf Jahre vor Fillung dieses harten Urteils hatte Buon-
aiuti der Kirche den Weg zur KErneuerung und Wiederauf-
nahme ihrer hohen Sendung gewiesen. Er wollte, die Kirche
moge in ihrer tausendjiahrigen Tradition und in der Tiefe ihres
charismatischen Gemeindelebens jene evangelischen Antriebe
wiederfinden, kraft deren einstens ihre Verkiindigung so wirk-
sam und méichtig gewesen ist: d. h. «den Glauben an eine jen-
seitige Welt, die im Begriffe des Reiches Gottes befalit ist, und
die Zugehorigkeit zu einer héheren Gemeinschaft, welche von
einer allgemeinen Solidaritit der Liebe durchwaltet wirdy.
Die Kirche hat sich einfach nicht mehr durch lehrhafte Streit-
gespriche, durch Disziplinarbestimmungen, durch jenen diplo-
matischen, biirokratischen Betrieb, der so kennzeichnend ist
fiir ihre heutige Tatigkeit, aufhalten zu lassen. Sie sage sich
doch dies eine, dall der Mensch ein elendes, siindhaftes Ge-
schopf, ein leidendes und sterbliches Wesen ist. Deshalb sollte
sie «ein einziges Ziel der heutigen (Generation vor das miide
und halb erloschene Auge stellen: das Ziel eines Reiches des
Friedens und der Gerechtigkeit. Um dort Biirger zu sein, bedarf
es nur eines einzigen Erkennungszeichens: man mufl einge-
weiht sein in die Palingenesie der Hingabe und Liebey. *

26 Pio XII, S.231. Buonaiuti fragt sich: «Hitte die Kirche Jesu Christi
sich vielleicht mit der ihr zugedachten Bedeutungslosigkeit eines blofen
Hilfswerkes, wie es etwa vom Roten Kreuz betrieben wird, abfinden sol-
len...?» 27 Pio XII, S.198 1. 28 Pio XII, S. 417.

20 T.a Chiesa romana, S. 187.

30 T.3 Chiesa romana, S. 187 f.



V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Rémisch-Katholische Kirche 15

Fehlt der Kirche diese vitale Kraft, um sich zu erholen,
und wird sie nicht von apokalyptischer Glut durchgliiht, so
wird sie endgiiltig verdorren, und ihr Los wird das der Syn-
agoge sein.

Nach dem zweiten Weltkriege schrieb Buonaiuti sein Werk
iiber Pius XII. Liest man die letzten Seiten dieses Buches, so
begegnet man einem erschiitternden Zweifel, ob eine solche
Belebung der Kirche noch moglich sei. Er rechnet wohl mit
dem Beistande Gottes durch das ewige Evangelium, jedoch —
wie es scheint — ohne die Kirche. In diesem Glauben, der die
Kirche zu iiberleben scheint, schlof er seine Geschichte des
Christentums, nachdem er von einem «Untergange desselbeny
gesprochen hatte, mit einem Gebete zum himmlischen Vater und
mit dem alten christlichen Bekenntnis «O crux, ave spes
unicay. ¥

Zusammenfassend lift sich sagen, dal die gesamte Wirk-
samkeit Buonaiutis in bezug auf die Katholische Kirche dar-
auf hinzielte, die dumpfe, schwere Masse der katholischen Or-
thodoxie zu erschiittern und in Bewegung zu bringen, indem
er den Klerus und die Laien aus ihrer geistigen Trégheit auf-
riittelte und zum Nachdenken iiber den eigenen Glauben
brachte — vor allem durch Meditierung des Evangeliums. Er
hoffte, es werde in der alten institutionellen Kirche das christ-
liche Leben neugeboren werden — dies als Frucht jener die
irdischen Werte umwilzenden, heroischen KEthik, die er im
Neuen Testament las und die er fiir vollziehbar hielt allein durch
solche Menschen, die durch den Glauben an den himmlischen
Vater und die Hoffnung auf das Reich Gottes sich aufgerichtet
wissen.

Die Tatsache, daB er sein ganzes Leben im Dienste dieser
Sendung erschopfte, unerachtet aller Anfeindungen und Ver-
urteilungen, denen er sich ausgesetzt sah, ohne ein Zeichen
der Erneuerung an seiner Kirche wahrzunehmen — sie machte
ihn so skeptisch in bezug auf die Kirche: er war davon iiber-
zeugt, daf sie ihren Lauf vollendet habe, dall neues Leben ihr
nicht mehr einzuhauchen sei.

Die personliche Erfahrung, die er mit dem Geiste der Kurie
wihrend seines Kampfes mit ihr gemacht hatte, wurde ihm ge-
"~ 31 Storia del cristianesimo, ITI, S. 773 f.



16 V. Vinay, Ernesto Buonaiuti und die Romisch-Katholische Kirche

wissermaflen durch die soziale und internationale Politik der
letzten Pipste bestitigt. Es ging hier um inquisitorischen, welt-
lichen Geist, der sehr leicht sich mit den neuheidnischen Dikta-
toren verbiinden konnte, darum vom Geiste Jesu Christi sich
stiirkstens entfernt hatte. Ernesto Buonaiuti hatte erkannt, daf}
eine solche Kirche nicht mehr imstande ist, ihre Sendung zu
erfiillen und der Welt das Evangelium zu bringen. Daher miil-
ten Laieninstitutionen in ihr vertreten sein oder sie ersetzen.
Die Kritik, der er auf diesem Gebiet die Romische Kirche unter-
zog, hat offensichtlich auch fiir viele andere christliche Kirchen
unserer Zeit zu gelten. Aber der Verlust des Glaubens an die
Kirche bedeutete fiir Buonaiuti nicht den Verlust des Glaubens
an das Ewige Evangelium.

Mit seinem Modernismus und spiritualistischen Eschatolo-
gismus relativierte er die ganze christliche Botschaft. Unver-
meidlich war deshalb seine Exkommunizierung. Ebenso wenig
vermochte er eine lebendige Verbindung mit einer der Kirchen
der Reformation einzugehen, obwohl diese kein Heiliges Offi-
zium besitzen. Er war sich iiber die tieferen Griinde selber
klar. In den evangelischen Gemeinden fiihlte er sich als Gast,
sah sich dort gern gesehen, ja geliebt; seine Heimat jedoch
fand er dort nicht, konnte sie auch nicht dort finden, es sei
denn, dal} die «christlich-6kumenische Kirchey, wie sie sich in
seinem Testament erwidhnt findet, nicht doch etwas mehr be-
deutet. Allein, auf Grund seiner hinterlassenen Schriften mul}
man auch dies sein letztes Wort im Sinne aller anderen ver-
stehen, nimlich im Sinne einer spiritualistischen und synkre-
tistischen Weltanschauung.

Jedoch, um ihm alle Gerechtigkeit widerfahren zu lassen,
mochte ich nicht mit diesem Urteil schlieBen. Im personlichen
Verkehr gewann ich den Eindruck, dal Buonaiuti, wie so man-
cher religiose Denker, mehr glaubte, als er dem Worte anzu-

vertrauen wagte.
Rom. Valdo Vinay.



	Ernesto Buonaiuti und die Römisch-Katholische Kirche

