Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Artikel: Woulfstanstudien

Autor: Jost, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

K. Jost, Wulfstanstudien 91

Thema wiirde eine eigene Ausfiihrung verlangen. Wir miissen
also am Schlufl unserer Darlegung bekennen, dafl wir bei der
Behandlung des groBlen Themas «Das Problem des Nationa-
lismus im alten Christentumy» nur einen kleinen Ausschnitt
behandelt und wichtige Fragen kaum mehr als angeriihrt
haben. Nur eines wird deutlich geworden sein, wie ernst die
Viter iiber das Problem des Nationalismus nachgedacht haben,
und es will mir scheinen, daB, wenn die Liebe zum Wort die
Erkenntnis der Geschichte leitet, die Problem-Formulierungen
der Vergangenheit fiir uns einen neuen Zugang zu Problem-
stellungen der Gegenwart vermitteln kénnen.
Rom. Erike Peterson.

Wulfstanstudien.

Karl Jost, Wulfstanstudien, Schweizer Anglistische Arbeiten
(hrsg. von E. Dieth, Ziirich; O. Funke, Bern; H. Liideke, Ba-
sel; H. Straumann, Ziirich), 23. Band, Bern, A. Francke Ver-
lag, 1950, 271 S., Fr. 22.50.

Mit der Wahl des Titels «Wulfstanstudien» statt etwa
«Wulfstans Leben und Werke» glaubte ich mich der Ver-
pflichtung enthoben, mein Thema « Wulfstan» auch nach jenen
Seiten zu behandeln, nach denen ich der bisherigen Forschung
nichts Neues beizufiigen hatte. Seitdem ich nachtriglich fest-
gestellt habe, was in den groflen theologischen Nachschlage-
werken iiber Erzbischof Wulfstan von York und seinen geisti-
gen Mitkdmpfer Abt Alfric zu lesen oder auch nicht zu lesen
steht, méchte ich bedauern, nicht die Hauptdaten aus dem
Leben dieser fiir die Kirche Englands um die Jahrtausend-
wende hochbedeutenden Ménner zusammengestellt zu haben. *

! Dag Kirchenlexikon von Wetzer und Welte (1882), die Realencyklo-
pidie fiir protestantische Theologie 3. Aufl. 1896, das Kirchliche Hand-
lexikon von Buchberger, Religion in Geschichte und Gegenwart (1927),
Calwer Kirchenlexikon (1937), das Lexikon fiir Theologie und Kirche,
2. Aufl. und der Dictionnaire de Théologie Catholique (1923) erwiihnen
den Yorker Erzbischof Wulfstan iiberhaupt nicht. Das Kirchliche Hand-
lexikon (1907) nennt unter dem Stichwort «Wul(f)stan» 1. den Cantor von
Winchester; 2. den spiter kanonisierten Bischof Wulfstan von Worcester
(1012[?]1—1095) und zitiert dazu drei deutsche Dissertationen, ohne zu



92 K. Jost, Wulfstanstudien

Das Geburtsjahr Erzbischof Wulfstans? 146t sich nicht
einmal annihernd feststellen. Die Chronik des Klosters Ely
bezeichnet ihn als Ménch, nimmt ihn aber nicht fiir ihr Kloster
in Anspruch. Im Jahre 996 wurde er Bischof von London;
1002 Erbischof von York und gleichzeitig Bischof von Wor-
cester. In einem offensichtlich von ihm selbst abgefafiten la-
teinischen Bericht?® iiber den Reichstag von Eanham (1008)
wird ausdriicklich erkldart, der Reichstag sei auf seine An-
regung und die des Erzbischofs Zlfheah (von Canterbury)
einberufen worden. Das Gesetz von Eanham selber (V.
Aithelred) und ebenso die spéiteren Gesetze Aithelreds zeigen
so deutlich die Eigentiimlichkeiten des Wulfstanstils, daB
Wulfstan an ihrer Redaktion wesentlichen Anteil gehabt haben
mull. Obschon Kénig Zthelred durch seine Schlaffheit gegen-
iiber den Wikingereinfillen weitgehend am Ungliick seines
Landes schuld war, hielt Wulfstan treu zu ihm. Als dann
aber nach dem Tode Afthelreds und seines Sohnes Eadmund
die Sache Englands endgiiltig verloren war, ging auch
Whulfstan zum Dénenkonig Cnut iiber und verstand, des-
sen Freundschaft zu gewinnen. Im Jahre 1020 weihte er die
Kirche von Ashingdon, die Cnut zur Erinnerung an seinen
Sieg iiber Eadmund hatte erbauen lassen. Im selben Jahre
weihte er Aithelnoth zum Erzbischof von Canterbury und er-
stattete dariiber Konig Cnut Anzeige in einem altenglischen

Brief, der auf uns gekommen ist.* Sein Tod fiallt auf den 28.
Mai 1023.

merken, dall sich diese mit dem Erzbischof Wulfstan von York befassen,
der schon 10 Jahre lang sein hohes Amt bekleidet hatte, als der gleich-
namige Heilige zur Welt kam. Es ist wohl als Korrektur dieses Lapsus
aufzufassen, wenn das Lexikon fiir Theologie und Kirche, das gleichfalls
unter «Wulfstan» nur den Cantor von Winchester und den Heiligen er-
wihnt, mit Bezug auf den letzteren beifiigt: «Die ihm zugeschriebenen Pre-
digten gehoren Wulfstan von York.»

2 Die wenigen biographischen Tatsachen, die wir besitzen, werden zu-
sammengestellt von Dorothy Whitelock in ihrer Ausgabe des Sermo Lupi
ad Anglos, Methuen’s Old English Library, S.5f. 1939. Wulfstans Lebens-
werk zu wiirdigen unternimmt dieselbe Verfasserin in dem Aufsatz: Wulf-
stan, Homilist and Statesman. Transactions of the Royal Historical Society,
4. Series, XXIV 25 1942.

3 Wulfstanstudien, S.30.

* Gedruckt bei J. Kemble, Codex Diplomaticus, Bd. VI Nr. 1314 1848.



K. Jost, Wulfstanstudien 93

Die Abfassung einer Lebensskizze Aflfrics® wird dadurch
erschwert, dal der Name Zlfric aulerordentlich hiufig vor-
kommt. Die Frage, wer dieser Monch oder Abt Aflfric gewesen
sei, der sich selbst in zahlreichen Predigten und sonstigen theo-
logischen Schriften als Verfasser ausgibt, wird schon im 16.
Jahrhundert erortert und in der Folgezeit immer wieder auf-
gegriffen. Zwar die von dem Chronisten Wilhelm von Malmes-
bury im 12. Jahrhundert aufgestellte Behauptung, dieser Atl-
fric sei identisch mit dem Bischof Zlfric von Crediton (gestor-
ben zwischen 985—88), ist aus chronologischen Griinden so
offensichtlich falsch, daf} sie niemals ernst genommen wurde.
Die Meinung der Gelehrten schwankte vielmehr zwischen dem
Erzbischof Alfric von Canterbury (995—1005) und dem Erz-
bischof Alfric von York (1023—51). Dieser Streitfrage wurde
in den Jahren 1855/56 durch Eduard Dietrichs Aufsatz Abt
Alfric (Niedners Zeitschr. f. d. histor. Theologie, 1855, S. 487;
1856,8.163) ein Ende gesetzt. Dietrich zeigte durch seine schart-
sinnige Auswertung der von Alfric selbst zu seinen Schriften
abgefaliten Vorworte, dall Alfric mit keinem der beiden Erz-
bischéfe gleichen Namens identifiziert werden darf und nie
einen héhern Rang als den eines Abtes bekleidete. Das Buch
der Caroline Louisa White, Alfric, A New Study of his Life
and Works, Yale Studies in English, 1898, hat dann die For-
schungsresultate Dietrichs auch in der englischsprechenden
Welt allgemein bekannt gemacht. Einige Ergéinzungen bietet
B. Fehr, Die Hirtenbriefe Zlfrics in altenglischer und lateini-
scher Fassung, Bibliothek der angelsichs. Prosa, 1914. Auch
Manitius, Geschichte der Lateinischen Literatur des Mittel-
alters, Bd. IT 675 wiederholt in allen wesentlichen Punkten die
Ergebnisse Dietrichs. Abschliefend darf gesagt werden, daf
unter den Anglisten schon seit Jahrzehnten keinerlei Mei-
nungsverschiedenheit iiber die Person Alfrics mehr besteht.
Um so auffilliger ist es, daB die Theologen sich teilweise im-
mer noch den Beweisfiihrungen Dietrichs verschlossen haben.®

5 Warum das Lexikon fiir Theologie und Kirche unter Aelfrik die Na-
mensform Alfrid in Klammern beifiigt (so auch im GroBlen Herder, 4. Aufl.
1939), weil ich nicht. Die deutsche Entsprechung von Zlfric ist Alberich,
der Name des Zwergenkonigs im Nibelungenlied.

6 So schreibt noch die 3. Auflage der Realencyklopidie fiir prot. Theol.



94 K. Jost, Wulfstanstudien

Alfrics Geburtsjahr ist unbekannt; iiblicherweise wird die
Zeit um 955 angesetzt. Er besuchte die Klosterschule von Win-
chester ” und spricht spiter mit Dankbarkeit von seinem Leh-
rer, dem Bischof ZAthelwold von Winchester (963—84). Als im
Jahre 987 das Kloster Cernel in Dorsetshire gegriindet wurde,
sandte Bischof Alfheah® (latinisiert: Alphege), Aithelwolds
Nachfolger, Zlfric dorthin, offenbar mit dem Zweck, die Mon-
che in die Lebensweise nach der Benediktinerregel einzufiih-
ren. Kurz darauf fafite er den Plan, einen Zyklus von Predig-
ten fiir das ganze Kirchenjahr in der Volkssprache zu schrei-
ben. Ein zweiter Band dhnlichen Inhalts folgte. Beide Binde
sind dem Erzbischof Sigeric von Canterbury (990—95) gewid-
met, und ihre Abfassung diirfte wegen ihres betrichtlichen
Umfangs mehrere Jahre in Anspruch genommen haben. Schon
im ersten Band nennt sich Alfric Ménch und Mefpriester®

u. Kirche 1896, obwohl ihr Dietrichs Aufsatz bekannt ist, unter «Alfricy
(Bd.I 223): «Ob einer von diesen Erzbischéfen [namens Alfric], und wel-
cher von ihnen, identisch sei mit dem gelehrten Benediktiner Alfric..., ist
eine schwer zu losende Frage... Wie dem nun auch sei; mit oder ohne die
erzbischofliche Wiirde ist der gelehrte Benediktiner Alfric eine Zierde der
angelsidchsischen Kirche gewesen.» — Das Lexikon fiir Theologie und
Kirche, 2. Aufl. 1930 f. m6chte (sub «Aelfrik», Bd.I 267/8) wenigstens den
Hirtenbrief fiir Bischof Wulfsige, die sog. Canones Aelfrici (von B. Thorpe,
Ancient Laws and Institutes of England, London 1840, Canons of Alfric
genannt), dem Erzbischof von Canterbury zuweisen. Noch weiter geht der
Dictionnaire de Théologie Catholique. Unter «Alfric»> wird nur der Erz-
bischof von Canterbury erwiithnt. Nach der Bemerkung, der Erzbischof sei
hiufig mit Personen desselben Namens verwechselt worden, heifit es:
«Entre autres ouvrages [welche sind wohl gemeint?] nous possédons de lui
un recueil de trente-cinq canons qui traitent principalement des sept ordres
mineurs et majeurs...» Nach der Inhaltsangabe kann wieder nur der Wulf-
sigebrief gemeint sein. Ich komme unten darauf zuriick. Dafl verschiedene
theologische Nachschlagewerke die Hirtenbriefe Alfrics nach der auf Grund
der Thorpeschen Uebersetzung angefertigten neulateinischen Uebersetzung
im Migne zitieren, ist gleichfalls reichlich konservativ.

? Mit Stolz nennt er sich alumnus Wintoniensis.

& Nicht Alfnah, wie das Lex. f. Theol. u. Kirche (Bd.I267) und andere
Nachschlagewerke drucken.

® Der nachmalige Erzbischof Zlfric von Canterbury ist damals schon
Bischof von Ramsbury (989/90—95). Der volle Titel lautet: Bischof von
Ramsbury und Wilton (Corvinensis ecclesiae episcopus = Bischof von <Ra-
bensburg», ae. Hraefnesbury, oder Wiltoniensis episcopus). Wegen der
naheliegenden Verwechslung mit dem Wintoniensis episcopus empfiehlt es



K. Jost, Wulfst&nstudien 95

(munuc and meessepreost); er war also damals mindestens 30
Jahre alt. Gibt man noch einige Jahre zu, so konnte Aflfrics
Geburtsjahr wohl 955—60 gewesen sein. In die néichsten Jahre
fiallt die Abfassung einer Lateingrammatik und einer umfing-
lichen Sammlung von Heiligenleben, beides in altenglischer
Sprache. Da Zlfric in beiden Werken auf seine zwei fritheren
Predigtbiinde verweist, kénnen die Identitit des Verfassers
und die relative Chronologie als gesichert gelten. Gleichfalls
zu dieser Friihperiode — Allfric nennt sich immer noch blof}
Mo6nch — gehort die Uebersetzung eines Teils des Buches Ge-
nesis. ‘

Inhaltlich und wahrscheinlich auch chronologisch eng zu-
sammen gehéren Alfrics kanonische Schriften. Bischof Wulf-
sige (latinisiert Wulfsinus) von Sherborne (992—1001/2),
Alfrics Diozesan, beauftragte den gelehrten Monch, fiir ihn
einen Hirtenbrief abzufassen. Alfric kam diesem Auftrag
nach, und so entstanden jene Canones ** die manche Theologen
so hartnickig dem Erzbischof von Canterbury zuschreiben
mochten. 2 Dabei geht der wahre Sachverhalt mit aller Deut-
lichkeit aus der lateinischen Vorrede hervor.*® Aullerdem weist

sich, statt Bischof von Wilton und Bischof von Winton stets Bischof von
Ramsbury und Bischof von Winchester zu sagen.

10 Bine vollstindige Aufzihlung der Werke Alfrics ist hier nicht be-
absichtigt. Auf die Genesisiibersetzung folgten weitere Teile des Penta-
teuchs sowie Ausziige aus den Biichern Josua und Richter. Ob alle diese
Uebersetzungen rasch nacheinander oder in Abstinden folgten, wissen wir
nicht.

11 Da die neunziger Jahre durch die obengenannten literarischen Ar-
beiten reichlich ausgefiillt waren, wird man den Wulfsigebrief ganz nahe
an die Jahrtausendwende heranriicken miissen, vielleicht fiel er sogar in
die Jahre 1000/1.

12 Siehe Anm. 6.

13 lfricus, humilis frater, venerabili episcopo Wulfsino salutem in
domino. Obtemperavimus iussioni tuae libenti animo. Sed non ausi fuimus
aliquid scribere de episcopali gradu, quia vestrum est scire, quomodo vos
oporteat optimis moribus exemplum omnibus fieri et continuis ammoni-
tionibus subditos exhortari ad salutem, que est in Christo Thesu... Nos
vero scriptitamus hane epistolam, que anglice sequitur, quasi ex tuo ore
dictata sit et locutus esses ad clericos tibi subditos, hoc modo incipiens: [Es
folgt der altenglische Brief]. — Auch unter Beriicksichtigung konventionel-
ler Formen der Demut ist dies nicht der Brief eines Bischofs oder Erz-
bischofs an einen andern Bischof, sondern ein Brief an einen Vorgesetzten.



96 K. Jost, Wulfstanstudien

der Brief eine metrische Form auf, die dem germanischen Stab-
reimvers nahekommt und deren sich Alfric schon in seinen
frithern Werken mehrfach bedient hatte. Dafl ein Erzbischof
sich bemiiht, einen von ihm abgefafiten Hirtenbrief als das
Werk eines bloBen Ménchs auszugeben, ist wenig glaubhaft.
Es ist aber auch eine seltsame Methodik, aus der ganzen latei-
nischen Vorrede einzig den Namen Alfric herauszuklauben
und den Rest fiir eine Féalschung zu erkldren. Entweder ist die
Vorrede echt und mufl dann auch vollinhaltlich akzeptiert
werden. Oder sie ist unecht, und es bleibt nichts als ein anony-
mer Hirtenbrief, der von irgendeinem Bischof verfafit sein
kénnte. Vermutlich ist der eben genannte Hirtenbrief dem Erz-
bischof Wulfstan (1002—23) zu Gesicht gekommen. In einem
lateinischen Privatbrief Alfrics an Wulfstan * beantwortet er
eine Reihe von theologischen Fragen, die Wulfstan ihm in
einem fiir uns verlorenen Schreiben vorgelegt haben mufl. Der
Brief 148t sich ziemlich genau datieren: nicht vor 1002; denn
Waulfstan ist schon Erzbischof; dagegen vor 1005; denn Aflfric
ist immer noch blofer frater, nicht Abt. Die Antworten miissen
den Erzbischof so sehr befriedigt haben, dafl er Alfric den
Auftrag gibt, auch fiir ihn einen Hirtenbrief abzufassen. Alfric
verarbeitet nun den Privatbrief an Wulfstan, den Wulfsigebrief
oder die dort verwendeten lateinischen Quellen und weiteres
Material zu einem lateinischen Hirtenbrief von solchem Um-
fang, daBl er selber eine Zweiteilung fiir angebracht hélt. Da
nicht alle Priester geniigend Latein verstanden, setzt Zlfric
auf Befehl Wulfstans schon im folgenden Jahr ** diese lateini-
sche Fassung mit weiteren Zutaten vermehrt ins Altenglische
um. Diesmal zeichnet er aber als abbas; er ist inzwischen Abt
von Eynsham bei Oxford geworden (1005).

Wie alle diese Briefe innerhalb weniger Jahre aufeinander
folgten, so sind sie auch inhaltlich und formell so eng inein-
ander verflochten, dafl keiner aus dem Zusammenhang heraus-

12 Abgedruckt bei Fehr, Die Hirtenbriefe Alfrics, S.122.

15 Laut dem lateinischen Prolog der altenglischen Fassung: Ecce parui-
mus vestrae almitatis iussionibus, transferentes anglice duas epistolas, quas
latino eloquio descriptas ante annum vobis destinavimus. — Man beachte die
Aehnlichkeit mit dem oben zitierten Wulfsigebrief: Obtemperavimus ius-
sioni tuae.



K. Jost, Wulfstanstudien 97

gerissen und einem andern Allfric zugesprochen werden kann.
Dazu kommt wieder in der altenglischen Fassung der Wulf-
stanbriefe jene eigenartige freie Stabreimform, die hédufig die
Wortstellung beeinflullit und manches Flickwort bedingt. Da-
mit auch der sprachlich Unkundige sich von diesen Versen
eine Vorstellung machen kann, gebe ich einige Zeilen im Ori-
ginal. Je zwei Vershilften mit zwei betonten, von mir mit Ak-
zent versehenen Silben werden durch den hier kursivgedruck-
ten Stab zu einer Einheit verbunden. Man lese sc wie deutsch
sch, die beiden ¢ in cyricean wie englisch ch in church und das
iibrige, wie wenn es deutsch wire. *¢

Se “bisceop is ge'set to ‘'maran “bletsunge:
‘cyricean to ‘halgienne and to "hadigenne "preostas,
‘men to “bisceopigenne and to “bletsienne “ele.

Der Bischof ist eingesetzt fiir hohere Weihehandlungen:
Kirchen zu weihen und einzusegnen Priester,
Leute zu firmeln und zu segnen Oel.

Eine gleichfalls von Alfricus Abbas verfalite lateinische
Vite seines friiheren Lehrers und Bischofs Aithelwold ist an
Bischof Kenulf von Winchester gerichtet, fillt also ins Jahr
1006, da dieser erst 1005/6 Bischof wurde und schon 1006
starb. Eine altenglische Einleitung zum Alten Testament, die
Alfric als Abt zeichnet, zédhlt die grofle Zahl seiner Ueberset-
zungen aus alttestamentlichen Schriften auf und ist daher spit
zu datieren; noch spiter die Einleitung zum Neuen Testament.
Einige Einzelhomilien der Spitzeit mégen unerwéhnt bleiben.
Ihre genauere Datierung ist nicht moglich. Auch Zlfrics To-
desjahr ist unsicher. Nachdem man seit ungefédhr einem Jahr-
hundert die Zeit um 1020, sogar 1020—25 angesetzt hat, weist
D. Whitelock ** darauf hin, daB auch ein Datum vor 1020 durch-
aus moglich ist.

Das mindestens iiber zwei Jahrzehnte sich erstreckende,
erstaunlich reichhaltige Schrifttum Ailfrics zeigt nach Form
und Inhalt so viel Uebereinstimmung, daf sich jedes philo-

18 Der ziinftige Anglist mége diese summarischen Anweisungen ent-
schuldigen.

17 Dorothy Whitelock, Two Notes on Alfric and Wulfstan. Modern
Language Review, Bd. 38 1943, S.122.



98 K. Jost, Wulfstansiudien

logische Gefiihl dagegen striuben mull, den vor 1005 titigen
Monch Zlfric von dem seit 1005 tidtigen Abt Zlfric zu tren-
nen, besonders da die spéteren Schriften hiufig die friiheren
mit Namen anfiihren. Der Ménch und MefBpriester Alfric iiber-
gibt der Oeffentlichkeit seine ersten Homilien zu einer Zeit,
wo der gleichnamige spitere Erzbischof schon das Bistum
Ramsbury innehat; der Abt Zlfric zeichnet erstmals im
Todesjahr des Erzbischofs. ** Aber Texte, in denen ein Bischof
Ailfric sich als Verfasser bekanntgibt, sind keine auf uns
gekommen. *°

Die Verteidiger der These, Abt Ailfric sei der nachmalige
Erzbischof von York (1023—51) gewesen, sind zu der An-
nahme gezwungen, der anfinglich so fruchtbare Schriftsteller
habe schon etwa 40 Jahre vor seinem Tode seine schriftstelle-
rische Tétigkeit abgeschlossen. Auch miilite er, da er um 990
mindestens 30 Jahre alt war, das fiir jene Zeit ungewdhnlich
hohe Alter von iiber 90 Jahren erreicht haben. Der Worcester
Chronist Florence von Worcester (1 1118) berichtet, Zlfric
von York sei vor seiner Erhebung zum Metropolitan Prior
von Winchester gewesen. ** Da es tatsdchlich um 1023 in ganz
England keinen Bischof Alfric gab, ist es durchaus glaubhaft,
dieser Alfric sei durch konigliche Gunst von einer verhélt-
nisméfig niedrigen Stufe zum héchsten Rang erhoben worden.
Aber Abt ZAlfric von Eynsham konnte nicht nachtriglich Prior
von Winchester werden, ohne auf der hierarchischen Stufen-
leiter hinabzusteigen.

18 Auch Alfrics Schiiler, Alfric Bata, weil von keinem andern Rang
seines Lehrers. Er iiberschreibt eine Schrift des Abtes mit den Worten:
Hanc sententiam sermonis olim Alfricus Abbas composuit, qui meus fuit
magister, sed tamen ego, Alfric Bata, multas postea huic addidi appendices
(vgl. G.N.Garmonsway, Alfric’'s Colloqui, S.3, Methuen’s Old English
Library 1938).

1 Thorpes Behauptung (Vorwort zu den Homilies of Zlfrie, S. VI 1843),
Alfric selbst nenne sich in dem Hirtenbrief fiir Wulfstan zuerst Abt, dann
Bischof, beruht auf einem Millverstdndnis des Textes. Alfric falt den Brief
so ab, wie wenn er aus der Feder des Erzbischofs geflossen wiire, und be-
ginnt daher mit: «<Uns Bischiéfen geziemt es...»

20 Da dieser Alfric von York einige Zeit auch Bischof von Worcester
war, stand ihm Florence nicht nur zeitlich, sondern auch ortlich nahe genug,
um zuverldssige Nachrichten iiber ihn zu erhalten. Was er sonst iiber ihn
zu sagen weill, lautet nicht giinstig.



K. Jost, Wulfstanstudien 99

So ergibt sich die Schlufifolgerung: Abt Zlfric kann ohne
gewaltsame Konstruktionen mit keinem der beiden Erzbischife
gleichen Namens identifiziert werden. IThm allein bleibt der
schriftstellerische Ruhm, wéhrend die beiden gleichnamigen
Rangobern notgedrungen leer ausgehen miissen.

Nachdem die Hauptpersonen meiner Untersuchung dem
Leser vorgefiihrt worden sind, mége eine Uebersicht iiber jene
Stellen meines Buches folgen, die einen Theologen interessie-
ren konnten.

Wihrend bei Alfric nur in Ausnahmefillen Zweifel be-
stehen konnen, ob eine gewisse Schrift ihm zuzuweisen sei
oder nicht, dreht sich so ziemlich die ganze Wulfstanforschung
um Echtheitsfragen. Von 54 Homilien, die der beriihmte Bi-
bliothekar und Handschriftenforscher Humfrey Wanley in
seinem 1705 verdffentlichten und noch heute unentbehrlichen
Catalogus dem Erzbischof zuschrieb, wollte Napier ** nur vier
oder allenfalls 5 als bestimmt ihm zugehorig gelten lassen. Als
dann gar noch der Glaube aufkam, es habe mindestens einen
Schriftsteller gegeben, der mit virtuosem Geschick Wulfstans
Stil nachzuahmen vermochte, schien jeder Versuch, Echtes
und Unechtes zu scheiden, aussichtslos zu sein. Im Jahre
1932 versuchte ich erstmals, gegen diese Skepsis vorzugehen.
Was ich dort mit grofler Behutsamkeit und in bescheidenem
Umfang begann, wird in den vorliegenden Wulfstanstudien
auf breiter Basis fortgefiihrt. Durch das ganze Buch geht wie
ein Leitmotiv die Frage: Was hat Wulfstan geschrieben? Was
nicht? Und nun einige Einzelheiten:

1. Kapitel. Es wird das gegenseitige Verhiltnis der drei
Fassungen untersucht (zwei sind altenglisch, eine lateinisch),
in denen das unter Konig Althelred erlassene Gesetz von Ean-
ham auf uns gekommen ist. Die lateinische Fassung wirft
einiges Licht auf den Geschéftsgang einer Reichsversammlung
und hat daher besonders rechtshistorische Bedeutung. Den
Kirchenhistoriker verweise ich auf die teils von Wulfstan ver-
fafiten, teils an ihn gerichteten Briefe, die sich alle auf Bufl-
pilgerfahrten nach Rom beziehen (S. 16). |

1 Arthur Napier, Ueber die Werke des altenglischen Erzbischofs Wulf-
stan. Diss. Gottingen 1882.
2 Einige Wulfstantexte und ihre Quellen. Anglia LVI 1932, 265.

7'



100 K. Jost, Wulfstanstudien

2. Kapitel. Von dem hl. Pirmin, dem Griinder des Inselklo-
sters Reichenau, ist eine einzige Schrift erhalten, der Scarap-
sus *, ein Kompendium der gesamten christlichen Lehre sowohl
nach ihrer historischen wie nach ihrer moralischen Seite. Den
moralischen Teil hat Wulfstan exzerpiert, mit Zitaten aus der
Vulgata, der Benediktinerregel und andern Quellen zu einem
Abril der christlichen Lebensfiihrung verbunden und das
Ganze ins Altenglische iibersetzt. Da sowohl die als Vorarbeit
dienende Exzerptensammlung wie auch der daraus entstandene
altenglische Traktat auf uns gekommen sind, 1a8t sich das Ar-
beitsverfahren des Erzbischofs genau verfolgen. Den Beginn des
historischen Teils zusammen mit der Zlfricpredigt De Initio
Creaturae verarbeitet er zu einer Predigt iiber die Schépfung,
den Fall der Engel und die Sintflut.

3. Kapitel. Es zeigt sich mehrfach, daf Wulfstan erst aus
verschiedenen Quellen lateinische Exzerpte zusammentrigt,
ehe er an die Ausarbeitung eines altenglischen Textes heran-
tritt. Solche Exzerpte finden sich auch in der Handschrift
Nero A1 des Britischen Museums, die Wulfstan sehr nahe-
gestanden haben mub. ** Sie werden verwendet in zwei alteng-
lischen Texten, von denen der eine sich als Predigt bei Anlaf
einer Bischofsweihe herausstellt. Der Homilet wendet sich
zuerst an die bei dieser Feier anwesenden Zuschauer, wor-
unter sicherlich viele lateinunkundige Laien sind: «Nun wir
zur Ehre Gottes und zur Foérderung des Christentums einen
Bischof geweiht haben, wie ihr das selbst deutlich gesehen
habt — und auch die Segensformeln habt ihr alle gehort, mag

28 Tn der Festschrift: Die Kultur der Reichenau, hrg. von Konrad
Beyerle, Miinchen 1925, Bd.I32 meint der Pirminforscher P.Gall Jecker,
der Scarapsus sei bei der Nachwelt véllig in Vergessenheit geraten. Seitdem
Jecker unter dem Titel: Die Heimat des hl. Pirmin, Beitrige zur Geschichte
des alten Ménchtums und des Benediktinerordens, Heft 13, den Scarapsus
mit eingehender Quellenuntersuchung verdffentlicht hat, sind zwei in engli-
schen Bibliotheken befindliche Scarapsushandschriften entdeckt worden
(Paul Lehmann, Dicta Pirminii, Studien und Mitteilungen zur Geschichte
des Benediktinerordens, Bd. 46, S.47).

22 Dorothy Bethurum, Archbishop Wulfstan’s Commonplace Book, Pub-
lications of the Modern Language Association of America, Bd. LVII 1942, 916
nimmt an, ein Teil der Handschrift hitte dem Erzbischof als Notizbuch ge-

dient.



K. Jost, Wulfstanstudien 101

sie verstanden haben, wer konnte —, wollen wir denen, die es
bis jetzt noch nicht gewulit haben, erkliren, wie der Bischofs-
stand zuerst gegriindet und durch Gottes Verfiigung fiir die
Menschen errichtet wurde.» Es folgt eine historische Ablei-
tung des Bischofsstandes aus dem Priestertum Aarons. Den
SchluBl bildet eine Ermahnung an den neuen Bischof iiber
seine Pflichten.

Keine altenglische Predigt dhnlichen Inhalts ist bekannt.
Sie ist aber auch bedeutsam innerhalb der Wulfstanfrage. Einen
Bischof zu weihen ist Sache eines Erzbischofs. Da nun diese
Predigt nach Sprache und Quellenbeniitzung enge Beziehun-
gen zu andern Wulfstantexten aufweist, ist der Text entweder
echter Wulfstan, oder es mul} gleichzeitig zwei Erzbischofe
gegeben haben, die Wulfstanstil schrieben, was hochst unwahr-
scheinlich ist.

4. Kapitel. Eine Hauptstiitze fiir die Annahme eines Nach-
ahmers des Wulfstanstils bilden die Institutes of Polity, Civil
and Ecclesiastical, meist kurzweg Polity genannt, ein im Wulf-
stanstil geschriebener Traktat iiber die Pflichten der mensch-
lichen Stinde. ** Seitdem Liebermann den Nachweis unternom-
men hatte *, die Polity schopfe stellenweise aus den erst nach
Wulfstans Tod entstandenen Gesetzen Cnuts, schien die Exi-
stenz eines Wulfstannachahmers schlagend bewiesen zu sein.
Eine Untersuchung der Polityhandschriften — Liebermann ar-
beitet nur nach der vollig veralteten Textausgabe von Thorpe
— fithrt mich zu dem gegenteiligen SchluB}, daf die Polity
Cnuts Gesetzen als Vorlage gedient hat. Dasselbe gilt von
andern Wulfstantexten. .

5. Kapitel. Die Analyse eines bisher kaum beachteten Tex-
tes ldaBt ihn als wichtiges Rechtsdenkmal erkennen.

6. Kapitel. Die bisher noch ungeniigend erforschte Eigen-
art der Wulfstansprache wird eingehend untersucht. Als be-
sonders aufschluBireich erweisen sich gewisse Texte, beson-
ders Alfrictexte, von denen neben der Originalfassung eine
Ueberarbeitung mit Wulfstanschen Stileigentiimlichkeiten auf

% Er beginnt mit den Pflichten des christlichen Konigs, des «Stellver-
treters Christi», und schliefft mit den Pflichten aller Christenmenschen.

26 Felix Liebermann, Wulfstan und Cnut, Archiv fiir das Studium der
neuern Sprachen, Bd. CITI 1899, 47.



102 K. Jost, Wulfstanstudien

uns gekommen ist. Es ist offensichtlich, daf Wulfstan einige
ihn inhaltlich ansprechende Stiicke anderer Autoren durch Ein-
schiebungen, Streichungen und Ersatz gewisser Wérter durch
Synonyma seiner eigenen Ausdrucksweise mehr oder weniger
angepalit hat. Trotz zahlreichen Verinderungen stellen sie
keinen reinen Wulfstanstil, sondern nur eine Annéherung an
diesen dar. Daraus ergibt sich, daf} sich die friihere Forschung
die Wulfstannachahmung als etwas viel zu Einfaches vorstellte
und daher iiberall Wulfstannachahmer witterte.®* In Wirk-
lichkeit ist sie so schwierig, dafl wir uns vor Wulfstannach-
ahmern nicht zu fiirchten brauchen.

Ein besonderer Abschnitt behandelt Wulfstan als Theo-
logen (S. 168). Eine eigene Lehrmeinung hat er nicht. Dennoch
finden wir gewisse Auffassungen, die ihn z.B. von Alfric
deutlich unterscheiden. Die beiden entgegengesetzten Pole, um
die sich seine christliche Ethik bewegt, sind viel weniger die
Begriffe «gut> und «bosey als «rechts und <«unrechts. Was
recht ist, wird bestimmt durch Gottes Willen, und dieser Wille
gewinnt seinen konkreten Ausdruck in Gottes Geboten und
Lehren (Godes beboda and lara) und in Gottes Gesetzen (Go-
des laga). Der letztere Begriff schlieft wohl die kirchlichen
Verordnungen mit ein. Hoéchste Pflicht des Christen ist es,
das Recht zu lieben und das Unrecht zu vermeiden. Aus dieser
geistigen Einstellung ergibt sich eine stark betonte Gesetzes-
frommigkeit und ein Zuriicktreten des gefiihlsméfBigen Ele-
mentes in der Religion. Im Gegensatz dazu betont Aflfric jene
religiose Ergriffenheit (onbryrdnes, eigentlich instigatio, zu
altenglisch brord «Stachel»), die den Christen Miihsal und
Tod iiberwinden 1a0t.

7. Kapitel. Unter dem Titel «K.chte und unechte Wulfstan-
textey wird die seinerzeit von A. Napier veroffentlichte Samm-
lung der Wulfstan zugeschriebenen Homilien Nummer fiir
Nummer auf ihre Echtheit gepriift. Textkritik, Stil- und Quel-
lenfragen kommen zur Sprache. Manche Homilien sind nichts
als zusammengestiickelte Exzerpte aus verschiedenen altengli-
schen Vorlagen. Auch Wulfstans Homilien sind héufig ge-

272 Noch Fehr konnte behaupten: «Wulfstans Stil ist infolge seiner
Eigenart und seines enghegrenzten Wortschatzes sehr leicht nachzuahmen»
(Die Hirtenbriefe Alfrics, Einleitung S. LXXIV).



R. Stamm, Die Morus-Biographie von R. W. Chambers ... 103

pliindert und mit Stellen aus andern Homilien oder aus den
Gesetzen geist- und kunstlos zusammengeflickt worden. Mehr
Interesse verdienen einige Fassungen des <«Himmelsbriefesy,
jenes Briefes Christi, der angeblich vom Himmel fiel und unter
Androhung der schwersten Strafen zu einer dulerst rigorosen
Sonntagsheiligung aufforderte. Es sind Ableger jenes beriich-
tigten Schriftstiickes, das auf einer romischen Synode vom
Jahre 745 und einer Synode Karls des Groflen als ketzerisch
verurteilt worden war. Fiir keinen der altenglischen Himmels-
briefe kommt Wulfstan als Verfasser in Frage. Eine gleichfalls
unechte Wulfstanpredigt (Napier Nr. XLLVI) behandelt im An-
schluf} an eine Vision des Apostels Paulus die Buliredemptionen
und hélt die Uebernahme fremder Siinden gegen Geldentschédi-
gung fiir zuldssig, sofern man wisse, dafl man auller den eige-
nen Siinden auch die des andern Mannes zu biilen vermdoge.
Eine mit erstaunlicher Sorgfalt mit Hilfe von Exzerpten aus
mindestens zwanzig verschiedenen Texten zusammengesetzte
Predigt wurde nach ihrem eigenen Wortlaut vor dem Konig
und den versammelten Groflen seines Reiches gehalten (Nr. L).
Auch sie stammt nicht von Wulfstan.

Das Resultat meiner Untersuchung ist, dal Wulfstans
Sprache niemals nachgeahmt wurde. Gerade die Tatsache, daBl
so haufig wortliche Wulfstanexzerpte ohne Riicksicht auf die
Stildiskrepanz an ebenso wortliche Exzerpte aus andern Auto-
ren angereiht und zu neuen Predigten verarbeitet worden
sind, .ist mir eine wichtige Bestitigung, dal niemand in der
Sprache Wulfstans zu schreiben vermochte auer Wulfstan selber.

Basel. Karl Jost.

Anmerkung bei der Korrektur: Das neueste Buch iiber Alfric von Mar-
guerite-Marie Dubois, Alfric, Sermonnaire, Docteur et Grammairien, Paris
1943, kommt mir soeben zu Gesicht.

Die Morus-Biographie von R. W. Chambers
und ihre Auswirkung.

Als sich das 400. Todesjahr Thomas Mores né#éherte, das
zum Jahr seiner Heiligsprechung werden sollte, nahm die Dis-
kussion um seine Gestalt naturgemdf an Lebhaftigkeit zu.
Wichtige vorbereitende Publikationen waren zwei Binde der



	Wulfstanstudien

