
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Artikel: Wulfstanstudien

Autor: Jost, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K. Jost, Wulfstanstudien 91

Thema würde eine eigene Ausführung verlangen. Wir müssen
also am Schluß unserer Darlegung bekennen, daß wir bei der
Behandlung des großen Themas «Das Problem des Nationalismus

im alten Christentum» nur einen kleinen Ausschnitt
behandelt und wichtige Fragen kaum mehr als angerührt
haben. Nur eines wird deutlich geworden sein, wie ernst die
Väter über das Problem des Nationalismus nachgedacht haben,
und es will mir scheinen, daß, wenn die Liebe zum Wort die
Erkenntnis der Geschichte leitet, die Problem-Formulierungen
der Vergangenheit für uns einen neuen Zugang zu
Problemstellungen der Gegenwart vermitteln können.

Rom. Erik Peterson.

Wulfstanstudien.
Karl Jost, Wulfstanstudien, Schweizer Anglistische Arbeiten

(hrsg. von E. Dieth, Zürich; O. Funke, Bern; H. Lüdeke,
Basel; H. Straumann, Zürich), 23. Band, Bern, A. Francke Verlag,

1950, 271 S., Fr. 22.50.

Mit der Wahl des Titels «Wulfstanstudien» statt etwa
«Wulfstans Leben und Werke» glaubte ich mich der
Verpflichtung enthoben, mein Thema «Wulfstan» auch nach jenen
Seiten zu behandeln, nach denen ich der bisherigen Forschung
nichts Neues beizufügen hatte. Seitdem ich nachträglich
festgestellt habe, was in den großen theologischen Nachschlagewerken

über Erzbischof Wulfstan von York und seinen geistigen

Mitkämpfer Abt AClfric zu lesen oder auch nicht zu lesen
steht, möchte ich bedauern, nicht die Hauptdaten aus dem
Leben dieser für die Kirche Englands um die Jahrtausendwende

hochbedeutenden Männer zusammengestellt zu haben.1

1 Das Kirchenlexikon von Wetzer und Welte (1882), die Realencyklo-
pädie für protestantische Theologie 3. Aufl. 1896, das Kirchliche
Handlexikon von Buchberger, Religion in Geschichte und Gegenwart (1927),
Calwer Kirchenlexikon (1937), das Lexikon für Theologie und Kirche,
2. Aufl. und der Dictionnaire de Théologie Catholique (1923) erwähnen
den Yorker Erzbischof Wulfstan überhaupt nicht. Das Kirchliche
Handlexikon (1907) nennt unter dem Stichwort «Wul(f)stan» 1. den Cantor von
Winchester; 2. den später kanonisierten Bischof Wulfstan von Worcester
(1012[?]—1095) und zitiert dazu drei deutsche Dissertationen, ohne zu



92 K. Jost, Wulfstanstudien

Das Geburtsjahr Erzbischof Wulfstans2 läßt sich nicht
einmal annähernd feststellen. Die Chronik des Klosters Ely
bezeichnet ihn als Mönch, nimmt ihn aber nicht für ihr Kloster
in Anspruch. Im Jahre 996 wurde er Bischof von London;
1002 Erbischof von York und gleichzeitig Bischof von
Worcester. In einem offensichtlich von ihm selbst abgefaßten
lateinischen Bericht3 über den Reichstag von Eanham (1008)
wird ausdrücklich erklärt, der Reichstag sei auf seine
Anregung und die des Erzbischofs iElfheah (von Canterbury)
einberufen worden. Das Gesetz von Eanham selber (Y.
iEthelred) und ebenso die späteren Gesetze JEthelreds zeigen
so deutlich die Eigentümlichkeiten des Wulfstanstils, daß
Wulfstan an ihrer Redaktion wesentlichen Anteil gehabt haben
muß. Obschon König ASthelred durch seine Schlaffheit gegenüber

den Wikingereinfallen weitgehend am Unglück seines
Landes schuld war, hielt Wulfstan treu zu ihm. Als dann
aber nach dem Tode iEthelreds und seines Sohnes Eadmund
die Sache Englands endgültig verloren war, ging auch
Wulfstan zum Dänenkönig Cnut über und verstand, dessen

Freundschaft zu gewinnen. Im Jahre 1020 weihte er die
Kirche von Ashingdon, die Cnut zur Erinnerung an seinen
Sieg über Eadmund hatte erbauen lassen. Im selben Jahre
weihte er iEthelnoth zum Erzbischof von Canterbury und
erstattete darüber König Cnut Anzeige in einem altenglischen
Brief, der auf uns gekommen ist.4 Sein Tod fällt auf den 28.

Mai 1028.

merken, daß sich diese mit dem Erzbischof Wulfstan von York befassen,
der schon 10 Jahre lang sein hohes Amt bekleidet hatte, als der
gleichnamige Heilige zur Welt kam. Es ist wohl als Korrektur dieses Lapsus
aufzufassen, wenn das Lexikon für Theologie und Kirche, das gleichfalls
unter «Wulfstan» nur den Cantor von Winchester und den Heiligen
erwähnt, mit Bezug auf den letzteren beifügt : «Die ihm zugeschriebenen
Predigten gehören Wulfstan von York.»

2 Die wenigen biographischen Tatsachen, die wir besitzen, werden
zusammengestellt von Dorothy Whitelock in ihrer Ausgabe des Sermo Lupi
ad Anglos, Methuen's Old English Library, S. 5 f. 1989. Wulfstans Lebenswerk

zu würdigen unternimmt dieselbe Verfasserin in dem Aufsatz: Wulfstan,

Homilist and Statesman. Transactions of the Royal Historical Society,
4. Series, XXIV 25 1942.

3 Wulfstanstudien, S. 30.
4 Gedruckt bei J. Kemble, Codex Diplomaticus, Bd. VI Nr. 1314 1848.



K. Jost, Wulfstanstudien 93

Die Abfassung einer Lebensskizze Aülfrics5 wird dadurch
erschwert, daß der Name JElfric außerordentlich häufig
vorkommt. Die Frage, wer dieser Mönch oder Abt JElfric gewesen
sei, der sich selbst in zahlreichen Predigten und sonstigen
theologischen Schriften als Verfasser ausgibt, wird schon im 16.

Jahrhundert erörtert und in der Folgezeit immer wieder
aufgegriffen. Zwar die von dem Chronisten Wilhelm von Malmes-
bury im 12. Jahrhundert aufgestellte Behauptung, dieser JE1-

fric sei identisch mit dem Bischof iElfric von Crediton (gestorben

zwischen 985—88), ist aus chronologischen Gründen so
offensichtlich falsch, daß sie niemals ernst genommen wurde.
Die Meinung der Gelehrten schwankte vielmehr zwischen dem
Erzbischof iElfric von Canterbury (995—1005) und dem
Erzbischof iElfric von York (1028—51). Dieser Streitfrage wurde
in den Jahren 1855/56 durch Eduard Dietrichs Aufsatz Abt
iElfric (Niedners Zeitschr. f. d. histor. Theologie, 1855, S. 487;
1856, S. 163) ein Ende gesetzt. Dietrich zeigte durch seine
scharfsinnige Auswertung der von iElfric selbst zu seinen Schriften
abgefaßten Vorworte, daß iElfric mit keinem der beiden Erz-
bischöfe gleichen Namens identifiziert werden darf und nie
einen höhern Rang als den eines Abtes bekleidete. Das Buch
der Caroline Louisa White, AOlfric, A New Study of his Life
and Works, Yale Studies in English, 1898, hat dann die
Forschungsresultate Dietrichs auch in der englischsprechenden
Welt allgemein bekannt gemacht. Einige Ergänzungen bietet
B. Fehr, Die Hirtenbriefe iElfrics in altenglischer und lateinischer

Fassung, Bibliothek der angelsächs. Prosa, 1914. Auch
Manitius, Geschichte der Lateinischen Literatur des Mittelalters,

Bd. II 675 wiederholt in allen wesentlichen Punkten die
Ergebnisse Dietrichs. Abschließend darf gesagt werden, daß

unter den Anglisten schon seit Jahrzehnten keinerlei
Meinungsverschiedenheit über die Person iElfrics mehr besteht.
Um so auffälliger ist es, daß die Theologen sich teilweise
immer noch den Beweisführungen Dietrichs verschlossen haben.8

6 Warum das Lexikon für Theologie und Kirche unter Aelfrik die
Namensform Alfrid in Klammern beifügt (so auch im Großen Herder, 4. Aufl.
1939), weiß ich nicht. Die deutsche Entsprechung von iElfric ist Alberich,
der Name des Zwergenkönigs im Nibelungenlied.

8 So schreibt noch die 3. Auflage der Realencyklopädie für prot. Theol.



94 K. Jost, Wulfstanstudien

ASlfrics Geburtsjahr ist unbekannt; üblicherweise wird die
Zeit um 955 angesetzt. Er besuchte die Klosterschule von
Winchester 7 und spricht später mit Dankbarkeit von seinem Lehrer,

dem Bischof iEthelwold von Winchester (963—84). Als im
Jahre 987 das Kloster Cernel in Dorsetshire gegründet wurde,
sandte Bischof JElfheah8 (latinisiert: Alphege), JEthelwolds
Nachfolger, ASlfric dorthin, offenbar mit dem Zweck, die Mönche

in die Lebensweise nach der Benediktinerregel einzuführen.

Kurz darauf faßte er den Plan, einen Zyklus von Predigten

für das ganze Kirchenjahr in der Volkssprache zu schreiben.

Ein zweiter Band ähnlichen Inhalts folgte. Beide Bände
sind dem Erzbischof Sigeric von Canterbury (990—95) gewidmet,

und ihre Abfassung dürfte wegen ihres beträchtlichen
Umfangs mehrere Jahre in Anspruch genommen haben. Schon
im ersten Band nennt sich AClfric Mönch und Meßpriester 0

u. Kirche 1896, obwohl ihr Dietrichs Aufsatz bekannt ist, unter «Älfric»
(Bd. I 223): «Ob einer von diesen Erzbischöfen [namens AElfric], und
welcher von ihnen, identisch sei mit dem gelehrten Benediktiner Älfric..., ist
eine schwer zu lösende Frage... Wie dem nun auch sei; mit oder ohne die
erzbisehöfliche Würde ist der gelehrte Benediktiner Älfric eine Zierde der
angelsächsischen Kirche gewesen.» — Das Lexikon für Theologie und
Kirche, 2. Aufl. 1930 f. möchte (sub «Aelfrik», Bd. I 267/8) wenigstens den
Hirtenbrief für Bischof Wulfsige, die sog. Canones Aelfrici (von B. Thorpe,
Ancient Laws and Institutes of England, London 1840, Canons of AElfric
genannt), dem Erzbischof von Canterbury zuweisen. Noch weiter geht der
Dictionnaire de Théologie Catholique. Unter «Alfric» wird nur der
Erzbischof von Canterbury erwähnt. Nach der Bemerkung, der Erzbischof sei
häufig mit Personen desselben Namens verwechselt worden, heißt es:
«Entre autres ouvrages [welche sind wohl gemeint?] nous possédons de lui
un recueil de trente-cinq canonsi qui traitent principalement des sept ordres
mineurs et majeurs ...» Nach der Inhaltsangabe kann wieder nur der Wulf-
sigebrief gemeint sein. Ich komme unten darauf zurück. Daß verschiedene
theologische Nachschlagewerke die Hirtenbriefe ASlfrics nach der auf Grund
der Thorpeschen Uebersetzung angefertigten neulateinischen Uebersetzung
im Migne zitieren, ist gleichfalls reichlich konservativ.

7 Mit Stolz nennt er sich alumnus Wintoniensis.
8 Nicht ASlfnah, wie das Lex. f. Theol. u. Kirche (Bd. I 267) und andere

Nachschlagewerke drucken.
8 Der nachmalige Erzbischof ASlfric von Canterbury ist damals schon

Bischof von Ramsbury (989/90—95). Der volle Titel lautet: Bischof von
Ramsbury und Wilton (Corvinensis ecclesiae episcopus Bischof von «Ra-

bensburg», ae. Hraefnesbury, oder Wiltoniensis episcopus). Wegen der
naheliegenden Verwechslung mit dem Wintoniensis episcopus empfiehlt es



K. Jost, Wulfstanstudien 95

(munuc and msessepreost) ; er war also damals mindestens 30

Jahre alt. Gibt man noch einige Jahre zu, so könnte iElfrics
Geburtsjahr wohl 955—60 gewesen sein. In die nächsten Jahre
fällt die Abfassung einer Lateingrammatik und einer umfänglichen

Sammlung von Heiligenleben, beides in altenglischer
Sprache. Da ASlfric in beiden Werken auf seine zwei früheren
Predigtbände verweist, können die Identität des Verfassers
und die relative Chronologie als gesichert gelten. Gleichfalls
zu dieser Frühperiode — iElfric nennt sich immer noch bloß
Mönch — gehört die Uebersetzung eines Teils des Buches
Genesis. 10

Inhaltlich und wahrscheinlich auch chronologisch eng
zusammen gehören iElfrics kanonische Schriften. Bischof Wulf-
sige (latinisiert Wulfsinus) von Sherborne (992—1001/2),
JElfrics Diözesan, beauftragte den gelehrten Mönch, für ihn
einen Hirtenbrief abzufassen. AElfric kam diesem Auftrag
nach, und so entstanden jene Canones 11 die manche Theologen
so hartnäckig dem Erzbischof von Canterbury zuschreiben
möchten.12 Dabei geht der wahre Sachverhalt mit aller
Deutlichkeit aus der lateinischen Vorrede hervor.13 Außerdem weist

sich, statt Bischof von Wilton und Bisehof von Winton stets Bischof von
Ramsbury und Bisehof von Winchester zu sagen.

10 Eine vollständige Aufzählung der Werke iElfrics ist hier nicht
beabsichtigt. Auf die Genesisübersetzung folgten weitere Teile des Penta-
teuehs sowie Auszüge aus den Büchern Josua und Richter. Oh alle diese

Uebersetzungen rasch nacheinander oder in Abständen folgten, wissen wir
nicht.

11 Da die neunziger Jahre durch die obengenannten literarischen
Arbeiten reichlich ausgefüllt waren, wird man den Wulfsigebrief ganz nahe

an die Jahrtausendwende heranrücken müssen, vielleicht fiel er sogar in
die Jahre 1000/1.

12 Siehe Anm. 6.
13 AÎIfricus, humilis frater, venerabili episcopo Wulfsino salutem in

domino. Obtemperavimus iussioni tuae libenti animo. Sed non ausi fuimus
aliquid seribere de episcopali gradu, quia vestrum est scire, quomodo vos
oporteat optimis moribus exemplum omnibus fieri et continuis ammoni-
tionibus subditos exhortari ad salutem, quç est in Christo Ihesu... Nos

vero scriptitamus hanc epistolam, quç anglice sequitur, quasi ex tuo ore
dictata sit et locutus esses ad clericos tibi subditos, hoc modo incipiens: [Es
folgt der altenglische Brief].— Auch unter Berücksichtigung konventioneller

Formen der Demut ist dies nicht der Brief eines Bischofs oder Erz-
hischofs an einen andern Bischof, sondern ein Brief an einen Vorgesetzten.



96 K. Jost, Wulfstanstudien

der Brief eine metrische Form auf, die dem germanischen
Stabreimvers nahekommt und deren sich iElfric schon in seinen
frühern Werken mehrfach bedient hatte. Daß ein Erzbischof
sich bemüht, einen von ihm abgefaßten Hirtenbrief als das
Werk eines bloßen Mönchs auszugeben, ist wenig glaubhaft.
Es ist aber auch eine seltsame Methodik, aus der ganzen
lateinischen Vorrede einzig den Namen JElfrie herauszuklauben
und den Rest für eine Fälschung zu erklären. Entweder ist die
Vorrede echt und muß dann auch vollinhaltlich akzeptiert
werden. Oder sie ist unecht, und es bleibt nichts als ein anonymer

Hirtenbrief, der von irgendeinem Bischof verfaßt sein
könnte. Vermutlich ist der eben genannte Hirtenbrief dem
Erzbischof Wulfstan (1002—23) zu Gesicht gekommen. In einem
lateinischen Privatbrief iElfrics an Wulfstan14 beantwortet er
eine Reihe von theologischen Fragen, die Wulfstan ihm in
einem für uns verlorenen Schreiben vorgelegt haben muß. Der
Brief läßt sich ziemlich genau datieren: nicht vor 1002; denn
Wulfstan ist schon Erzbischof; dagegen vor 1005; denn iElfric
ist immer noch bloßer frater, nicht Abt. Die Antworten müssen
den Erzbischof so sehr befriedigt haben, daß er iElfric den

Auftrag gibt, auch für ihn einen Hirtenbrief abzufassen. iElfric
verarbeitet nun den Privatbrief an Wulfstan, den Wulfsigebrief
oder die dort verwendeten lateinischen Quellen und weiteres
Material zu einem lateinischen Hirtenbrief von solchem
Umfang, daß er selber eine Zweiteilung für angebracht hält. Da
nicht alle Priester genügend Latein verstanden, setzt iElfric
auf Befehl Wulfstans schon im folgenden Jahr 15 diese lateinische

Fassung mit weiteren Zutaten vermehrt ins Altenglische
um. Diesmal zeichnet er aber als abbas; er ist inzwischen Abt
von Eynsham bei Oxford geworden (1005).

Wie alle diese Briefe innerhalb weniger Jahre aufeinander
folgten, so sind sie auch inhaltlich und formell so eng
ineinander verflochten, daß keiner aus dem Zusammenhang heraus-

14 Abgedruckt bei Fehr, Die Hirtenbriefe ASlfrics, S. 122.
15 Laut dem lateinischen Prolog der altenglischen Fassung: Ecce parui-

mus vestrae almitatis iussionibus, transferentes anglice duas epistolas, quas
latino eloquio descriptas ante annum vobis destinavimus. — Man beachte die
Aehnlichkeit mit dem oben zitierten Wulfsigebrief: Obtemperavimus ius-
sioni tuae.



K. Jost, Wulfstanstudien 97

gerissen und einem andern üilfric zugesprochen werden kann.
Dazu kommt wieder in der altenglischen Fassung der
Wulfstanbriefe jene eigenartige freie Stabreimform, die häufig die
Wortstellung beeinflußt und manches Flickwort bedingt. Damit

auch der sprachlich Unkundige sich von diesen Versen
eine Vorstellung machen kann, gebe ich einige Zeilen im
Original. Je zwei Vershälften mit zwei betonten, von mir mit
Akzent versehenen Silben werden durch den hier kursivgedruckten

Stab zu einer Einheit verbunden. Man lese sc wie deutsch
sch, die beiden c in cyricean wie englisch ch in church und das
übrige, wie wenn es deutsch wäre.16

Se 'ôisceop is ge'set to 'maran 'Metsunge:
'cyricean to 'Jtalgienne and to 'hadigenne 'preostas,
'men to 'fcisceopigenne and to 'feletsienne 'ele.
Der Bischof ist eingesetzt für höhere Weihehandlungen:
Kirchen zu weihen und einzusegnen Priester,
Leute zu firmeln und zu segnen Oel.

Eine gleichfalls von Alfricus Abhas verfaßte lateinische
Vite seines früheren Lehrers und Bischofs ^Ethelwold ist an
Bischof Kenulf von Winchester gerichtet, fällt also ins Jahr
1006, da dieser erst 1005/6 Bischof wurde und schon 1006
starb. Eine altenglische Einleitung zum Alten Testament, die
vElfric als Abt zeichnet, zählt die große Zahl seiner Ueberset-
zungen aus alttestamentlichen Schriften auf und ist daher spät
zu datieren; noch später die Einleitung zum Neuen Testament.
Einige Einzelhomilien der Spätzeit mögen unerwähnt bleiben.
Ihre genauere Datierung ist nicht möglich. Auch iElfrics
Todesjahr ist unsicher. Nachdem man seit ungefähr einem
Jahrhundert die Zeit um 1020, sogar 1020—25 angesetzt hat, weist
D. Whitelock 17 darauf hin, daß auch ein Datum vor 1020 durchaus

möglich ist.
Das mindestens über zwei Jahrzehnte sich erstreckende,

erstaunlich reichhaltige Schrifttum Aülfrics zeigt nach Form
und Inhalt so viel Uebereinstimmung, daß sich jedes philo-

10 Der zünftige Anglist möge diese summarischen Anweisungen
entschuldigen.

17 Dorothy Whitelock, Two Notes on iElfric and Wulfstan. Modern
Language Review, Bd. 38 1943, S. 122.

7



98 K. Jost, Wulfstanstudien

logische Gefühl dagegen sträuben muß, den vor 1005 tätigen
Mönch iElfric von dem seit 1005 tätigen Abt iElfric zu trennen,

besonders da die späteren Schriften häufig die früheren
mit Namen anführen. Der Mönch und Meßpriester iElfric übergibt

der Oeffentlichkeit seine ersten Homilien zu einer Zeit,
wo der gleichnamige spätere Erzbischof schon das Bistum
Ramsbury innehat; der Abt iElfric zeichnet erstmals im
Todesjahr des Erzbischofs.18 Aber Texte, in denen ein Bischof
iElfric sich als Verfasser bekanntgibt, sind keine auf uns
gekommen.19

Die Verteidiger der These, Abt iElfric sei der nachmalige
Erzbischof von York (1023—51) gewesen, sind zu der
Annahme gezwungen, der anfänglich so fruchtbare Schriftsteller
habe schon etwa 40 Jahre vor seinem Tode seine schriftstellerische

Tätigkeit abgeschlossen. Auch müßte er, da er um 990
mindestens 30 Jahre alt war, das für jene Zeit ungewöhnlich
hohe Alter von über 90 Jahren erreicht haben. Der Worcester
Chronist Florence von Worcester (f 1118) berichtet, iElfric
von York sei vor seiner Erhebung zum Metropolitan Prior
von Winchester gewesen.20 Da es tatsächlich um 1023 in ganz
England keinen Bischof iElfric gab, ist es durchaus glaubhaft,
dieser iElfric sei durch königliche Gunst von einer
verhältnismäßig niedrigen Stufe zum höchsten Rang erhoben worden.
Aber Abt iElfric von Eynsham konnte nicht nachträglich Prior
von Winchester werden, ohne auf der hierarchischen Stufenleiter

hinabzusteigen.
18 Auch iElfrics Schüler, ASlfric Bata, weiß von keinem andern Rang

seines Lehrers. Er überschreibt eine Schrift des Abtes mit den Worten:
Hanc sententiam sermonis olim JElfricus Abbas composuit, qui meus fuit
magister, sed tarnen ego, iElfric Bata, multas postea huic addidi appendices
(vgl. G. N. Garmonsway, ASlfric's Colloqui, S. 3, Methuen's Old English
Library 1938).

19 Thorpes Behauptung (Vorwort zu den Homilies of iElfric, S. VI 1843),
ASlfric selbst nenne sich in dem Hirtenbrief für Wulfstan zuerst Abt, dann
Bischof, beruht auf einem Mißverständnis des Textes. ASlfric faßt den Brief
so ab, wie wenn er aus der Feder des Erzbischofs geflossen wäre, und
beginnt daher mit: «Uns Bischöfen geziemt es ...»

20 Da dieser iElfric von York einige Zeit auch Bischof von Worcester
war, stand ihm Florence nicht nur zeitlich, sondern auch örtlich nahe genug,
um zuverlässige Nachrichten über ihn zu erhalten. Was er sonst über ihn
zu sagen weiß, lautet nicht günstig.



K. Jost, Wulfstanstudien 99

So ergibt sich die Schlußfolgerung: Abt Aülfric kann ohne
gewaltsame Konstruktionen mit keinem der beiden Erzbischöfe
gleichen Namens identifiziert werden. Ihm allein bleibt der
schriftstellerische Ruhm, während die beiden gleichnamigen
Rangobern notgedrungen leer ausgehen müssen.

Nachdem die Hauptpersonen meiner Untersuchung dem
Leser vorgeführt worden sind, möge eine Uebersieht über jene
Stellen meines Buches folgen, die einen Theologen interessieren

könnten.
Während bei JBlfric nur in Ausnahmefällen Zweifel

bestehen können, ob eine gewisse Schrift ihm zuzuweisen sei
oder nicht, dreht sich so ziemlich die ganze Wulfstanforschung
um Echtheitsfragen. Von 54 Homilien, die der berühmte
Bibliothekar und Handschriftenforscher Humfrey Wanley in
seinem 1705 veröffentlichten und noch heute unentbehrlichen
Catalogus dem Erzbischof zuschrieb, wollte Napier 21 nur vier
oder allenfalls 5 als bestimmt ihm zugehörig gelten lassen. Als
dann gar noch der Glaube aufkam, es habe mindestens einen
Schriftsteller gegeben, der mit virtuosem Geschick Wulfstans
Stil nachzuahmen vermochte, schien jeder Versuch, Echtes
und Unechtes zu scheiden, aussichtslos zu sein. Im Jahre
1932 versuchte ich erstmals, gegen diese Skepsis vorzugehen.22
Was ich dort mit großer Behutsamkeit und in bescheidenem
Umfang begann, wird in den vorliegenden Wulfstanstudien
auf breiter Basis fortgeführt. Durch das ganze Buch geht wie
ein Leitmotiv die Frage: Was hat Wulfstan geschrieben? Was
nicht? Und nun einige Einzelheiten:

1. Kapitel. Es wird das gegenseitige Verhältnis der drei
Fassungen untersucht (zwei sind altenglisch, eine lateinisch),
in denen das unter König ACthelred erlassene Gesetz von Ean-
ham auf uns gekommen ist. Die lateinische Fassung wirft
einiges Licht auf den Geschäftsgang einer Reichsversammlung
und hat daher besonders rechtshistorische Bedeutung. Den
Kirchenhistoriker verweise ich auf die teils von Wulfstan
verfaßten, teils an ihn gerichteten Briefe, die sich alle auf
Bußpilgerfahrten nach Rom beziehen (S. 16).

21 Arthur Napier, Ueber die Werke des altenglischen Erzbisehofs Wulfstan.

Diss. Göttingen 1882.
22 Einige Wulfstantexte und ihre Quellen. Anglia LVI 1932, 265.

7•



100 K. Jost, Wulfstanstudien

2. Kapitel. Von dem hl. Pirmin, dem Gründer des Inselklosters

Reichenau, ist eine einzige Schrift erhalten, der Scarap-
sus 23, ein Kompendium der gesamten christlichen Lehre sowohl
nach ihrer historischen wie nach ihrer moralischen Seite. Den
moralischen Teil hat Wulfstan exzerpiert, mit Zitaten aus der
Vulgata, der Benediktinerregel und andern Quellen zu einem
Abriß der christlichen Lebensführung verbunden und das
Ganze ins Altenglische übersetzt. Da sowohl die als Vorarbeit
dienende Exzerptensammlung wie auch der daraus entstandene
altenglische Traktat auf uns gekommen sind, läßt sich das
Arbeitsverfahren des Erzbischofs genau verfolgen. Den Beginn des
historischen Teils zusammen mit der ADlfricpredigt De Initio
Creaturae verarbeitet er zu einer Predigt über die Schöpfung,
den Fall der Engel und die Sintflut.

3. Kapitel. Es zeigt sich mehrfach, daß Wulfstan erst aus
verschiedenen Quellen lateinische Exzerpte zusammenträgt,
ehe er an die Ausarbeitung eines altenglischen Textes herantritt.

Solche Exzerpte finden sich auch in der Handschrift
Nero A 1 des Britischen Museums, die Wulfstan sehr
nahegestanden haben muß.24 Sie werden verwendet in zwei
altenglischen Texten, von denen der eine sich als Predigt bei Anlaß
einer Bischofsweihe herausstellt. Der Homilet wendet sich
zuerst an die bei dieser Feier anwesenden Zuschauer,
worunter sicherlich viele lateinunkundige Laien sind: «Nun wir
zur Ehre Gottes und zur Förderung des Christentums einen
Bischof geweiht haben, wie ihr das selbst deutlich gesehen
habt — und auch die Segensformeln habt ihr alle gehört, mag

23 In der Festschrift: Die Kultur der Reichenau, hrg. von Konrad
Beyerle, München 1925, Bd. 132 meint der Pirminforscher P. Gall Jeeker,
der Scarapsus sei bei der Nachwelt völlig in Vergessenheit geraten. Seitdem
Jecker unter dem Titel : Die Heimat des hl. Pirmin, Beiträge zur Geschichte
des alten Mönchtums und des Benediktinerordens, Heft 13, den Scarapsus
mit eingehender Quellenuntersuchung veröffentlicht hat, sind zwei in englischen

Bibliotheken befindliche Scarapsushandschriften entdeckt worden
(Paul Lehmann, Dicta Pirminii, Studien und Mitteilungen zur Geschichte
des Benediktinerordens, Bd. 46, S. 47).

24 Dorothy Bethurum, Archbishop Wulfstan's Commonplace Book,
Publications of the Modern Language Association of America, Bd. LVII 1942, 916

nimmt an, ein Teil der Handschrift hätte dem Erzbischof als Notizbuch
gedient.



K. Jost, Wulfstanstudien 101

sie verstanden haben, wer konnte —, wollen wir denen, die es

bis jetzt noch nicht gewußt haben, erklären, wie der Bischofsstand

zuerst gegründet und durch Gottes Verfügung für die
Menschen errichtet wurde.> Es folgt eine historische Ableitung

des Bischofsstandes aus dem Priestertum Aarons. Den
Schluß bildet eine Ermahnung an den neuen Bischof über
seine Pflichten.

Keine altenglische Predigt ähnlichen Inhalts ist bekannt.
Sie ist aber auch bedeutsam innerhalb der Wulfstanfrage. Einen
Bischof zu weihen ist Sache eines Erzhischofs. Da nun diese

Predigt nach Sprache und Quellenbenützung enge Beziehungen

zu andern Wulfstantexten aufweist, ist der Text entweder
echter Wulfstan, oder es muß gleichzeitig zwei Erzbischöfe
gegeben haben, die Wulfstanstil schrieben, was höchst
unwahrscheinlich ist.

4. Kapitel. Eine Hauptstütze für die Annahme eines
Nachahmers des Wulfstanstils bilden die Institutes of Polity, Civil
and Ecclesiastical, meist kurzweg Polity genannt, ein im
Wulfstanstil geschriebener Traktat über die Pflichten der menschlichen

Stände.25 Seitdem Liebermann den Nachweis unternommen

hatte 26, die Polity schöpfe stellenweise aus den erst nach
Wulfstans Tod entstandenen Gesetzen Cnuts, schien die
Existenz eines Wulfstannachahmers schlagend bewiesen zu sein.
Eine Untersuchung der Polityhandschriften — Liebermann
arbeitet nur nach der völlig veralteten Textausgahe von Thorpe
— führt mich zu dem gegenteiligen Schluß, daß die Polity
Cnuts Gesetzen als Vorlage gedient hat. Dasselbe gilt von
andern Wulfstantexten.

5. Kapitel. Die Analyse eines bisher kaum beachteten Textes

läßt ihn als wichtiges Rechtsdenkmal erkennen.
6. Kapitel. Die bisher noch ungenügend erforschte Eigenart

der Wulfstansprache wird eingehend untersucht. Als
besonders aufschlußreich erweisen sich gewisse Texte, besonders

iElfrictexte, von denen neben der Originalfassung eine
Ueberarbeitung mit Wulfstanschen Stileigentümlichkeiten auf

25 Er beginnt mit den Pflichten des christlichen Königs, des «Stellvertreters

Christi», und schließt mit den Pflichten aller Christenmenschen.
26 Felix Liehermann, Wulfstan und Cnut, Archiv für das Studium der

neuern Sprachen, Bd. CHI 1899, 47.



102 K. Jost, Wulfstanstudien

uns gekommen ist. Es ist offensichtlich, daß Wulfstan einige
ihn inhaltlich ansprechende Stücke anderer Autoren durch Ein-
schiebungen, Streichungen und Ersatz gewisser Wörter durch
Synonyma seiner eigenen Ausdrucksweise mehr oder weniger
angepaßt hat. Trotz zahlreichen Veränderungen stellen sie
keinen reinen Wulfstanstil, sondern nur eine Annäherung an
diesen dar. Daraus ergibt sich, daß sich die frühere Forschung
die Wulfstannachahmung als etwas viel zu Einfaches vorstellte
und daher überall Wulfstannachahmer witterte.27 In
Wirklichkeit ist sie so schwierig, daß wir uns vor Wulfstannachahmern

nicht zu fürchten brauchen.
Ein besonderer Abschnitt behandelt Wulfstan als Theologen

(S. 168). Eine eigene Lehrmeinung hat er nicht. Dennoch
finden wir gewisse Auffassungen, die ihn z. B. von Aülfric
deutlich unterscheiden. Die beiden entgegengesetzten Pole, um
die sich seine christliche Ethik bewegt, sind viel weniger die
Begriffe «gut» und «böse» als «recht» und «unrecht». Was
recht ist, wird bestimmt durch Gottes Willen, und dieser Wifle
gewinnt seinen konkreten Ausdruck in Gottes Geboten und
Lehren (Godes beboda and lara) und in Gottes Gesetzen (Godes

laga). Der letztere Begriff schließt wohl die kirchlichen
Verordnungen mit ein. Höchste Pflicht des Christen ist es,
das Recht zu lieben und das Unrecht zu vermeiden. Aus dieser
geistigen Einstellung ergibt sich eine stark betonte
Gesetzesfrömmigkeit und ein Zurücktreten des gefühlsmäßigen
Elementes in der Religion. Im Gegensatz dazu betont JElfric jene
religiöse Ergriffenheit (onbryrdnes, eigentlich instigatio, zu
altenglisch brord «Stachel»), die den Christen Mühsal und
Tod überwinden läßt.

7. Kapitel. Unter dem Titel «Echte und unechte Wulfstantexte»

wird die seinerzeit von A. Napier veröffentlichte Sammlung

der Wulfstan zugeschriebenen Homilien Nummer für
Nummer auf ihre Echtheit geprüft. Textkritik, Stil- und
Quellenfragen kommen zur Sprache. Manche Homilien sind nichts
als zusammengestückelte Exzerpte aus verschiedenen altenglischen

Vorlagen. Auch Wulfstans Homilien sind häufig ge-

27 Noch Fehr konnte behaupten: «Wulfstans Stil ist infolge seiner
Eigenart und seines engbegrenzten Wortschatzes sehr leicht nachzuahmen»

(Die Hirtenbriefe JElfrics, Einleitung S. LXXIV).



R. Stamm, Die Morus-Biographie von R. W. Chambers 103

plündert und mit Stellen aus andern Homilien oder aus den
Gesetzen geist- und kunstlos zusammengeflickt worden. Mehr
Interesse verdienen einige Fassungen des «Himmelsbriefes»,
jenes Briefes Christi, der angeblich vom Himmel fiel und unter
Androhung der schwersten Strafen zu einer äußerst rigorosen
Sonntagsheiligung aufforderte. Es sind Ableger jenes berüchtigten

Schriftstückes, das auf einer römischen Synode vom
Jahre 745 und einer Synode Karls des Großen als ketzerisch
verurteilt worden war. Für keinen der altenglischen Himmelsbriefe

kommt Wulfstan als Verfasser in Frage. Eine gleichfalls
unechte Wulfstanpredigt (Napier Nr. XLVI) behandelt im
Anschluß an eine Vision des Apostels Paulus die Bußredemptionen
und hält die Uebernahme fremder Sünden gegen Geldentschädigung

für zulässig, sofern man wisse, daß man außer den eigenen

Sünden auch die des andern Mannes zu büßen vermöge.
Eine mit erstaunlicher Sorgfalt mit Hilfe von Exzerpten aus
mindestens zwanzig verschiedenen Texten zusammengesetzte
Predigt wurde nach ihrem eigenen Wortlaut vor dem König
und den versammelten Großen seines Reiches gehalten (Nr. L).
Auch sie stammt nicht von Wulfstan.

Das Resultat meiner Untersuchung ist, daß Wulfstans
Sprache niemals nachgeahmt wurde. Gerade die Tatsache, daß
so häufig wörtliche Wulfstanexzerpte ohne Rücksicht auf die
Stildiskrepanz an ebenso wörtliche Exzerpte aus andern Autoren

angereiht und zu neuen Predigten verarbeitet worden
sind, ist mir eine wichtige Bestätigung, daß niemand in der
SpracheWulfstans zu schreiben vermochte außerWulfstan selber.

Basel. Karl Jost.

Anmerkung bei der Korrektur: Das neueste Buch über JSlfric von Mar-

guerite-Marie Dubois, JSlfric, Sermonnaire, Docteur et Grammairien, Paris
1943, kommt mir soeben zu Gesicht.

Die Morus-Biographie von R. W. Chambers
und ihre Auswirkung.

Als sich das 400. Todesjahr Thomas Mores näherte, das

zum Jahr seiner Heiligsprechung werden sollte, nahm die
Diskussion um seine Gestalt naturgemäß an Lebhaftigkeit zu.

Wichtige vorbereitende Publikationen waren zwei Bände der


	Wulfstanstudien

