Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 7 (1951)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

446 Rezensionen

Rezensionen.

Jean-Louis Leuba, L'institution et I'événement, les deux modes
de I'ccuvre de Dieu selon le Nouveau Testament, leur diffé-
rence, leur unité, Neuchatel et Paris, Delachaux & Niestlé,
1950, 141 pp., Fr. 6.50.

Obwohl der Obertitel des Buches an sich sehr gliicklich ge-
wéahlt ist und von vornherein die Form und Inhalt verbindende
schopferische Begabung des Verf.s erraten laft, ist zu fiirchten,
daB} er in seiner zu allgemeinen Fassung die Aufmerksamkeit
der Neutestamentler und iiberhaupt der Theologen vielleicht
nicht geniigend auf die Tragweite dieser bedeutenden Arbeit
zieht. Die hier entwickelte These fiihrt zu so wichtigen Konse-
quenzen, einerseits fiir das Verstindnis der Anfinge der christ-
lichen Kirche und der nt.lichen Theologie, anderseits fiir das
okumenische Gespriich, dall auch aullerhalb des franzésischen
Sprachgebiets fiir oder gegen sie Stellung genommen werden
sollte.

Der Titel ist nicht leicht ins Deutsche zu iibersetzen. Mit
événement meint der Verf. das prophetische Ereignis, durch
das Gott sich in souverdnen Akten offenbart, mit institution die
Heilsveranstaltungen, durch die er sein horizontales Wirken
kundtut und seinen Verheilungen entsprechend je und je seine
Treue erweist.

Durch das ganze NT hindurch soll gezeigt werden, wie die
beiden Offenbarungsarten zugleich verschieden, getrennt von-
einander sind und sich doch, ohne in der Synthese der Tiibinger
Schule aufzugehen, gegenseitig so erginzen, dafl in der Ver-
schiedenheit die Einheit zum Ausdruck kommt. In einem frii-
hern Aufsatz «Le dualisme Israél-Juday (Verbum Caro 1947,
S. 172 ff.) hatte Leuba bereits zu zeigen versucht, wie in der
Geschichte Israels (Nordreich—Siidreich) dieser gleiche Tat-
bestand verwirklicht ist. Im NT findet er diesen Offenbarungs-
dualismus innerhalb der drei fiir das nt.liche Geschehen zen-
tralen Bereiche: der Christologie, des Apostolats, der Kirche.
Damit ist die Einteilung des Buches gegeben. In einer geradezu
dsthetischen Weise gelingt es dem Verf., in den drei Teilen
einen vollkommenen Parallelismus herzustellen, der schon an



Rezensionen 447

sich seiner These den Charakter einer gewissen Evidenz ver-
leiht.

In jedem der drei Bereiche werden zunichst die beiden
«<modiy der Offenbarung scharf gegeneinander abgegrenzt: in
der Christologie die «institutionelleny Bezeichnungen fiir Jesus
(Christus, Davidssohn, Gottessohn) wund die «spirituelleny
(Menschensohn, Kyrios, Gottesknecht); innerhalb des Aposto-
lats derjenige der Zwdolfe und derjenige des Paulus; innerhalb
der Urkirche die judenchristliche und die heidenchristliche
Kirche. Dann wird ihre Einheit erwiesen, und zwar indem nach-
einander jeweils zunéchst der Standort der Institution, dann
derjenige des Ereignisses gewihlt und jedesmal gezeigt wird,
wie die Institution aufs Ereignis, wie das Ereignis auf die
Institution hinweist.

Den Schluf bildet ein Ausblick auf die nachkanonische Zeit,
in der dieser Dualismus ebensowenig wie im NT aufgehoben
sein konne, sondern fortdauern miisse, aber nun auch so, daf
in der Verschiedenheit die Einheit sichtbar werde — deutliche
Anspielung auf das Verhiiltnis zwischen Protestantismus und
Katholizismus, das in dieser Weise sehr positiv bestimmt wer-
den kann.

Man wird nicht verfehlen, dieser imposanten Sicht vorzu-
werfen, konstruiert und allzu schematisch zu sein, und auch
ich habe hier meine Bedenken anzumelden, méchte aber von
vornherein bemerken, dafl diese Kritik allzu billig wéire, wenn
man glaubte, auf diese Weise schon mit der vorliegenden These
fertig zu werden und die Zusammenhénge, die Leuba sieht, samt
und sonders verneinen zu koénnen. Welche die Wissenschaft
fordernde These ist je ohne einen gewissen Schematismus
zum ersten Male vorgetragen worden?

So mochte ich meine Einwénde nicht als Ablehnung, son-
dern als Korrektiv verstanden wissen, das an des Verf.s Ge-
samtschau vorgenommen werden sollte und konnte. Besonders
die Verteilung der christologischen Titel auf die beiden Offen-
barungsmodi wirkt etwas gekiinstelt und ist nicht zwingend.
Die an sich richtige Tatsache, die hier klargemacht werden
soll, wire wohl besser nicht in Form einer Klassifizierung der
Titel dargestellt worden. Denn es ist nicht ersichtlich, warum
der Titel «Gottessohny zu den institutionellen Bezeichnungen



448 Rezensionen

gehoren soll, da es doch keinen jiidischen Text gibt, in dem
der Messias als Gottessohn bezeichnet wird, und da die ent-
scheidenden Abschnitte, wo er auf Jesus angewandt wird, ihn
im Gegenteil eher auf die Seite des «événementy zu stellen geeig-
net sind. Anderseits scheint mir der ganz in der Linie der
Oekonomie, nédmlich der heilsgeschichtlichen Substitution lie-
gende Titel «Gottesknechty nicht ohne weiteres in die Reihe
der «spirituelleny Titel zu passen. Dall die Menschensohnbe-
zeichnung mit ihrer letzten Verwurzelung in der Vorstellung
vom zweiten Adam ebenfalls heilsgeschichtliche Kontinuitét
impliziert, hat der Verf. selbst gespiirt (S.17).

Der Schematismus ist iibrigens hier wie auch in den beiden
andern Teilen immer wieder dadurch gemildert, dalfl Leuba
iiberall Hinweise der «institutiony auf das «événementy und
umgekehrt des «événementy auf die «institutiony sieht.

Mein Haupteinwand betrifft daher weniger die allzu weit
getriebene Schematik als vielmehr eine Kinebnung des einen
fiir alles nt.liche Denken zentralen Ereignisses des Kreuzes,
das nicht recht aus den andern herausragt. Die «événements»
im Plural sind mir nicht geniigend von dem <«événements im
Singular unterschieden, und zwar betrifft dies alle drei Teile
des Buches. Gewill geht der Dualismus auch nach dem Kreuz
weiter, aber ist er nicht doch anders zu bestimmen nach dem
einen événement als vorher?

Freilich betrachtet auch Leuba Christus zugleich als Er-
fiillung dessen, was er «institutiony heillit, und er gebraucht
hier mehrere Male ein illustrierendes Rechenexempel, an dem
ihm offenbar liegt: die Institutionen, die an sich mit der Ziffer
Null versehen sind, werden alle durch das mit der Ziffer 1
versehene Kreignis «valorisierts. Wenn es auch richtig ist, dal}
ohne den reichen Inhalt der gottlichen «institutiony das «événe-
menty keine Materie zu valorisieren hitte, so ist doch zu fra-
gen: ist mit diesem Begriff der Valorisierung nicht zugegeben,
dal das Verhiltnis zwischen «institutiony und «événementy
nicht mehr einfach im Sinne eines Dualismus zu bestimmen ist?
Kann jenes Rechenexempel auch umgekehrt werden? Offen-
kundig nicht, und hier scheint mir daher der allzu vollkom-
mene Parallelismus doch einer Revision zu bediirfen, besonders
die mehrfach wiederholte Formulierung: die «institution» und



Rezensionen 449

das «événementy wiirden sich gegenseitig erfiillen (accomplir).
Kann man wirklich sagen, das «événementy sei in der «insti-
tutiony erfiillt, so wie man sagen kann, dal} die «institution»
ihre Erfiillung im Christusereignis findet?

Wohl ist auch in der Zeit nach Christus die Institution
nicht abgetan, aber sie ist doch in ganz anderer Weise nunmehr
ins Ereignis aufgenommen als vorher. Das ¢pdmoz und die oiko-
vouia gehen im Christusereignis so ineinander iiber, dafl Heils-
institution und Heilsereignis nicht mehr als zwei Modi der
Offenbarung unterschieden werden konnen. Die Institutionen
werden nicht nur valorisiert, wenngleich auch dies richtig ist,
sondern sie werden anderseits auf die Rolle als Garanten des
«événementy irgendwie beschrinkt.

Der Parallelismus miilite doch in diesem Sinne stirker zu
Gunsten des einen «événements abgeschwécht werden. Nicht
ein «protestantischess Vorurteil veranlafit mich zu dieser Fest-
stellung. Es sollte mich iibrigens wundern, wenn nicht auch
katholischen Theologen dieser Parallelismus zu weit ginge und
nicht auch sie «institution» und «événementy enger verbunden
sehen mdochten.

Fiir mich ist entscheidend, dafl zwar im NT der von Leuba
so kraftvoll dargestellte Dualismus vorhanden ist, daf aber
doch die Akzente dort so gesetzt sind, dal die beiden Modi
nicht einfach parallel laufen. Allem, was Leuba iiber das Ju-
denchristentum sagt, ist weitgehend zuzustimmen. Aber die
Akzentverteilung ist im NT als Ganzem doch anders als in
dieser Darstellung, auch wenn wir die Apostelgeschichte neben
die Paulusbriefe legen. Gewil} sind die «falschen Briidery nicht
identisch mit den Zwdélfen, aber sie kommen doch «von Jakobus
hery, und man hat sie offenbar in Jerusalem toleriert. Das N'T,
in seiner Gesamtheit als Norm betrachtet, warnt doch mit
grifierem Nachdruck vor der Gefahr, die von Jerusalem her,
von einem Eigenleben der Institution her droht, wenn auch ihre
Notwendigkeit anerkannt wird. Ist es ein Zufall, wenn die
gegenteilige Gefahr nicht in der gleichen Weise bekdmpft wer-
den muB? Zeigt sich nicht gerade in dieser Akzentverteilung,
daB eben mit Christus im Hinblick auf das Verhéltnis zwischen
Institution und Ereignis etwas Neues geschehen ist, dessen An-
erkennung gefihrdet ist?

29



450 Rezensionen

Es sind Fragen, die ich an Leuba richte, weil ich iiberzeugt
bin, daB sein anregendes Buch durch ihre Beantwortung noch
gewinnen diirfte. Unserseits sind wir dem Verf. dankbar, mit
seiner These, wie man auch zu ihr stehen mag, ein Diskus-
sionsthema gestellt zu haben, das verdient, aufgegriffen zu
werden.

Basel. Oscar Cullmann. -

Jakob Amstutz, Zweifel und Mystik besonders bei Augustin
(Bd. 8 der «Berner Universititsschriftens), Bern, Verlag
Paul Haupt, 1950, 115 S., Fr. 9.—.

Dal} der Zweifel, das grundsétzliche In-Frage-Stellen aller
Werte und Vorstellungen, eine wesentliche Beziehung zum
Denken der Mystik besitzt, ist eine zwar nicht unbekannte,
doch selten geniigend hervorgehobene Tatsache.! Beruht doch
die negative Theologie, das unentbehrliche Riistzeug einer
jeden spekulativen Mystik, zugleich auf dem radikalen Zwei-
fel an allen sonst fiir die hochsten Werte erachteten Denkin-
halten wie auch auf dem Bediirfnis, gerade durch diesen Zwei-
fel eine Stufenleiter hoherer und hochster Inhalte zu erstellen,
deren unendlich erhabener Scheitelpunkt mit dem von der Seele
als ihr wahres Selbst erahnten, als ihr eigenes summum bonum
erkannten «Grunde» zusammenféllt. Der endgiiltigen Identi-
fikation der Seele mit dem Absoluten in der Unio mystica geht
auf dem Wege des Denkens eine lange Reihe von Disjunktio-
nen voraus, von Zweifeln, Zwei-Féllen in dem Sinne, dall die
suchende und jeden Gegenstand priifende Seele immer erneut
zu sich selber gpricht: «Das bist du nicht.» 2 Das «duy oder das
wahre Selbst, welches hier gesucht wird, kann erst gefunden
werden, wenn die ganze Fiille aller zwiespiltigen, zweideuti-
gen, in Zweifel zu ziehenden Wesenheiten sich dem Urteil der

1 Auf die Einwirkung des skeptischen Denkens etwa eines Karneades
auf die Entstehung der mystischen Lehre Plotins weist Th. Gomperz hin:
Griechische Denker 2%, Leipzig 1903, S.530. Das Buch von R. Wahle, Ge-
schichtlicher Ueberblick iiber die Entwicklung der Philosophie, Wien 1895,
welches Gomperz zu diesem Thema anfiihrt, war mir leider nicht zuginglich.

2 Systematisch ausgebaut ist diese Art des stéindig weitergetriebenen
Zweifelns — bis zum abschliefenden «Tat tvam asi» — vor allem in der
Praxis gewisser indischer Mystiker. Vgl. B. Jasink, Die Mystik des Buddhis-
mus, Leipzig 1922.



Rezensionen 451

Seele iiberantwortet hat und von ihr entlassen: in der eckharti-
schen Bedeutung des Wortes «gelasseny worden ist.

Die innere «Tempelreinigungy, auf die es Eckhart in die-
sem Zusammenhang so sehr ankommt, bezieht sich auf alle
Dinge, mit denen «Kaufmannschafty getrieben werden kann 3,
das sind alle Dinge, fiir die es jeweils ein «anderesy, ein sie
Aufwiegendes, einen Ersatz gibt. * Man kann aber auch sagen:
alle Dinge tiberhaupt werden unfehlbar zum Objekte solcher
Kaufmannschaft, insofern sie nach ihrem iiblichen, nicht-mysti-
schen «Wertey oder ihrer «Kigenschafty behandelt werden.®
Das Nichtmystische eines Wertes (oder einer die Eigentiimlich-
keit eines Dinges bestimmenden Eigenschaft) aber besteht nun
gerade darin, dal der Wert eine Zweiheit, beziehungsweise
Vielheit von gesonderten Wesenheiten voraussetzt, mit denen
verglichen und gemessen, «getauschty und «gehandelty werden
kann (wéhrend fiir den Mystiker wesentlich alles Gottes ist).
Jeder Wert ist mindestens zweideutig, weil stets auf zwei
Vergleichsgegenstinde zu beziehen. Folglich ist auch jeder
Wert zweifelhaft, je nach dem Vergleichsgegenstand, an dem
man ihn mift. An der Fiille des Seins gemessen féallt alles nur
¢«Seiendey einem letztlich vernichtenden Zweifel anheim; und
diese Fiille selbst bleibt — wo nicht ein ontologischer «Beweis»
gefiihrt oder vielmehr erfahren wird — als bloBer Gedanke

3 Vgl. Predigt Nr.1 bei Quint (Ausgabe der Deutschen Forschungsge-
meinschaft 1, Stuttgart-Berlin 1936, S.4 £f.), Nr.6 bei Pfeiffer (Deutsche
Mystiker des 14. Jahrhunderts 2, Leipzig 1857, S. 33 ff.).

¢ Die «Kaufleute» wollen nach Eckhart «das eine um das andere geben
und wollen auf diese Weise mit unserm Herrn einen Kaufhandel treibeny,
withrend doch «was sie sind ... und was sie haben, von Gott ist und nicht
von ihnen selber» (ed. Quint S.7{f.). Ein «Das-eine-um-das-andere-geben-
Wolleny setzt die grundsitzliche Unterscheidung von Einem und Anderm
voraus, wihrend diese Unterscheidung fiir den Mystiker nur einen relativen
und vorldufigen Sinn hat. Im «Tempels Gottes 1iflt sich nicht mehr <han-
deln», weil Gott alles in allem ist.

5 Zur Erhellung des vieldiskutierten eckhartischen Terminus «Figen-
schafty (= qualitas sive proprietas) triigt gerade die hier erwiihnte Predigt
von der Tempelreinigung am meisten bei. Die Eigenwertigkeit eines Dinges,
z. B, einer Tugend, ist im mystischen Sinne das «Hindernis» schlechthin, so-
fern der Mensch glaubt, sie im «Verkehr» mit Gott — dem Verleiher allen
Seins — als selbstindig seiende und darum werthafte Grofle einsetzen zu
konnen.

29*



452 Rezensionen

der Fiille das absolut Zweifelhafte: das nichtexistierende Esse
des Cogito. — Daher ist der «Tod Gottesy, wie Martin Heid-
egger feststellt, dort endgiiltig eingetreten, wo Gott als der
«oberste Werty aufgefalit wird.® Denn, so will es uns schei-
nen, als oberster Wert ist Gott als der &ullerste Exponent aller
anzuzweifelnden Realititen eingesetzt und in dieser Stellung
fixiert. Kin oberster «Werty aber, dessen Werthaftigkeit nur
noch garantiert wird durch die unendliche Summe aller mehr
oder weniger wertlosen Dinge — kann dieser Gott sein? Der
Gedanke an den «Werty Gottes mull Gott als Gott téten. Sub
specie dualitatis — und anders ist die Vorstellung von einem
Werte nicht zu erfassen — fillt die Seinsmacht des einen Got-
tes in die Irrealitit des Zweifels. Daher wehrt sich ein Eck-
hart im Namen der Mystik gegen die hohere Kaufmannschaft,
die so tut, als wire der Eine nicht auch das Einzige. Und ent-
sprechend wehrt sich im Namen einer Fundamentalontologie,
das ist eines strengen Denkens des Seins, Heidegger gegen die
alte Verwechslung (Verwechslung setzt stets Auswechselbar-
keit, Zweiheit, méglichen Zweifel voraus) von «Seiny und der
Summe alles «Seiendeny.

Zur Aufdeckung der Parallelen zwischen mystischem Den-
ken und Heideggers Fundamentalontologie trigt nun ein Buch
von Jakob Amstutz sehr Wesentliches bei. Der durch seine
fritheren Arbeiten iiber «Was ist Verantwortung?» und «Die
Seelsorge Rilkes» bekannte Verfasser” gibt in seiner philo-
sophiegeschichtlichen Studie «Zweifel und Mystik besonders
bei Augustiny ® eine vorziigliche Darstellung des mystischen
Denkens und. der Fundamentalontologie in ihrer Beziehung
zum radikalen philosophischen und religiosen Zweifel. Zu-
néichst bestimmt Amstutz das Wesen dieses zu letzten Zielen
filhrenden Zweifels. Im Gegensatz zu dem «unfrommeny Zwei-
fel, von dem im Jakobusbhrief 1, 6—8 die Rede ist und der im
Grunde nur die Unfihigkeit zur geistigen Treue bedeutet, gibt
es nach Amstutz «Zweifel, der an Strenge den strengsten

6 Vgl. den Aufsatz: «Nietzsches Wort ,Gott ist tot’», Holzwege, Frank-
furt a. M.. 1950, S, 193 ff.

7 Vgl. ThZ 1948, S. 69—72 und S. 314—317.

8 Is handelt sich urspriinglich um eine Berner Dr.-phil.-Dissertation
unter der Leitung von Prof. Dr. Richard Herbertz.



Rezensionen 453

.Glauben’ iibertrifft und der eben darum, weil er seinem Wege
treu bleibt, methodisch heility. Es ist der Zweifel Descartes’,
der hier bis zu einem gewissen Grade als Vorbild dient,
der aber im Streben nach dem einen, jenseits aller Zwiespiltig-
keiten bestehenden Sein iibertroffen wird durch die Haltung des
zweifelnden und suchenden Gebetes, etwa eines Augustin und
Meister Eckhart. «Es gibt eine Art tiefster Frommigkeit, die
Denkmystik, auf deren Weg tiefster Zweifel notwendig ge-
hort.y Der Zweifel als Teilstrecke auf der Via mystica: dies
ist der Hauptgesichtspunkt, unter dem Amstutz sein Thema ins
Auge fafBit. Die im Denken vollzogene #dulerste Entzweiung
alles Seienden erscheint hiermit als die notwendige Vorbedin-
gung zum Erlebnis der Coincidentia oppositorum. Und wirk-
lich wird Amstutz durch diese Betrachtungsweise einer My-
stik gerecht, die im Letzten reine Dynamik ist. — Lassen wir
einmal alle Vorstellungen beiseite von einem mystischen Leben,
das in sich Ruhe und stoische Indifferenz wire. So erfahren
wir von einer mystischen Aktivitit der Seele, die in sich selber
den trinitarischen Prozel}: den Ursprung allen schépferischen
Werkes entdeckt. «Der griindliche Zweifel entdeckt in der See-
lentiefe die gottebenbildliche Gewillheitstrinitas des eigenen
Seins, des Wissens um dieses und der Liebe zum eigenen Sein
und zum Wissen darum. In dieser Trinitas von Gewillheiten
aber dreht sich der Selbstbezug des Cogito; und darin ist Augu-
stin neben Descartes zu stelleny — und nach Amstutz in Ge-
gensatz zu Meister Eckhart und zur Fundamentalontologie —,
<daB auch sein Zweifel nicht in die Ungegenstindlichkeit vor-
dringt, sondern beim Cogito stehenbleibt, wo er sich selber als
ersten und gewissesten Gegenstand findet und behilty (wobei
freilich, wie der Verfasser austiihrt, Descartes’ Zweifel im pro-
fanen Bereich verbleibt, wihrend Augustins Zweifel in die
religiése Sphire gehort). Augustin nédmlich wird, wie Amstutz
auf Grund eines reichen Materials an Zitaten einleuchtend dar-
stellt, durch den Gedanken der Creatio ex nihilo daran ver-
hindert, den mystischen Weg denkend zu Ende zu gehen. «Das
aus dem Nichts erschaffene Geschépf kann nie Gott werden
und das vom Zweifel in der Seele entdeckte Bild der Trinitiit
ist nur ein Spiegelbild, nicht gdéttliches Wesen.y Das trennt
Augustin von Eckhart, der in der Seele selbst jenen «Punkt»



454 Rezensionen

gewahrt, da die eine gottliche Dreifaltigkeit im Wirken begrif-
fen ist. <Plotin ..., Eckhart und die moderne Fundamentalon-
tologie (letztere in bewulBter Fortsetzung des cartesischen, pro-
fanen, unmystischen Weges) unternehmen es, durch die
Grenze und den Boden des Cogito durchzustofien in die Unge-
genstéindlichkeit, in der die Mystiker nicht nur Visio und Be-
riihrung Gottes, sondern Unio, évwoig, Vergottung suchen.»

Das grofle Verdienst von Amstutz’ Buch ist es, die Bewulfit-
seinshaltung der Denkmystik klar erfalit und in einer schlich-
ten, oft vielleicht trocken anmutenden — jedenfalls unsentimen-
talen — Sprache dargestellt zu haben. Der Verfasser wehrt
gich gegen die immer noch hiufige Verwechslung seines Ge-
genstandes, der Mystik, mit einer triiben, verworrenen Denk-
und Lebenshaltung. «ks ist jeder Mystiker, auch der, welcher
den Rausch sucht, sich seines Weges viel bewuliter als die al-
lermeisten Nichtmystiker. Am deutlichsten ist dies natiirlich
bei der Geistesmystik, deren vornehmstes, zur Unio mit Gott
fiilhrendes Mittel das Denken ist.» ® BewuBtheit und sichere Li-
nienfiihrung sind ein Kennzeichen gerade des mystischen
Lebens, wié denn etwa im Orient die Novizen in der Mystik be-
zeichnenderweise «die Wollendeny genannt werden. *°

Kein Wille ist stirker als derjenige, der die Willensauf-
gabe, die Verschmelzung des Eigenwillens mit dem gottlichen
Willen erstrebt. So hat denn Amstutz, der den mystischen Weg
(mehr noch als das mystische Ziel) darzustellen beabsichtigte,
mit Recht eine der willensmichtigsten und zugleich Gott un-
terworfensten Gestalten des frithen Christentums in den Mit-
telpunkt seiner Arbeit geriickt. In Augustins Leben und Werk
148t sich auf Schritt und Tritt jene willensbedingte, den wah-
ren «Wegy suchende Unruhe verfolgen, jenes inquietum cor:
jener Kros, der entschlossen ist, iiber alles Zwiespiltige, Zwei-
deutige, Zweifelhafte hinauszugelangen — nicht in Umge-

% Vgl. hierzu J. Bernhart, Meister Eckhart und Nietzsche, Berlin 1934,
S.10: Der «Riickzug auf die verborgene, trotz aller Namengebung namen-
lose Quellstitte unseres Seins ist so wenig nur die Sache des Gefiihls, dafl
die grofiten Denker gerade die Schwelle der Mystik betreten und die gréften
Mystiker im Lichte des hellsten Verstandes sich und andern Rechenschaft
von ihrem Wege geben.»

10 Nach einer freundlichen Mitteilung von Prof. F. Meier, Basel.



Rezensionen 455

hung des Zweifels, sondern mitten durch ihn, das ist mitten
durch die existentielle Gewillheit des Dubito hindurch.
Basel. Maria Bindschedler.

Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter und seine geistige
Well, T (Darstellungsband) und II (Editionsband), Bern,
Verlag A. Francke, 1948, 640 + 228 S. mit 5 Tafeln, Fr. 44.—,
in Liwd. 54.—.

Versucht man die Biicher und Aufsitze, die der Verf. bisher
der Erhellung des Mittelalters gewidmet hat, nach Art und Ziel
zu gliedern, so fiigen sie sich wie die Glieder zweier nebenein-
ander herlaufender Ketten zusammen: Das eine Anliegen, das
dem Verf., einem der letzten noch wirkenden Mé&nner des
George-Kreises, die Feder in die Hand driickt, ist, seinen Le-
sern grofle Menschen, Heilige wie Anselm und Bernhard, Ko-
nige wie Theoderich und Chlodwig, nahezubringen und sie
zugleich in ihrer Einmaligkeit weit iiber die Leser emporzu-
heben — und jeder von ihnen wird v. d. St. zugestehen, dal} er
uns in jedem Falle etwas Neues oder bisher nicht so deutlich
Gesehenes vor Augen geriickt hat. Die Glieder der anderen
Kette setzen sich aus rein fachwissenschaftlichen Untersu-
chungen zusammen, die iiber ihren besonderen Anlafl hinaus
als Beispiele methodischer, d. h. einfallreicher, aber geziigelter
Arbeitsweise anerkannt sind; genannt seien hier nur die beiden
den Libri Carolini gewidmeten Aufséitze, die einen neuen Zu-
gang zur Personlichkeit Karls des Groflen gedffnet haben. Zu
diesen beiden Reihen gehort dann noch eine von Uebertragun-
gen bedeutender Denkméler des lateinischen Mittelalters ins
Deutsche, beginnend mit der vorziiglich gelungenen Wieder-
gabe der pompodsen Staatsbriefe Kaiser Friedrichs II., wéh-
rend des Krieges bereichert durch die leider bereits vergriffene
Luxusausgabe der «Tausendjihrigen (d.h. Karolingischen)
Hymneny (Amsterdam 1942/44), und neuerdings erweitert
durch eine schéne Nachdichtung von Hildeberts Versen auf das
antike und auf das christliche Rom.

In dem Werke, von dem hier die Rede sein soll, sind die
drei Moglichkeiten, in denen sich v. d. St. bisher bewihrt hat,
in eigenartiger Weise zusammengeschlossen: sie ergdnzen und
stiitzen sich gegenseitig und ergeben ein Ganzes. Den beiden



456 Rezensionen

vorziiglich ausgestatteten Binden mit zusammen fast 900 Sei-
ten, deren Druck durch die Beitrige einer Reihe o6ffentlicher
und gemeinniitziger Stellen moéglich wurde, hat der Verf. zwei
Untersuchungen vorausgeschickt, die den Text entlasten, aber
doch einbezogen werden miissen (Notkers des Dichters For-
melbuch, in der Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 25, 1945, S. 449 ff.,
und: Die Anfinge der Sequenzendichtung, in der Zeitschr.
f. Schweiz. Kirchengesch. 1946, Heft 3—4, 1947, Heft 1—2;
vgl. auch noch: Karolingische Kulturfragen, in: Die Welt als
Gesch. X, 1950, S. 156—167).

Den Hauptteil des Editionsbandes bildet Notkers «Liber
Ymnorumy; neben dessen 40 Sequenzen findet der Leser
deutsche Uebertragungen. Es folgen noch mehrere Dutzend
Sequenzen aus St. Gallen, die von anderen Autoren stammen
und zum Teil bereits dem 10. Jahrhundert angehdren. Den Be-
schlufl machen Notkers iibrige Dichtungen: Ad Waldonem et
Salomonem, E Vita s. Galli, Introductiones ad Introitum und
drei kleinere Stiicke.

Der Nebenwerke hatten sich bereits die Monumenta Ger-
maniae angenommen; fiir den «Liber Ymnorumy war die eigent-
liche Arbeit erst zu leisten. Es kam darauf an, den in der
Folgezeit teils bereicherten, teils verkiirzten Stammtext in sei-
nem urspriinglichen Umfang zuriickzugewinnen und ihn von
den Erginzungen zu befreien, die er schon im 10. Jahrh. er-
fahren hat. Dafiir hat v. d. St. 19 Handschriften ausgesondert,
von denen heute noch 6 in St. Gallen liegen, zwei oder drei
weitere von dort stammen. Auf dieser Grundlage hat v.d. St.
den «Liber Ymnorum» in einer Weise ediert, die allen An-
spriichen gerecht wird. Bei einem Viertel der zum Liber ge-
hérenden Hymnen ist Notker als Verfasser durch alte Zeug-
nisse gesichert, bei weiteren sehr wahrscheinlich; fiir den Rest
versucht v. d. St. Notkers Autorschaft aus inneren Griinden zu
bestitigen. Hier bleibt natiirlich ein Spielraum fiir subjektives
Ermessen; aber im wesentlichen wird das erzielte Ergebnis
kaum mehr zu erschiittern sein. Und das heifit: Notker «der
Stammlery, dessen Hauptruhmestitel bisher die «Gesta Karoli
Magni» bildeten, steht jetzt als eine deutlich profilierte Dichter-
gestalt vor uns, so deutlich, dafl der vom Verf. benutzte neue
Name: Notker «der Dichter» berechtigt ist.



Rezensionen 457

Die Uebersetzungen gestalten zu einem Teil die Versform
nach, zum anderen begniigen sie sich mit der Wiedergabe in
Prosa. Bei Dichtungen, die sich so eng der Bibel und der Litur-
gie anschmiegen, bringen beide Mdéglichkeiten die Gefahr mit
sich, in das Deutsch der Bibeliibersetzungen und der Gesang-
biicher zu gleiten und dadurch das den Texten Eigene auszuls-
schen, oder in bewuliter Abkehr von solcher Nivellierung die
Uebersetzung zu eigenwillig und dadurch zu stark individuali-
siert zu gestalten. Die rechte Losung kann nur in der Mitte
liegen: die kirchliche Tradition mufl durchzuhéren sein, und
gleichzeitig mul} die Eigenart des Dichters heraustreten. Auch
dies ist v. d. St. — soweit mir ein Urteil zusteht — vorbildlich
gelungen, ist ihm gleich gut gelungen wie vor einem Menschen-
alter Friedrich Wolters die Uebertragung patristischer und
mittelalterlicher geistlicher Dichtung.

Der Textband erschliefit die Welt der Notkerschen Sequen-
zen nach allen Seiten, also philologisch, gattungsgeschichtlich,
inhaltlich und auch nach dem allgemein Menschlichen hin. Das
Fachliche wird so vorgetragen, dafl mit ihm auch der interes-
sierte Laie etwas anfangen kann; andrerseits fithrt der Text
iiber den Bereich der reinen Wissenschaft bewulit hinaus; denn
worauf es dem Verf. letztlich ankommt, ist, eine Begegnung mit
einem durch seinen Glauben beredt gewordenen Dichter her-
beizufiithren und dadurch den modernen Leser froher und rei-
cher zu machen (I S.36). Eben weil es dem Verf. letztlich um
ein ewig-menschliches Anliegen geht, hat er in den Jahren, in
denen die Welt auseinanderbarst, sich in seine Sequenzen ver-
senkt — er ist zu beneiden, dafl er das vermochte.

Die Stirke des Textbandes erklirt sich also dadurch, daB
viel ausgemalt und unterstrichen wird, was ein eiliger Leser
iibersehen wiirde, und es wird auch manches ausgefiihrt, was
in einer rein wissenschaftlichen Behandlung des Themas feh-
len kénnte. Hier steht der wissenschaftliche Ertrag zur Erdrte-
rung.

Ein Rezensent, der dem neuen Werke des Verf. iiber das Philologische
und Editorische hinaus voll und ganz gerecht zu werden vermdchte, wird
kaum zu finden sein, da in ihm ganz verschiedene Bereiche vereinigt wer-
den, Den Literarhistoriker verweise ich auf die Geschichte der psalmodi-
schen Dichtung, die den Weg vom «Tedeum» zu den Sequenzen zeigt, die



458 Rezensionen

Geisteswissenschaftler auf die weit ausgreifende Einfithrung in die Geistes-
welt des 9. Jahrhunderts, und wenn der Verf. sich auch nicht auf die musi-
kalische Seite seines Problems niher einldflt, so werden doch auch die
Musikhistoriker vieles fiir sie Neue finden.

Es sei erlaubt, an die Feststellungen des Verf. eigene Ueberlegungen
anzukniipfen, um zu zeigen, welche Anregungen von dem Werke v. d. Stei-
nens ausstrahlen, und um zugleich deutlich zu machen, dafl es bei diesem
scheinbar begrenzten Thema im Grunde um ein zentrales Problem der
geistigen Entwicklung des Abendlandes geht.

In dem 1946/7 erschienenen Aufsatz hat der Verf. dargelegt, daBl die
Sequenz um 830 bis 850 im franzosisch-deutschen Grenzraum entstanden
sein mufl. Kr nimmt also nicht — wie das bisher der Fall war — das lang-
same Sich-Entfalten einer Knospe zur Blume an, sondern die Schépfung
einiger weniger Dichter, die nachgeahmt und vervollkommnet wird. Der
Hohepunkt ist dann bereits bei dem um 840 geborenen Notker erreicht.

Wag ist das Neue an den Sequenzen? Bisher hatten zwei Halbchére im
Wechselgesang das Halleluja, verziert durch immer linger und kunstvoller
gewordene Melismen, vorgetragen. Amalar von Trier sagt von solchem
Gesang, dall er die Seelen in einen Zustand versetze, in dem das Reden
mit Worten nicht mehr nétig sei, weil die blofe Regung des Geistes diesem
zeige, was er in sich trage (S. 81 nach: de eccl. III ¢. 16). Dies sei die
Sprache der Ewigkeit, in der alle alles wissen und Worte aufhoren, so hat
ein karolingischer Dichter ausgedriickt, was solcher Gesang ihm und seiner
Zeit bedeutete. Der grofle Schritt dariiber hinaus wurde getan, als diesen
Tonfolgen Worte unterlegt wurden. So entstehen Dichtungen, die Notker
wegen ihrer psalmodischen Form noch Hymnen nennt, die sich von diesen
aber dadurch grundlegend unterscheiden, daBl ihre Struktur durch den
Klangkorper vorgezeichnet ist. Eine Gleichférmigkeit kommt in sie erst
dadurch hinein, daf} die Wechselchiore dazu iibergehen, unisono einzusetzen,
dann einzelne Teile der Melodie im Tenor und im Sopran zu wiederholen,
um dann wieder unisono zu enden, Die Sequenzen unterscheiden sich also
auch von den Tropen, die Teile der Liturgie ausspinnen, also Vorhandenes
bereichern.

Daf die rhythmische Dichtung des Mittelalters, die innerhalb der Dich-
tung einen ganz selbstindigen Strang neben der vom antiken Erbe zehren-
den metrischen darstellt, hier ihre Wurzeln hat, braucht nicht niher aus-
gefithrt zu werden; denn seit Wilhelm Meyer von Speyer gehért das zum
Bestande unserer feststehenden Einsichten. Wir werfen statt dessen die
Frage auf: Gibt es in der karolingischen Zeit im Geistesleben Tatsachen,
die sich mit der doch seltsamen Struktur der Sequenz in Beziehung setzen
lassen?

Das Grundproblem der frithen Sequenz scheint mir das zu sein: der
Horer vernahm den neu gefundenen Wortlaut und hérte noch das Halle-
luja, das dieser — Ton fiir Ton — {iberdeckte. Je wie er sein Ohr ein-
stellte, horte er das Halleluja oder die Sequenz oder beides in eins.

Die Friihzeit der Sequenz ist nun auch die Zeit, in der die mehrstim-
mige Musik fiir uns fallbar wird. Ihr lag ein dhnliches Phéinomen zugrunde:



Rezensionen 459

auf den Horer drang einmal die Tenor-, dann die Sopranstimme ein, oder sie
klangen beide in eins zusammen; der Genull des Ohres bestand darin, sich
einmal dieser, einmal jener Stimme hinzugeben und dann beide als einen
Klangkorper auf sich wirken zu lassen.

Aus eben den Jahren, in denen die Sequenz entstand, stammt der Oese-
berg-Fund. Betrachtet man die zu ihm gehorenden, oft abgebildeten Pfosten,
die in Kopfe von Ungeheuern auslaufen, findet man wiederum etwas Aehn-
liches. Denn einmal sind es richtige Pfosten, die angefallt werden sollen
— wie die unverzierten Teile deutlich zum Ausdruck bringen. Die Pfosten
sind aber auch Tierhilse, deren Kopfe letztlich auf die léwen- und tiger-
maligen Stiitzen antiker Prunkstiihle zuriickgehen, aber durch die Aus-
wirkung des sogenannten Dritten germanischen Stils zu schreckerregen-
den Untierfratzen geworden sind. Sieht man sie sich genauer an, erweisen
sich Képfe und Hélse als vollig von einer zuniéchst wirr wirkenden Ver-
zierung iibersponnen, die sich bei sorgfiltiger Priifung als ein hiochst kom-
pliziertes, zwei- oder vierfach symmetrisches, aus langgezogenen Untier-
leibern zusammengeflochtenes Muster erweist. Wer solche Pfosten be-
trachtete, konnte sie also mit dem Auge entweder als Pfosten oder als
Untiere oder als Summe von Tierleibern begreifen. In diesem Umstellen
des Auges, in diesem So-oder-so-Begreifen ist offensichtlich der eigentliche
Reiz dieser hochst raffinierten Schnitzereien zu suchen — ein Reiz, den
wir nur noch als optische Spielerei kennen, der aber schon den germani-
schen Kerbschnittarbeiten zugrunde liegt. Denn im Widerspruch zum Tast-
sinn vermag das Auge die Vertiefungen auch als Erhohungen zu verstehen.

Dieses Prinzip liegt auch der germanischen Dichtung zugrunde, die
ja durch das Stilmittel der Kenningar zu einem #hnlich komplizierten Ge-
bilde wie die Plastik gemacht wird: Man sagt nicht «<Meer», sondern «Odins
Rosse» und kann dann sowohl fiir «Odin» wie fiir «<Rol» noch einmal poeti-
sche Deckworte setzen. Wer nicht eingeweiht ist, vernimmt einen durch
Stabreim und Gleichzahl der Hebungen kunstvoll gebundenen, aber mit
dem seinem Verstande nicht begreifbaren Wortlaut; der Kenner des Ken-
ningar-Prinzips erfallt dagegen auf Grund seines Wissens die den eigent-
lichen Sinn bergende «Grundstimme». Er hort aber zugleich die poetische
«Deckstimme» oder sogar Deckstimmen, und der Reiz besteht wie bei der
Sequenz, bei der mehrstimmigen Melodie und bei der Schnitzerei darin,
einmal dies, einmal das oder beides zusammen aufzunehmen. Denn die
Sequenz ist streng einstimmig.

Das Prinzip, dall etwas zugleich dies und zugleich das ist, liegt schlief3-
lich auch der Allegorese zugrunde, deren Methode die karolingische Zeit
zwar von den Kirchenviitern fertig iibernahm, die sie aber — man denke
an Amalar und Hrabanus Maurus — geradezu zur Schliisselwissenschaft
erhob. Denn nach dieser Deutungsweise vernahmen die Eingewiesenen mit
dem Ohr den historischen Sinn der Bibelworte, mit dem durch Wissen ge-
schirften Verstande aber gleichzeitig noch einen oder womdglich mehrere
geheime Sinne, die Gott als Inspirator der schriftlichen Offenbarung in
dem Wortsinne verborgen hatte.



460 Rezensionen

In diesem Prinzip des «Dies und des Das»-Nebeneinander und zugleich
im «In-eins»-Sinn, das in so ausgeprigter Weise in keiner anderen Kultur
nachzuweisen ist, scheint mir — was ich hier nicht nédher ausfithren kann
— geradezu der Schliissel fiir das frithe Mittelalter gegeben zu sein. Denn
so sehr Kunst, Dichtung, Musik und Wissenschaften auch durch verschie-
dene Traditionen bestimmt gewesen und ihre eigenen Wege gegangen sind,
so sind sie sich doch dadurch nahegekommen, dafl sie jenem Prinzip Einlaf}
gewdhrten.

Unter diesem Gesichtspunkt bedeutet es einen Fortschritt,
dall wir nun dank W. v. d. Steinen einen klaren Einblick in die
Entstehung und die Struktur der Sequenzendichtung erlangt
haben. Ein Teilvorgang des skizzierten und noch sehr der Auf-
hellung bediirfenden Prozesses ist nun zeitlich und geogra-
phisch festgelegt, in Anfangs-, Bliite- und Reifezeit aufgeglie-
dert und nicht nur nach den duleren Formen, sondern in seinem
inneren Wesen erschlossen worden.

Gittingen. Percy Ernst Schramm.

Karl Barth, Die kirchliche Dogmatile 111/3, Zollikon-Ziirich,
Evangelischer Verlag, 1950, VII u. 637 S., geb. Fr. 31.20.

Mit dem dritten Teilband des dritten Bandes der kirchlichen
Dogmatik geht Karl Barth zur Behandlung der Lehre von der
Vorsehung iiber. Im &duleren Anschlull an das traditionelle
Schema, der Vorsehungslehre wird das gottliche Erhalten, Be-
gleiten und Regieren gesondert abgehandelt. Innerlich ist aber
diese Vorsehungslehre ein radikaler Bruch mit einer sehr alten
und verbreiteten Tradition, wonach die Vorsehung als articulus
mixtus betrachtet und in einer subtilen Synthese aus Bibel und
Metaphysik gelehrt wurde. Hier ist die Vorsehung streng chri-
stologisch bestimmt, und es wird gegen alle Theodizeespekula-
tionen Front gemacht. Die Maxime, dafl das Walten Gottes iiber
und mit seiner ganzen Kreatur im Lichte seines Waltens im
Gnadenbunde, im Lichte seines Werkes und seiner Offenbarung
in Jesus Christus gesehen werden muf} (S.127), wird nie ver-
letzt. Es wird dadurch ein fester Boden fiir eine neue und eigen-
artige Vorsehungslehre gelegt. Einzelheiten kénnen in einer
kurzen Besprechung nicht genannt werden. Hier sei nur eines
erwiahnt: die Weise, in welcher in dem wichtigen Abschnitt vom
Gebet (S.311—326) von der Freiheit der Kreatur gesprochen



Rezensionen 461

wird, wo sichtbar wird, wie radikal der biblische Ansatz hier
durchgefiihrt worden ist.

Die griofite Diskussion wird wohl § 50 «Gott und das Nich-
tige» hervorrufen. Meines KErachtens sollte man aber hier ge-
rade nicht zu schnell fertig werden und Barth irgendeinen
«Monismusy zuschreiben. Man konnte vielleicht, wenn man von
den friiheren Teilbinden herkommt, gegen die Verwendung des
Wortes «nichtigy zur Charakterisierung des Bésen einige Be-
denken erheben. Aber so wie der Begriff hier entfaltet wird,
wird man zugestehen miissen, dafl Barth hier der Gefahr, ent-
weder manichéisch oder pelagianisch vom Bdésen zu lehren,
der beinahe keiner in der Geschichte der Dogmatik ganz ent-
gangen ist, in einer sehr eindriicklichen Weise entweicht. Denn
hier wird einerseits das Bose als wirklich in der Welt des siin-
digen Menschen und andererseits als der guten Schépfung Got-
tes in jeder Hinsicht nicht zugehorig gesehen. Selbst die ge-
will kiihne Bezeichnung des Bosen als «eines gefiahrlichen
Scheinsy behiilt, so wie sie hier interpretiert wird, ihr gutes
Recht (S.424—425).

Die gewaltige Angelologie, die im § 51 den Band beschliefit,
wird hier leider nicht in Einzelheiten besprochen werden kon-
nen. Auch hier scheint mir eine sehr notwendige Aufraumungs-
arbeit geleistet zu sein.’

Die Fragezeichen des Lutheraners werden in diesem Teil-
band nur wenige und unbedeutende sein im Vergleich mit den
beiden vorhergehenden Teilbéinden. Vielleicht kann man so
sagen: in diesem Teilband ist weniger Genialitit und mehr
Bibeltreue als in seinen Vorgingern. Deshalb ist dieser Band,
obwohl dsthetisch weniger reizend, theologisch mehr fruchtbar
als ITI/1 und II1/2. Und doch gibt es auch hier schéne Dinge,
die man nur bei diesem Theologen findet, vor allem das herr-
liche Stiick iiber Wolfgang Amadeus Mozart (S.337{f.), das
jedem Freund Mozarts (und Barths) eine Freude machen muf,
abgesehen davon, dafl die Interpretation Mozarts, die hier ge-
geben wird, wahrscheinlich sowohl musikalisch als theologisch
problematisch ist. Denn ist es nicht die Ddmonie und nicht nur

1 Zu Karl Barths Sicht der biblischen Didmonologie vgl. Karl Ludwig
Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht, in dieser Zeitschrift 1951 Heft 3,
insbesondere S.171 1., 175 1.



462 Rezensionen

die gute «Schattenseitey der Schopfung, die bei Mozart horbar
wird (Don Juan)? Immerhin — hier ist etwas zu horen, was
dem Theologen nicht gleichgiiltig sein kann. Es gehort zur
Grole dieses wahrhaft grolen Buches, dall Mozart dem Theo-
logen sein Zeugnis hier ablegen darf. Dadurch wird die Treue
der Bibel gegeniiber gewill nicht vermindert.?
Arhus/Dinemark. Regin Prenter.

Oskar Hammelsbeck, Fvangelische Lehre von der Erziehung,
Miinchen, Chr. Kaiser-Verlag, 1950, 267 S., brosch. DM. 8.30,
Halbleinen DM. 10.50.

Auf drei verschiedenen Ebenen bewegt sich die Erorterung
des Problems. Da ist der in der alltiglichen Praxis sichtbare
Gegensatz von Kirche und Schule, kirchlichem Reden von Er-
ziehung und sikularisiertem Erziehen. Auch im abgelegensten
Dorfe liBt sich diese Gegensiitzlichkeit nicht {ibersehen: das
Dorfbild ist nun einmal dominiert durch die beiden grollen
Gebdude der Kirche und der Schule, durch den Tempel der
Religiositéit alter Zeiten und den Tempel moderner Bildung.
Von hier aus wiirde sich die Frage so stellen, ob denn nicht
unter Christen eine Einigung moglich wére in dem Sinne, daf}
von der Kirche her eine letzte Krénung des von der Schule
grundlegend Geschaffenen zu erwarten sei, ein letztes Alpen-
glithen, das sich verséhnend und verkldrend auf das Tun des
profanen Pidagogen legt.

Dal} hier Probleme vorliegen, und wire es nur die Frage
der Zuordnung von Pfarrer und Lehrer im Geschehen einer
Erziehung, wird durchaus gesehen, und es wird uns dariiber
Gescheites und sehr Beachtliches gesagt. Wichtiger aber ist,
dal nun in aller Klarheit die dahinterliegende Diastase erkannt
wird zwischen allem menschlichen Bemiihen um Erziehung
und dem, was von Gott her in Christus geschehen ist und noch
weiterhin geschieht. Nun stiinden einander gegeniiber das
menschliche Bemiihen mit seinem Wissen um das Hinein-
geborensein in diese Welt und die ihr eigene Art der Wirklich-

? Inzwischen ist Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik I11/4 erschienen,
wo die Lehre von der Schépfung behandelt wird; dieser Band, der die Barth-
sche «Ethik» enthilt, wird in dieser Zeitschrift von Nils Hansen See, Kopen-
hagen, rezensiert werden, ;



Rezensionen 463

keit, um Erbmasse und Dispositionen, um Umwelt und Schick-
sal, um funktionelle Erziehung durch alle jene Faktoren, die
nicht ins Bewulite des Kindes hineinragen und doch seine wer-
dende seelische Struktur aufs nachhaltigste beeinflussen, auch
um die Krifte und GesetzméfBigkeiten in der Entwicklung des
kindlichen Seelenlebens. In diesen Rahmen des fest Gegebenen
stellt die sikularisierte Péddagogik hinein all jene Maflnahmen,
die von Eltern, Schule, Staat und Kirche zu ergreifen sind, um
Menschen zu wahrem Menschentum hinzufiihren, zur religits-
sittlichen Personlichkeit in irgendeiner Fassung, zum Reif-
werden zu einer irgendwie beschriebenen Gemeinschaft. Darum
glaubt sie auch iiber die erzieherische Beeinflussung des In-
dividuums hinaus rechnen zu diirfen mit der Méglichkeit einer
Neuerziehung eines Volkes, ja mit der Zubereitung zu neuer
Vilkergemeinschaft zum wahren Frieden. So mufl} sdkulari-
sierte Erziehung mit Notwendigkeit immer wieder hinaus-
laufen auf einen Versuch sikularer Welterlosung durch pid-
agogische Bemiihung.

Es ist ein Verdienst der vorliegenden Arbeit, die Méchtig-
keit und an ihrem Orte unleugbare Wichtigkeit dieser Belange
zu sehen und sie durchaus ernst zu nehmen. Auch im Blick
darauf wird uns Beachtliches und zum Weiterarbeiten An-
regendes gesagt, wenn auch die gedringte Darstellung sich nur
allzu oft auf kurze Ausblicke, auf Andeutungen, auf Hinweise
beschrinkt, deren reichere Entfaltung dem Suchenden zugute
kommen miilite.

Auf der andern Seite, sich aufs schirfste abhebend, steht
all das, was von Gott her in Christus an uns und fiir uns getan
ist und das im Blick auf eine heranwachsende Generation ge-
bunden ist an das Geschehen der T'aufe, des Horens des Wortes,
des Hinzugetanwerdens zur Gemeinde derer, die sich ums
Abendmahl versammeln, und das im groflen Gegensatz zu allem
profanen Bemiihen um den heranwachsenden Menschen nicht
endet in Tod und Zerfall, sondern im Berufensein zum ewigen
Leben und zum Kommen des Reiches. Dall auf dieser Ebene
Gott und der Herr allein erzieht und bildet, daB es beim Er-
zieher ausschlieflich gehen kann um ein vom Herrn her Er-
zogensein in «Zucht und Vermahnungy, dall hier alles Tun
des Menschen ein Ende hat und Gott allein seine Kinder zu



464 Rezensionen

sich zieht, das wird vielfaltig herausgearbeitet und mit so
grofler Deutlichkeit immer wieder gesagt, dall doch sehr zu
hoffen steht, dafl keiner das Buch Hammelsbecks aus der Hand
legt, ohne sich zum mindesten dariiber zu drgern oder doch zu
neuer Erkenntnis zu gelangen.

Bis hierher diirfte der Verfasser sich unsrer ungeteilten
Zustimmung erfreuen. Aber nun beginnt die Schwierigkeit:
wie kommt es nun im Raume dieser Wirklichkeit zu einer
evangelischen Liehre von der Erziehung? Hier wird die Sache
fiir den Zuschauer interessant, denn es handelt sich darum,
zwischen den beiden gewaltigen Felswinden, die scheinbar
hoffnungslos durch einen Abgrund geschieden sind, ein Seil zu
spannen, auf welchem mit einiger Kunstfertigkeit nun doch
ein piddagogisches Tun, ein <kritisches Ja zu den 6ffentlichen
Bemiihungen um eine menschlich ertrigliche Gemeinschafty
vorgefithrt werden konnte. Dall dieses Balancieren iiber dem
Abgrund fiir den Verfasser nicht ohne manches Zittern ge-
raten will, davon diirfte doch wohl der etwas gequélte Stil des
Buches Zeugnis ablegen mit seiner essayistischen Gestaltung,
seinem scheinbar impulsiven Hervorquellen immer neuer Ge-
sichtspunkte — und schon hat sich wieder ein neuer Begriff
eingeschlichen, den man zum Weiterfiihren des Gespriches
braucht —, mit seinen je und je ausgezeichneten Formulierun-
gen, mit seinen geistreichen Apercus, bestechend durch Tiefe
— oder ist es nicht manches Mal nur ein Anschein tiefer KEr-
kenntnisse? — und seinen vielen Vorbehalten und allzu kurzen
Hinweisen. Man bedenke, was daraus wiirde, wollte man diese
Teile des Buches iibersetzen in die formvollendete Klarheit
franzosischen Stiles und damit zugleich umdenken in die Logik
franzisischen Geistes? Wir koénnten uns denken, dall z. B.
Magdalene v. Tiling und K. Jarausch ein solches Experiment
erheblich besser durchstehen wiirden.

Prinzipiell ist {iber diese dritte Ebene, auf welcher sich mit
Zittern und Zagen und doch etwa auch mit einer gewissen
Forschheit die vorliegende Untersuchung bewegt, zu sagen,
daf} es vor allem Reden iiber Péddagogik unter dem Glauben zu
einer Klirung iiber das Verhiltnis von Gesetz und Evange-
lium kommen miillte. Dall hier keineswegs ein Abschlull der
Diskussion zu erwarten steht, hat das Herborner Religions-



Miszellen 4656

gesprich doch sehr eindriicklich gezeigt. Es wird daher eine
«Evangelische Lehre von der Erziehungy heute nichts anderes
sein kénnen als ein Versuch, von den sehr hypothetischen Aus-
sagen einer irgendwie gearteten christlichen Ethik aus sich
iiber den Abgrund hinauszuwagen, wobei es immer noch ge-
schehen konnte, dafl man eben doch noch mit einem Full auf
dem Boden der profanen P#dagogik steht, von deren welt-
anschaulicher Begriindung man sich so endgiiltig distanziert
zu haben glaubte.

Hammelsbeck glaubt den tragenden Grund in der Ethik
Dietrich Bonhoffers gefunden zu haben; man konnte es ja auch
mit Gogarten versuchen. Solange aber der Weg mit so viel Vor-
sicht gegangen und dabei so viel Wertvolles zu sehr konkreten
Fragen der Schule und der Erziehung zutage geférdert wird,
kann der Leser nur dafiir danken, dafl wieder einer das Wag-
nis auf sich genommen hat und es weil}, dall auch ihm nicht
die endgiiltige Erkenntnis geschenkt ist. Vielleicht lielfe sich
das alles am besten diskutieren auf dem Boden jenes Humors,
der dem Verfasser so besonders wertvoll geworden ist.

Neuallschwil/Baselland. Julius Schweizer.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Das semitische Wort fiir «Leiter, Treppe».

Aehnlich wie beim semitischen Wort fiir Vogel (ThZ 5, 1949, 315{.)
und fiir Korb (ebd. 7, 1951, 77f.) ergibt die Bestandesaufnahme in den
einzelnen semitischen Sprachen ein zuniichst sehr vielgestaltiges Bild: hebr.
(nur Gen. 28,12) und mittelhebr. sullam, phon. slmt (wohl plur. dazu wie
mittelhebr.), jiid.-aram. sullama und sullema, arab. sullamun, siidar. sallam
und sallim (C. Landberg, Hadramout, 1901, 611{.), christlich-palistin.
selimé@ (bisher erst in einem von M. Black zu edierenden Horologion, s.
Presentation Volume W. B. Stevenson, 1945, 351.), samarit. sellem oder
sallam (Petermann, Gramm. S. 62), syr. sebbelta (Brockelmann, Lex., sebleta
Payne-Smith), neuaram. semla (Bergstriller, Glossar 81), neusyr. simaltd
(Maclean, Dict. 227 b), mandiisch sumbiltd und sibia (Noldeke, Mand. Gramm.
76. 173, Lidzbarski, Ginza II 873, 4903),

Die starke Variabilitit der Form erklirt sich auch hier daraus, daQ
zwei der Radikale Sonorlaute sind, bei denen Metathese besonders gern
auftritt (Brockelmann, Grundrill I§98). Bei der Frage nach der Grund-
form ist man zunéichst vom Hebrdisch-Arabischen ausgegangen und hat

30



	Rezensionen

