
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


446 Rezensionen

Rezensionen.

Jean-Louis Leuba, L'institution et l'événement, les deux modes
de l'œuvre de Dieu selon le Nouveau Testament, leur
différence, leur unité, Neuchâtel et Paris, Delachaux & Niestlé,
1950,141 pp., Fr. 6.50.

Obwohl der Obertitel des Buches an sich sehr glücklich
gewählt ist und von vornherein die Form und Inhalt verbindende
schöpferische Begabung des Verf.s erraten läßt, ist zu fürchten,
daß er in seiner zu allgemeinen Fassung die Aufmerksamkeit
der Neutestamentier und überhaupt der Theologen vielleicht
nicht genügend auf die Tragweite dieser bedeutenden Arbeit
zieht. Die hier entwickelte These führt zu so wichtigen
Konsequenzen, einerseits für das Verständnis der Anfänge der christlichen

Kirche und der nt.lichen Theologie, anderseits für das
ökumenische Gespräch, daß auch außerhalb des französischen
Sprachgebiets für oder gegen sie Stellung genommen werden
sollte.

Der Titel ist nicht leicht ins Deutsche zu übersetzen. Mit
événement meint der Verf. das prophetische Ereignis, durch
das Gott sich in souveränen Akten offenbart, mit institution die
Heilsveranstaltungen, durch die er sein horizontales Wirken
kundtut und seinen Verheißungen entsprechend je und je seine
Treue erweist.

Durch das ganze NT hindurch soll gezeigt werden, wie die
beiden Offenbarungsarten zugleich verschieden, getrennt
voneinander sind und sich doch, ohne in der Synthese der Tübinger
Schule aufzugehen, gegenseitig so ergänzen, daß in der
Verschiedenheit die Einheit zum Ausdruck kommt. In einem
frühern Aufsatz «Le dualisme Israël-Juda» (Verbum Caro 1947,
S. 172 ff.) hatte Leuba bereits zu zeigen versucht, wie in der
Geschichte Israels (Nordreich-Südreich) dieser gleiche
Tatbestand verwirklicht ist. Im NT findet er diesen Offenbarungsdualismus

innerhalb der drei für das nt.liche Geschehen
zentralen Bereiche: der Christologie, des Apostolats, der Kirche.
Damit ist die Einteilung des Buches gegeben. In einer geradezu
ästhetischen Weise gelingt es dem Verf., in den drei Teilen
einen vollkommenen Parallelismus herzustellen, der schon an



Rezensionen 447

sich seiner These den Charakter einer gewissen Evidenz
verleiht.

In jedem der drei Bereiche werden zunächst die beiden
«modi» der Offenbarung scharf gegeneinander abgegrenzt: in
der Christologie die «institutionellen» Bezeichnungen für Jesus
(Christus, Davidssohn, Gottessohn) und die «spirituellen»
(Menschensohn, Kyrios, Gotteskneeht) ; innerhalb des Apostolats

derjenige der Zwölfe und derjenige des Paulus; innerhalb
der Urkirche die judenchristliche und die heidenchristliche
Kirche. Dann wird ihre Einheit erwiesen, und zwar indem
nacheinander jeweils zunächst der Standort der Institution, dann
derjenige des Ereignisses gewählt und jedesmal gezeigt wird,
wie die Institution aufs Ereignis, wie das Ereignis auf die
Institution hinweist.

Den Schluß bildet ein Ausblick auf die nachkanonische Zeit,
in der dieser Dualismus ebensowenig wie im NT aufgehoben
sein könne, sondern fortdauern müsse, aber nun auch so, daß
in der Verschiedenheit die Einheit sichtbar werde — deutliche
Anspielung auf das Verhältnis zwischen Protestantismus und
Katholizismus, das in dieser Weise sehr positiv bestimmt werden

kann.
Man wird nicht verfehlen, dieser imposanten Sicht

vorzuwerfen, konstruiert und allzu schematisch zu sein, und auch
ich habe hier meine Bedenken anzumelden, möchte aber von
vornherein bemerken, daß diese Kritik allzu billig wäre, wenn
man glaubte, auf diese Weise schon mit der vorliegenden These
fertig zu werden und die Zusammenhänge, die Leuha sieht, samt
und sonders verneinen zu können. Welche die Wissenschaft
fördernde These ist je ohne einen gewissen Schematismus
zum ersten Male vorgetragen worden?

So möchte ich meine Einwände nicht als Ablehnung,
sondern als Korrektiv verstanden wissen, das an des Verf.s
Gesamtschau vorgenommen werden sollte und könnte. Besonders
die Verteilung der christologischen Titel auf die beiden
Offenbarungsmodi wirkt etwas gekünstelt und ist nicht zwingend.
Die an sich richtige Tatsache, die hier klargemacht werden
soll, wäre wohl hesser nicht in Form einer Klassifizierung der
Titel dargestellt worden. Denn es ist nicht ersichtlich, warum
der Titel «Gottessohn» zu den institutionellen Bezeichnungen



448 Rezensionen

gehören soll, da es doch keinen jüdischen Text gibt, in dem
der Messias als Gottessohn bezeichnet wird, und da die
entscheidenden Abschnitte, wo er auf Jesus angewandt wird, ihn
im Gegenteil eher auf die Seite des «événement» zu stellen geeignet

sind. Anderseits scheint mir der ganz in der Linie der
Oekonomie, nämlich der heilsgeschichtlichen Substitution
liegende Titel «Gottesknecht» nicht ohne weiteres in die Reihe
der «spirituellen» Titel zu passen. Daß die Menschensohnbe-
zeichnung mit ihrer letzten Verwurzelung in der Vorstellung
vom zweiten Adam ebenfalls heilsgeschichtliche Kontinuität
impliziert, hat der Verf. selbst gespürt (S. 17).

Der Schematismus ist übrigens hier wie auch in den beiden
andern Teilen immer wieder dadurch gemildert, daß Leuba
überall Hinweise der «institution» auf das «événement» und
umgekehrt des «événement» auf die «institution» sieht.

Mein Haupteinwand betrifft daher weniger die allzu weit
getriebene Schematik als vielmehr eine Einebnung des einen
für alles nt.liche Denken zentralen Ereignisses des Kreuzes,
das nicht recht aus den andern herausragt. Die «événements»
im Plural sind mir nicht genügend von dem «événement» im
Singular unterschieden, und zwar betrifft dies alle drei Teile
des Buches. Gewiß geht der Dualismus auch nach dem Kreuz
weiter, aber ist er nicht doch anders zu bestimmen nach dem
einen événement als vorher?

Freilich betrachtet auch Leuba Christus zugleich als
Erfüllung dessen, was er «institution» heißt, und er gebraucht
hier mehrere Male ein illustrierendes Rechenexempel, an dem
ihm offenbar liegt: die Institutionen, die an sich mit der Ziffer
Null versehen sind, werden alle durch das mit der Ziffer 1

versehene Ereignis «valorisiert». Wenn es auch richtig ist, daß
ohne den reichen Inhalt der göttlichen «institution» das «événement»

keine Materie zu valorisieren hätte, so ist doch zu
fragen: ist mit diesem Begriff der Valorisierung nicht zugegeben,
daß das Verhältnis zwischen «institution» und «événement»
nicht mehr einfach im Sinne eines Dualismus zu bestimmen ist?
Kann jenes Rechenexempel auch umgekehrt werden?
Offenkundig nicht, und hier scheint mir daher der allzu vollkommene

Parallelismus doch einer Revision zu bedürfen, besonders
die mehrfach wiederholte Formulierung: die «institution» und



Rezensionen 449

das «événement» würden sich gegenseitig erfüllen (accomplir).
Kann man wirklich sagen, das «événement» sei in der
«institution» erfüllt, so wie man sagen kann, daß die «institution»
ihre Erfüllung im Christusereignis findet?

Wohl ist auch in der Zeit nach Christus die Institution
nicht abgetan, aber sie ist doch in ganz anderer Weise nunmehr
ins Ereignis aufgenommen als vorher. Das ecpdnaH und die oiko-
vogia gehen im Christusereignis so ineinander über, daß
Heilsinstitution und Heilsereignis nicht mehr als zwei Modi der
Offenbarung unterschieden werden können. Die Institutionen
werden nicht nur valorisiert, wenngleich auch dies richtig ist,
sondern sie werden anderseits auf die Rolle als Garanten des
«événement» irgendwie beschränkt.

Der Parallelismus müßte doch in diesem Sinne stärker zu
Gunsten des einen «événement» abgeschwächt werden. Nicht
ein «protestantisches» Vorurteil veranlaßt mich zu dieser
Feststellung. Es sollte mich übrigens wundern, wenn nicht auch
katholischen Theologen dieser Parallelismus zu weit ginge und
nicht auch sie «institution» und «événement» enger verbunden
sehen möchten.

Für mich ist entscheidend, daß zwar im NT der von Leuba
so kraftvoll dargestellte Dualismus vorhanden ist, daß aber
doch die Akzente dort so gesetzt sind, daß die beiden Modi
nicht einfach parallel laufen. Allem, was Leuba über das
Judenchristentum sagt, ist weitgehend zuzustimmen. Aber die
Akzentverteilung ist im NT als Ganzem doch anders als in
dieser Darstellung, auch wenn wir die Apostelgeschichte neben
die Paulusbriefe legen. Gewiß sind die «falschen Brüder» nicht
identisch mit den Zwölfen, aber sie kommen doch «von Jakobus
her», und man hat sie offenbar in Jerusalem toleriert. Das NT,
in seiner Gesamtheit als Norm betrachtet, warnt doch mit
größerem Nachdruck vor der Gefahr, die von Jerusalem her,
von einem Eigenleben der Institution her droht, wenn auch ihre
Notwendigkeit anerkannt wird. Ist es ein Zufall, wenn die
gegenteilige Gefahr nicht in der gleichen Weise bekämpft werden

muß? Zeigt sich nicht gerade in dieser Akzentverteilung,
daß eben mit Christus im Hinblick auf das Verhältnis zwischen
Institution und Ereignis etwas Neues geschehen ist, dessen
Anerkennung gefährdet ist?

29



450 Rezensionen

Es sind Fragen, die ich an Lenba richte, weil ich überzeugt
hin, daß sein anregendes Buch durch ihre Beantwortung noch
gewinnen dürfte. Unserseits sind wir dem Verf. dankbar, mit
seiner These, wie man auch zu ihr stehen mag, ein
Diskussionsthema gestellt zu haben, das verdient, aufgegriffen zu
werden.

Basel. Oscar Cullmann.

Jakob Amstutz, Zweifel und Mystik besonders bei Augustin
(Bd. 8 der «Berner Universitätsschriften»), Bern, Verlag
Paul Haupt, 1950, 115 S., Fr. 9.—.

Daß der Zweifel, das grundsätzliche In-Frage-Stellen aller
Werte und Vorstellungen, eine wesentliche Beziehung zum
Denken der Mystik besitzt, ist eine zwar nicht unbekannte,
doch selten genügend hervorgehobene Tatsache.1 Beruht doch
die negative Theologie, das unentbehrliche Rüstzeug einer
jeden spekulativen Mystik, zugleich auf dem radikalen Zweifel

an allen sonst für die höchsten Werte erachteten Denkinhalten

wie auch auf dem Bedürfnis, gerade durch diesen Zweifel

eine Stufenleiter höherer und höchster Inhalte zu erstellen,
deren unendlich erhabener Scheitelpunkt mit dem von der Seele
als ihr wahres Seihst erahnten, als ihr eigenes summum bonum
erkannten «Grunde» zusammenfällt. Der endgültigen
Identifikation der Seele mit dem Absoluten in der Unio mystica geht
auf dem Wege des Denkens eine lange Reihe von Disjunktionen

voraus, von Zweifeln, Zwei-Fällen in dem Sinne, daß die
suchende und jeden Gegenstand prüfende Seele immer erneut
zu sich selber spricht: «Das bist du nicht.» 2 Das «du» oder das
wahre Seihst, welches hier gesucht wird, kann erst gefunden
werden, wenn die ganze Fülle aller zwiespältigen, zweideutigen,

in Zweifel zu ziehenden Wesenheiten sich dem Urteil der

1 Auf die Einwirkung des skeptischen Denkens etwa eines Karnêades
auf die Entstehung der mystischen Lehre Plotins weist Th. Gomperz hin :

Griechische Denker 22, Leipzig 1903, S. 530. Das Buch von R. Wahle,
Geschichtlicher Ueberblick über die Entwicklung der Philosophie, Wien 1895,

welches Gomperz zu diesem Thema anführt, war mir leider nicht zugänglich.
2 Systematisch ausgebaut ist diese Art des ständig weitergetriebenen

Zweifeins — bis zum abschließenden «Tat tvam asi» — vor allem in der
Praxis gewisser indischer Mystiker. Vgl. B. Jasink, Die Mystik des Buddhismus,

Leipzig 1922.



Rezensionen 451

Seele überantwortet hat und von ihr entlassen: in der eckharti-
schen Bedeutung des Wortes «gelassen» worden ist.

Die innere «Tempelreinigung», auf die es Eckhart in
diesem Zusammenhang so sehr ankommt, bezieht sich auf alle
Dinge, mit denen «Kaufmannschaft» getrieben werden kann s,

das sind alle Dinge, für die es jeweils ein «anderes», ein sie
Aufwiegendes, einen Ersatz gibt.4 Man kann aber auch sagen:
alle Dinge überhaupt werden unfehlbar zum Objekte solcher
Kaufmannschaft, insofern sie nach ihrem üblichen, nicht-mystischen

«Werte» oder ihrer «Eigenschaft» behandelt werden.5
Das Nichtmystische eines Wertes (oder einer die Eigentümlichkeit

eines Dinges bestimmenden Eigenschaft) aber besteht nun
gerade darin, daß der Wert eine Zweiheit, beziehungsweise
Vielheit von gesonderten Wesenheiten voraussetzt, mit denen
verglichen und gemessen, «getauscht» und «gehandelt» werden
kann (während für den Mystiker wesentlich alles Gottes ist).
Jeder Wert ist mindestens zweideutig, weil stets auf zwei
Vergleichsgegenstände zu beziehen. Folglich ist auch jeder
Wert zweifelhaft, je nach dem Vergleichsgegenstand, an dem

man ihn mißt. An der Fülle des Seins gemessen fällt alles nur
«Seiende» einem letztlich vernichtenden Zweifel anheim; und
diese Fülle selbst bleibt — wo nicht ein ontologischer «Beweis»
geführt oder vielmehr erfahren wird — als bloßer Gedanke

3 Vgl. Predigt Nr. 1 bei Quint (Ausgabe der Deutschen Forschungsgemeinschaft

1, Stuttgart-Berlin 1936, S. 4 ff.), Nr. 6 bei Pfeiffer (Deutsche
Mystiker des 14. Jahrhunderts 2, Leipzig 1857, S. 33 ff.).

4 Die «Kaufleute» wollen nach Eckhart «das eine um das andere gehen
und wollen auf diese Weise mit unserm Herrn einen Kaufhandel treiben»,
während doch «was sie sind und was sie haben, von Gott ist und nicht
von ihnen selber» (ed. Quint S. 7 f.). Ein «Das-eine-um-das-andere-geben-
Wollen» setzt die grundsätzliche Unterscheidung von Einem und Anderm
voraus, während diese Unterscheidung für den Mystiker nur einen relativen
und vorläufigen Sinn hat. Im «Tempel» Gottes läßt sich nicht mehr
«handeln», weil Gott alles in allem ist.

5 Zur Erhellung des vieldiskutierten eckhartischen Terminus «Eigenschaft»

qualitas sive proprietas) trägt gerade die hier erwähnte Predigt
von der Tempelreinigung am meisten bei. Die Eigenwertigkeit eines Dinges,
z. B. einer Tugend, ist im mystischen Sinne das «Hindernis» schlechthin,
sofern der Mensch glaubt, sie im «Verkehr» mit Gott — dem Verleiher allen
Seins — als selbständig seiende und darum werthafte Größe einsetzen zu
können.

29*



452 Rezensionen

der Fülle das absolut Zweifelhafte: das nichtexistierende Esse
des Cogito. — Daher ist der «Tod Gottes», wie Martin
Heidegger feststellt, dort endgültig eingetreten, wo Gott als der
«oberste Wert» aufgefaßt wird.e Denn, so will es uns scheinen,

als oberster Wert ist Gott als der äußerste Exponent aller
anzuzweifelnden Realitäten eingesetzt und in dieser Stellung
fixiert. Ein oberster «Wert» aber, dessen Werthaftigkeit nur
noch garantiert wird durch die unendliche Summe aller mehr
oder weniger wertlosen Dinge — kann dieser Gott sein? Der
Gedanke an den «Wert» Gottes muß Gott als Gott töten. Sub
specie dualitatis — und anders ist die Vorstellung von einem
Werte nicht zu erfassen — fällt die Seinsmacht des einen Gottes

in die Irrealität des Zweifels. Daher wehrt sich ein Eckhart

im Namen der Mystik gegen die höhere Kaufmannschaft,
die so tut, als wäre der Eine nicht auch das Einzige. Und
entsprechend wehrt sich im Namen einer Fundamentalontologie,
das ist eines strengen Denkens des Seins, Heidegger gegen die
alte Verwechslung (Verwechslung setzt stets Auswechselbarkeit,

Zweiheit, möglichen Zweifel voraus) von «Sein» und der
Summe alles «Seienden».

Zur Aufdeckung der Parallelen zwischen mystischem Denken

und Heideggers Fundamentalontologie trägt nun ein Buch
von Jakob Amstutz sehr Wesentliches bei. Der durch seine
früheren Arbeiten über «Was ist Verantwortung?» und «Die
Seelsorge Rilkes» bekannte Verfasser 7 gibt in seiner
philosophiegeschichtlichen Studie «Zweifel und Mystik besonders
bei Augustin» 8 eine vorzügliche Darstellung des mystischen
Denkens und der Fundamentalontologie in ihrer Beziehung
zum radikalen philosophischen und religiösen Zweifel.
Zunächst bestimmt Amstutz das Wesen dieses zu letzten Zielen
führenden Zweifels. Im Gegensatz zu dem «unfrommen» Zweifel,

von dem im Jakobusbrief 1, 6—8 die Rede ist und der im
Grunde nur die Unfähigkeit zur geistigen Treue bedeutet, gibt
es nach Amstutz «Zweifel, der an Strenge den strengsten

6 Vgl. den Aufsatz: «Nietzsches Wort ,Gott ist tot'», Holzwege, Frankfurt

a.M. 1950, S. 193 ff.
7 Vgl. ThZ 1948, S. 69—72 und S. 314—317.
8 Es handelt sich ursprünglich um eine Berner Dr.-phil.-Dissertation

unter der Leitung von Prof. Dr. Richard Herhertz.



Rezensionen 453

.Glauben' übertrifft und der eben darum, weil er seinem Wege
treu bleibt, methodisch heißt». Es ist der Zweifel Descartes',
der hier bis zu einem gewissen Grade als Vorbild dient,
der aber im Streben nach dem einen, jenseits aller Zwiespältigkeiten

bestehenden Sein übertroffen wird durch die Haltung des
zweifelnden und suchenden Gebetes, etwa eines Augustin und
Meister Eckhart. «Es gibt eine Art tiefster Frömmigkeit, die
Denkmystik, auf deren Weg tiefster Zweifel notwendig
gehört.» Der Zweifel als Teilstrecke auf der Via mystica: dies
ist der Hauptgesichtspunkt, unter dem Amstutz sein Thema ins
Auge faßt. Die im Denken vollzogene äußerste Entzweiung
alles Seienden erscheint hiermit als die notwendige Vorbedingung

zum Erlebnis der Coincidentia oppositorum. Und wirklich

wird Amstutz durch diese Betrachtungsweise einer Mystik

gerecht, die im Letzten reine Dynamik ist. — Lassen wir
einmal alle Vorstellungen beiseite von einem mystischen Leben,
das in sich Ruhe und stoische Indifferenz wäre. So erfahren
wir von einer mystischen Aktivität der Seele, die in sich selber
den trinitarischen Prozeß: den Ursprung allen schöpferischen
Werkes entdeckt. «Der gründliche Zweifel entdeckt in der
Seelentiefe die gottebenbildliche Gewißheitstrinitas des eigenen
Seins, des Wissens um dieses und der Liebe zum eigenen Sein
und zum Wissen darum. In dieser Trinitas von Gewißheiten
aber dreht sich der Selbstbezug des Cogito; und darin ist Augustin

neben Descartes zu stellen» — und nach Amstutz in
Gegensatz zu Meister Eckhart und zur Fundamentalontologie —,
«daß auch sein Zweifel nicht in die Ungegenständlichkeit
vordringt, sondern beim Cogito stehenbleibt, wo er sich selber als
ersten und gewissesten Gegenstand findet und behält» (wobei
freilich, wie der Verfasser ausführt, Descartes' Zweifel im
profanen Bereich verbleibt, während Augustins Zweifel in die
religiöse Sphäre gehört). Augustin nämlich wird, wie Amstutz
auf Grund eines reichen Materials an Zitaten einleuchtend
darstellt, durch den Gedanken der Creatio ex nihilo daran
verhindert, den mystischen Weg denkend zu Ende zu gehen. «Das
aus dem Nichts erschaffene Geschöpf kann nie Gott werden
und das vom Zweifel in der Seele entdeckte Bild der Trinität
ist nur ein Spiegelbild, nicht göttliches Wesen.» Das trennt
Augustin von Eckhart, der in der Seele selbst jenen «Punkt»



454 Rezensionen

gewahrt, da die eine göttliche Dreifaltigkeit im Wirken begriffen

ist. «Plotin Eckhart und die moderne Fundamentalon-
tologie (letztere in bewußter Fortsetzung des cartesischen,
profanen, unmystischen Weges) unternehmen es, durch die
Grenze und den Boden des Cogito durchzustoßen in die Unge-
genständlichkeit, in der die Mystiker nicht nur Visio und
Berührung Gottes, sondern Unio, ëvuucriç, Vergottung suchen.»

Das große Verdienst von Amstutz' Buch ist es, die
Bewußtseinshaltung der Denkmystik klar erfaßt und in einer schlichten,

oft vielleicht trocken anmutenden — jedenfalls unsentimentalen

— Sprache dargestellt zu haben. Der Verfasser wehrt
sich gegen die immer noch häufige Verwechslung seines
Gegenstandes, der Mystik, mit einer trüben, verworrenen Denk-
und Lebenshaltung. «Es ist jeder Mystiker, auch der, welcher
den Rausch sucht, sich seines Weges viel bewußter als die
allermeisten Nichtmystiker. Am deutlichsten ist dies natürlich
bei der Geistesmystik, deren vornehmstes, zur Unio mit Gott
führendes Mittel das Denken ist.» 0 Bewußtheit und sichere
Linienführung sind ein Kennzeichen gerade des mystischen
Lebens, wie denn etwa im Orient die Novizen in der Mystik
bezeichnenderweise «die Wollenden» genannt werden.10

Kein Wille ist stärker als derjenige, der die Willensaufgabe,

die Verschmelzung des Eigenwillens mit dem göttlichen
Willen erstrebt. So hat denn Amstutz, der den mystischen Weg
(mehr noch als das mystische Ziel) darzustellen beabsichtigte,
mit Recht eine der willensmächtigsten und zugleich Gott un-
terworfensten Gestalten des frühen Christentums in den
Mittelpunkt seiner Arbeit gerückt. In Augustins Lehen und Werk
läßt sich auf Schritt und Tritt jene willensbedingte, den wahren

«Weg» suchende Unruhe verfolgen, jenes inquietum cor:
jener Eros, der entschlossen ist, über alles Zwiespältige,
Zweideutige, Zweifelhafte hinauszugelangen — nicht in Umge-

9 Vgl. hierzu J. Bernhart, Meister Eckhart und Nietzsche, Berlin 1934,
S. 10: Der «Rückzug auf die verborgene, trotz aller Namengebung namenlose

Quellstätte unseres Seins ist so wenig nur die Sache des Gefühls, daß
die größten Denker gerade die Schwelle der Mystik betreten und die größten
Mystiker im Lichte des hellsten Verstandes sich und andern Rechenschaft
von ihrem Wege geben.»

10 Nach einer freundlichen Mitteilung von Prof. F. Meier, Basel.



Rezensionen 455

hung des Zweifels, sondern mitten durch ihn, das ist mitten
durch die existentielle Gewißheit des Dubito hindurch.

Basel. Maria Bindschedler.

Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter und seine geistige
Welt, I (Darstellungsband) und II (Editionshand), Bern,
Verlag A. Francke, 1948, 640 + 228 S. mit 5 Tafeln, Fr. 44.—,
in Lwd. 54.—.

Versucht man die Bücher und Aufsätze, die der Verf. bisher
der Erhellung des Mittelalters gewidmet hat, nach Art und Ziel
zu gliedern, so fügen sie sich wie die Glieder zweier nebeneinander

herlaufender Ketten zusammen: Das eine Anliegen, das
dem Verf., einem der letzten noch wirkenden Männer des

George-Kreises, die Feder in die Hand drückt, ist, seinen
Lesern große Menschen, Heilige wie Anselm und Bernhard,
Könige wie Theoderich und Chlodwig, nahezubringen und sie
zugleich in ihrer Einmaligkeit weit über die Leser emporzuheben

— und jeder von ihnen wird v. d. St. zugestehen, daß er
uns in jedem Falle etwas Neues oder bisher nicht so deutlich
Gesehenes vor Augen gerückt hat. Die Glieder der anderen
Kette setzen sich aus rein fachwissenschaftlichen Untersuchungen

zusammen, die über ihren besonderen Anlaß hinaus
als Beispiele methodischer, d. h. einfallreicher, aber gezügelter
Arbeitsweise anerkannt sind; genannt seien hier nur die beiden
den Libri Carolini gewidmeten Aufsätze, die einen neuen
Zugang zur Persönlichkeit Karls des Großen geöffnet haben. Zu
diesen beiden Reihen gehört dann noch eine von Uebertragun-
gen bedeutender Denkmäler des lateinischen Mittelalters ins
Deutsche, beginnend mit der vorzüglich gelungenen Wiedergabe

der pompösen Staatsbriefe Kaiser Friedrichs II., während

des Krieges bereichert durch die leider bereits vergriffene
Luxusausgabe der «Tausendjährigen (d. h. Karolingischen)
Hymnen» (Amsterdam 1942/44), und neuerdings erweitert
durch eine schöne Nachdichtung von Hildeberts Versen auf das
antike und auf das christliche Rom.

In dem Werke, von dem hier die Rede sein soll, sind die
drei Möglichkeiten, in denen sich v. d. St. bisher bewährt hat,
in eigenartiger Weise zusammengeschlossen: sie ergänzen und
stützen sich gegenseitig und ergeben ein Ganzes. Den beiden



456 Rezensionen

vorzüglich ausgestatteten Bänden mit zusammen fast 900 Seiten,

deren Druck durch die Beiträge einer Reihe öffentlicher
und gemeinnütziger Stellen möglich wurde, hat der Verf. zwei
Untersuchungen vorausgeschickt, die den Text entlasten, aber
doch einbezogen werden müssen (Notkers des Dichters
Formelbuch, in der Zeitschr. f. Schweiz. Gesch. 25, 1945, S. 449 ff.,
und: Die Anfänge der Sequenzendichtung, in der Zeitschr.
f. Schweiz. Kirchengesch. 1946, Heft B—4, 1947, Heft 1—2;
vgl. auch noch: Karolingische Kulturfragen, in: Die Welt als
Gesch. X, 1950, S. 156—167).

Den Hauptteil des Editionsbandes bildet Notkers «Liber
Ymnorum»; neben dessen 40 Sequenzen findet der Leser
deutsche Uebertragungen. Es folgen noch mehrere Dutzend
Sequenzen aus St. Gallen, die von anderen Autoren stammen
und zum Teil bereits dem 10. Jahrhundert angehören. Den
Beschluß machen Notkers übrige Dichtungen: Ad Waldonem et

Salomonem, E Vita s. Galli, Introductiones ad Introitum und
drei kleinere Stücke.

Der Nebenwerke hatten sich bereits die Monumenta Ger-
maniae angenommen; für den «Liber Ymnorum» war die eigentliche

Arbeit erst zu leisten. Es kam darauf an, den in der
Folgezeit teils bereicherten, teils verkürzten Stammtext in
seinem ursprünglichen Umfang zurückzugewinnen und ihn von
den Ergänzungen zu befreien, die er schon im 10. Jahrh.
erfahren hat. Dafür hat v. d. St. 19 Handschriften ausgesondert,
von denen heute noch 6 in St. Gallen liegen, zwei oder drei
weitere von dort stammen. Auf dieser Grundlage hat v. d. St.
den «Liber Ymnorum» in einer Weise ediert, die allen
Ansprüchen gerecht wird. Bei einem Viertel der zum Liher
gehörenden Hymnen ist Notker als Verfasser durch alte Zeugnisse

gesichert, bei weiteren sehr wahrscheinlich; für den Rest
versucht v. d. St. Notkers Autorschaft aus inneren Gründen zu
bestätigen. Hier bleibt natürlich ein Spielraum für subjektives
Ermessen; aber im wesentlichen wird das erzielte Ergebnis
kaum mehr zu erschüttern sein. Und das heißt: Notker «der
Stammler», dessen Hauptruhmestitel bisher die «Gesta Karoli
Magni» bildeten, steht jetzt als eine deutlich profilierte Dichtergestalt

vor uns, so deutlich, daß der vom Verf. benutzte neue
Name: Notker «der Dichter» berechtigt ist.



Rezensionen 457

Die Übersetzungen gestalten zu einem Teil die Versform
nach, zum anderen begnügen sie sich mit der Wiedergabe in
Prosa. Bei Dichtungen, die sich so eng der Bibel und der Liturgie

anschmiegen, bringen beide Möglichkeiten die Gefahr mit
sich, in das Deutsch der Bibelübersetzungen und der Gesangbücher

zu gleiten und dadurch das den Texten Eigene auszulöschen,

oder in bewußter Abkehr von solcher Nivellierung die
Uebersetzung zu eigenwillig und dadurch zu stark individualisiert

zu gestalten. Die rechte Lösung kann nur in der Mitte
liegen: die kirchliche Tradition muß durchzuhören sein, und
gleichzeitig muß die Eigenart des Dichters heraustreten. Auch
dies ist v. d. St. — soweit mir ein Urteil zusteht — vorbildlich
gelungen, ist ihm gleich gut gelungen wie vor einem Menschenalter

Friedrich Wolters die Uebertragung patristischer und
mittelalterlicher geistlicher Dichtung.

Der Textband erschließt die Welt der Notkerschen Sequenzen

nach allen Seiten, also philologisch, gattungsgeschichtlich,
inhaltlich und auch nach dem allgemein Menschlichen hin. Das
Fachliche wird so vorgetragen, daß mit ihm auch der interessierte

Laie etwas anfangen kann; andrerseits führt der Text
über den Bereich der reinen Wissenschaft bewußt hinaus; denn
worauf es dem Verf. letztlich ankommt, ist, eine Begegnung mit
einem durch seinen Glauben beredt gewordenen Dichter
herbeizuführen und dadurch den modernen Leser froher und
reicher zu machen (I S. 86). Eben weil es dem Verf. letztlich um
ein ewig-menschliches Anliegen geht, hat er in den Jahren, in
denen die Welt auseinanderbarst, sich in seine Sequenzen
versenkt — er ist zu beneiden, daß er das vermochte.

Die Stärke des Textbandes erklärt sich also dadurch, daß
viel ausgemalt und unterstrichen wird, was ein eiliger Leser
übersehen würde, und es wird auch manches ausgeführt, was
in einer rein wissenschaftlichen Behandlung des Themas fehlen

könnte. Hier steht der wissenschaftliche Ertrag zur Erörterung.

Ein Rezensent, der dem neuen Werke des Yerf. über das Philologische
und Editorische hinaus voll und ganz gerecht zu werden vermöchte, wird
kaum zu finden sein, da in ihm ganz verschiedene Bereiche vereinigt werden.

Den Literarhistoriker verweise ich auf die Geschichte der psalmodi-
schen Dichtung, die den Weg vom «Tedeun» zu den Sequenzen zeigt, die



458 Rezensionen

Geisteswissenschaftler auf die weit ausgreifende Einführung in die Geisteswelt

des 9. Jahrhunderts, und wenn der Yerf. sich auch nicht auf die
musikalische Seite seines Problems näher einläßt, so werden doch auch die
Musikhistoriker vieles für sie Neue finden.

Es sei erlaubt, an die Feststellungen des Verf. eigene Ueherlegungen
anzuknüpfen, um zu zeigen, welche Anregungen von dem Werke v. d.

Steinens ausstrahlen, und um zugleich deutlich zu machen, daß es bei diesem
scheinbar begrenzten Thema im Grunde um ein zentrales Problem der
geistigen Entwicklung des Abendlandes geht.

In dem 1946/7 erschienenen Aufsatz hat der Verf. dargelegt, daß die
Sequenz um 830 bis 850 im französisch-deutschen Grenzraum entstanden
sein muß. Er nimmt also nicht — wie das bisher der Fall war — das langsame

Sich-Entfalten einer Knospe zur Blume an, sondern die Schöpfung
einiger weniger Dichter, die nachgeahmt und vervollkommnet wird. Der
Höhepunkt ist dann bereits bei dem um 840 geborenen Notker erreicht.

Was ist das Neue an den Sequenzen? Bisher hatten zwei Halbchöre im
Wechselgesang das Halleluja, verziert durch immer länger und kunstvoller
gewordene Melismen, vorgetragen. Amalar von Trier sagt von solchem
Gesang, daß er die Seelen in einen Zustand versetze, in dem das Reden
mit Worten nicht mehr nötig sei, weil die bloße Regung des Geistes diesem
zeige, was er in sich trage (S. 81 nach: de eccl. III c. 16). Dies sei die
Sprache der Ewigkeit, in der alle alles wissen und Worte aufhören, so hat
ein karolingischer Dichter ausgedrückt, was solcher Gesang ihm und seiner
Zeit bedeutete. Der große Schritt darüber hinaus wurde getan, als diesen
Tonfolgen Worte unterlegt wurden. So entstehen Dichtungen, die Notker
wegen ihrer psalmodischen Form noch Hymnen nennt, die sich von diesen
aber dadurch grundlegend unterscheiden, daß ihre Struktur durch den
Klangkörper vorgezeichnet ist. Eine Gleichförmigkeit kommt in sie erst
dadurch hinein, daß die Wechselchöre dazu übergehen, unisono einzusetzen,
dann einzelne Teile der Melodie im Tenor und im Sopran zu wiederholen,
um dann wieder unisono zu enden. Die Sequenzen unterscheiden sich also
auch von den Tropen, die Teile der Liturgie ausspinnen, also Vorhandenes
bereichern.

Daß die rhythmische Dichtung des Mittelalters, die innerhalb der Dichtung

einen ganz selbständigen Strang neben der vom antiken Erbe zehrenden

metrischen darstellt, hier ihre Wurzeln hat, braucht nicht näher
ausgeführt zu werden; denn seit Wilhelm Meyer von Speyer gehört das zum
Bestände unserer feststehenden Einsichten. Wir werfen statt dessen die
Frage auf: Gibt es in der karolingischen Zeit im Geistesleben Tatsachen,
die sich mit der doch seltsamen Struktur der Sequenz in Beziehung setzen
lassen?

Das Grundproblem der frühen Sequenz scheint mir das zu sein: der
Hörer vernahm den neu gefundenen Wortlaut und hörte noch das Halle-
luja, das dieser — Ton für Ton — überdeckte. Je wie er sein Ohr
einstellte, hörte er das Halleluja oder die Sequenz oder beides in eins.

Die Frühzeit der Sequenz ist nun auch die Zeit, in der die mehrstimmige

Musik für uns faßbar wird. Ihr lag ein ähnliches Phänomen zugrunde:



Rezensionen 459

auf den Hörer drang einmal die Tenor-, dann die Sopranstimme ein, oder sie
klangen beide in eins zusammen; der Genuß des Ohres bestand darin, sich
einmal dieser, einmal jener Stimme hinzugeben und dann beide als einen
Klangkörper auf sich wirken zu lassen.

Aus eben den Jahren, in denen die Sequenz entstand, stammt der
Oeseberg-Fund. Betrachtet man die zu ihm gehörenden, oft abgebildeten Pfosten,
die in Köpfe von Ungeheuern auslaufen, findet man wiederum etwas Aehn-
liches. Denn einmal sind es richtige Pfosten, die angefaßt werden sollen
— wie die unverzierten Teile deutlich zum Ausdruck bringen. Die Pfosten
sind aber auch Tierhälse, deren Köpfe letztlich auf die löwen- und
tigermäßigen Stützen antiker Prunkstühle zurückgehen, aber durch die
Auswirkung des sogenannten Dritten germanischen Stils zu schreckerregenden

Untierfratzen geworden sind. Sieht man sie sich genauer an, erweisen
sich Köpfe und Hälse als völlig von einer zunächst wirr wirkenden
Verzierung übersponnen, die sich bei sorgfältiger Prüfung als ein höchst
kompliziertes, zwei- oder vierfach symmetrisches, aus langgezogenen Untierleibern

zusammengeflochtenes Muster erweist. Wer solche Pfosten
betrachtete, konnte sie also mit dem Auge entweder als Pfosten oder als
Untiere oder als Summe von Tierleibern begreifen. In diesem Umstellen
des Auges, in diesem So-oder-so-Begreifen ist offensichtlich der eigentliche
Reiz dieser höchst raffinierten Schnitzereien zu suchen — ein Reiz, den

wir nur noch als optische Spielerei kennen, der aber schon den germanischen

Kerbschnittarbeiten zugrunde liegt. Denn im Widerspruch zum Tastsinn

vermag das Auge die Vertiefungen auch als Erhöhungen zu verstehen.
Dieses Prinzip liegt auch der germanischen Dichtung zugrunde, die

ja durch das Stilmittel der Kenningar zu einem ähnlich komplizierten
Gebilde wie die Plastik gemacht wird: Man sagt nicht «Meer», sondern «Odins
Rosse» und kann dann sowohl für «Odin» wie für «Roß» noch einmal poetische

Deckworte setzen. Wer nicht eingeweiht ist, vernimmt einen durch
Stabreim und Gleichzahl der Hebungen kunstvoll gebundenen, aber mit
dem seinem Verstände nicht begreifbaren Wortlaut; der Kenner des Ken-
ningar-Prinzips erfaßt dagegen auf Grund seines Wissens die den eigentlichen

Sinn bergende «Grundstimme». Er hört aber zugleich die poetische
«Deckstimme» oder sogar Deckstimmen, und der Reiz besteht wie bei der
Sequenz, bei der mehrstimmigen Melodie und bei der Schnitzerei darin,
einmal dies, einmal das oder beides zusammen aufzunehmen. Denn die
Sequenz ist streng einstimmig.

Das Prinzip, daß etwas zugleich dies und zugleich das ist, liegt schließlich

auch der Allegorese zugrunde, deren Methode die karolingische Zeit
zwar von den Kirchenvätern fertig übernahm, die sie aber — man denke
an Amalar und Hrabanus Maurus — geradezu zur Schlüsselwissenschaft
erhob. Denn nach dieser Deutungsweise vernahmen die Eingewiesenen mit
dem Ohr den historischen Sinn der Bibelworte, mit dem durch Wissen
geschärften Verstände aber gleichzeitig noch einen oder womöglich mehrere
geheime Sinne, die Gott als Inspirator der schriftlichen Offenbarung in
dem Wortsinne verborgen hatte.



460 Rezensionen

In diesem Prinzip des «Dies und des Das>-Nebeneinander und zugleich
im «In-eins>-Sinn, das in so ausgeprägter Weise in keiner anderen Kultur
nachzuweisen ist, scheint mir — was ich hier nicht näher ausführen kann
— geradezu der Schlüssel für das frühe Mittelalter gegeben zu sein. Denn
so sehr Kunst, Dichtung, Musik und Wissenschaften auch durch verschiedene

Traditionen bestimmt gewesen und ihre eigenen Wege gegangen sind,
so sind sie sich doch dadurch nahegekommen, daß sie jenem Prinzip Einlaß
gewährten.

Unter diesem Gesichtspunkt bedeutet es einen Fortschritt,
daß wir nun dank W. v. d. Steinen einen klaren Einblick in die
Entstehung und die Struktur der Sequenzendichtung erlangt
haben. Ein Teilvorgang des skizzierten und noch sehr der
Aufhellung bedürfenden Prozesses ist nun zeitlich und geographisch

festgelegt, in Anfangs-, Blüte- und Reifezeit aufgegliedert

und nicht nur nach den äußeren Formen, sondern in seinem
inneren Wesen erschlossen worden.

Göttingen. Percy Ernst Schramm.

Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik III/3, Zollikon-Zürich,
Evangelischer Verlag, 1950, VII u. 637 S., geb. Fr. 31.20.

Mit dem dritten Teilband des dritten Bandes der kirchlichen
Dogmatik geht Karl Barth zur Behandlung der Lehre von der
Vorsehung über. Im äußeren Anschluß an das traditionelle
Schema der Vorsehungslehre wird das göttliche Erhalten,
Begleiten und Regieren gesondert abgehandelt. Innerlich ist aber
diese Vorsehungslehre ein radikaler Bruch mit einer sehr alten
und verbreiteten Tradition, wonach die Vorsehfing als articulus
mixtus betrachtet und in einer subtilen Synthese aus Bibel und
Metaphysik gelehrt wurde. Hier ist die Vorsehung streng chri-
stologisch bestimmt, und es wird gegen alle Theodizeespekula-
tionen Front gemacht. Die Maxime, daß das Walten Gottes über
und mit seiner ganzen Kreatur im Lichte seines Waltens im
Gnadenbunde, im Lichte seines Werkes und seiner Offenbarung
in Jesus Christus gesehen werden muß (S. 127), wird nie
verletzt. Es wird dadurch ein fester Boden für eine neue und eigenartige

Vorsehungslehre gelegt. Einzelheiten können in einer
kurzen Besprechung nicht genannt werden. Hier sei nur eines
erwähnt: die Weise, in welcher in dem wichtigen Abschnitt vom
Gebet (S. 311—326) von der Freiheit der Kreatur gesprochen



Rezensionen 461

wird, wo sichtbar wird, wie radikal der biblische Ansatz hier
durchgeführt worden ist.

Die größte Diskussion wird wohl § 50 «Gott und das Nichtige»

hervorrufen. Meines Erachtens sollte man aber hier
gerade nicht zu schnell fertig werden und Barth irgendeinen
«Monismus» zuschreiben. Man könnte vielleicht, wenn man von
den früheren Teilbänden herkommt, gegen die Verwendung des
Wortes «nichtig» zur Charakterisierung des Bösen einige
Bedenken erheben. Aber so wie der Begriff hier entfaltet wird,
wird man zugestehen müssen, daß Barth hier der Gefahr,
entweder manichäisch oder pelagianisch vom Bösen zu lehren,
der beinahe keiner in der Geschichte der Dogmatik ganz
entgangen ist, in einer sehr eindrücklichen Weise entweicht. Denn
hier wird einerseits das Böse als wirklich in der Welt des
sündigen Menschen und andererseits als der guten Schöpfung Gottes

in jeder Hinsicht nicht zugehörig gesehen. Selbst die
gewiß kühne Bezeichnung des Bösen als «eines gefährlichen
Scheins» behält, so wie sie hier interpretiert wird, ihr gutes
Recht (S. 424—425).

Die gewaltige Angelologie, die im § 51 den Band beschließt,
wird hier leider nicht in Einzelheiten besprochen werden können.

Auch hier scheint mir eine sehr notwendige Aufräumungsarbeit

geleistet zu sein.1
Die Fragezeichen des Lutheraners werden in diesem

Teilhand nur wenige und unbedeutende sein im Vergleich mit den
beiden vorhergehenden Teilbänden. Vielleicht kann man so

sagen: in diesem Teilband ist weniger Genialität und mehr
Bibeltreue als in seinen Vorgängern. Deshalb ist dieser Band,
obwohl ästhetisch weniger reizend, theologisch mehr fruchtbar
als III/l und III/2. Und doch gibt es auch hier schöne Dinge,
die man nur bei diesem Theologen findet, vor allem das herrliche

Stück über Wolfgang Amadeus Mozart (S. 337 ff.), das

jedem Freund Mozarts (und Barths) eine Freude machen muß,
abgesehen davon, daß die Interpretation Mozarts, die hier
gegeben wird, wahrscheinlich sowohl musikalisch als theologisch
problematisch ist. Denn ist es nicht die Dämonie und nicht nur

1 Zu Karl Barths Sicht der biblischen Dämonologie vgl. Karl Ludwig
Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht, in dieser Zeitschrift 1951 Heft 3,

insbesondere S. 171 f., 175 f.



462 Rezensionen

die gute «Schattenseite» der Schöpfung, die hei Mozart hörbar
wird (Don Juan)? Immerhin — hier ist etwas zu hören, was
dem Theologen nicht gleichgültig sein kann. Es gehört zur
Größe dieses wahrhaft großen Buches, daß Mozart dem Theologen

sein Zeugnis hier ablegen darf. Dadurch wird die Treue
der Bibel gegenüber gewiß nicht vermindert.2

Àrhus/Dänemark. Regin Prenter.

Oskar Hammelsbeck, Evangelische Lehre von der Erziehung,
München, Chr. Kaiser-Verlag, 1950, 267 S., brosch. DM. 8.30,
Halbleinen DM. 10.50.

Auf drei verschiedenen Ebenen bewegt sich die Erörterung
des Problems. Da ist der in der alltäglichen Praxis sichtbare
Gegensatz von Kirche und Schule, kirchlichem Reden von
Erziehung und säkularisiertem Erziehen. Auch im abgelegensten
Dorfe läßt sich diese Gegensätzlichkeit nicht übersehen: das
Dorfbild ist nun einmal dominiert durch die beiden großen
Gebäude der Kirche und der Schule, durch den Tempel der
Religiosität alter Zeiten und den Tempel moderner Bildung.
Von hier aus würde sich die Frage so stellen, ob denn nicht
unter Christen eine Einigung möglich wäre in dem Sinne, daß

von der Kirche her eine letzte Krönung des von der Schule
grundlegend Geschaffenen zu erwarten sei, ein letztes
Alpenglühen, das sich versöhnend und verklärend auf das Tun des

profanen Pädagogen legt.
Daß hier Probleme vorliegen, und wäre es nur die Frage

der Zuordnung von Pfarrer und Lehrer im Geschehen einer
Erziehung, wird durchaus gesehen, und es wird uns darüber
Gescheites und sehr Beachtliches gesagt. Wichtiger aber ist,
daß nun in aller Klarheit die dahinterliegende Diastase erkannt
wird zwischen allem menschlichen Bemühen um Erziehung
und dem, was von Gott her in Christus geschehen ist und noch
weiterhin geschieht. Nun stünden einander gegenüber das
menschliche Bemühen mit seinem Wissen um das
Hineingeborensein in diese Welt und die ihr eigene Art der Wirklich-

2 Inzwischen ist Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik III/4 erschienen,
wo die Lehre von der Schöpfung behandelt wird; dieser Band, der die Barth-
sche «Ethik» enthält, wird in dieser Zeitschrift von Nils Hansen See, Kopenhagen,

rezensiert werden.



Rezensionen 463

keit, um Erbmasse und Dispositionen, um Umwelt und Schicksal,

um funktionelle Erziehung durch alle jene Faktoren, die
nicht ins Bewußte des Kindes hineinragen und doch seine
werdende seelische Struktur aufs nachhaltigste beeinflussen, auch
um die Kräfte und Gesetzmäßigkeiten in der Entwicklung des

kindlichen Seelenlebens. In diesen Rahmen des fest Gegebenen
stellt die säkularisierte Pädagogik hinein all jene Maßnahmen,
die von Eltern, Schule, Staat und Kirche zu ergreifen sind, um
Menschen zu wahrem Menschentum hinzuführen, zur
religiössittlichen Persönlichkeit in irgendeiner Fassung, zum
Reifwerden zu einer irgendwie beschriebenen Gemeinschaft. Darum
glaubt sie auch über die erzieherische Beeinflussung des
Individuums hinaus rechnen zu dürfen mit der Möglichkeit einer
Neuerziehung eines Volkes, ja mit der Zubereitung zu neuer
Völkergemeinschaft zum wahren Frieden. So muß säkularisierte

Erziehung mit Notwendigkeit immer wieder hinauslaufen

auf einen Versuch säkularer Welterlösung durch
pädagogische Bemühung.

Es ist ein Verdienst der vorliegenden Arbeit, die Mächtigkeit

und an ihrem Orte unleugbare Wichtigkeit dieser Belange
zu sehen und sie durchaus ernst zu nehmen. Auch im Blick
darauf wird uns Beachtliches und zum Weiterarbeiten
Anregendes gesagt, wenn auch die gedrängte Darstellung sich nur
allzu oft auf kurze Ausblicke, auf Andeutungen, auf Hinweise
beschränkt, deren reichere Entfaltung dem Suchenden zugute
kommen müßte.

Auf der andern Seite, sich aufs schärfste abhebend, steht
all das, was von Gott her in Christus an uns und für uns getan
ist und das im Blick auf eine heranwachsende Generation
gebunden ist an das Geschehen der Taufe, des Hörens des Wortes,
des Hinzugetanwerdens zur Gemeinde derer, die sich ums
Abendmahl versammeln, und das im großen Gegensatz zu allem
profanen Bemühen um den heranwachsenden Menschen nicht
endet in Tod und Zerfall, sondern im Berufensein zum ewigen
Leben und zum Kommen des Reiches. Daß auf dieser Ebene
Gott und der Herr allein erzieht und bildet, daß es beim
Erzieher ausschließlich gehen kann um ein vom Herrn her
Erzogensein in «Zucht und Vermahnung», daß hier alles Tun
des Menschen ein Ende hat und Gott allein seine Kinder zu



464 Rezensionen

sich zieht, das wird vielfältig herausgearbeitet und mit so
großer Deutlichkeit immer wieder gesagt, daß doch sehr zu
hoffen steht, daß keiner das Buch Hammelsbecks aus der Hand
legt, ohne sich zum mindesten darüber zu ärgern oder doch zu
neuer Erkenntnis zu gelangen.

Bis hierher dürfte der Verfasser sich unsrer ungeteilten
Zustimmung erfreuen. Aber nun beginnt die Schwierigkeit:
wie kommt es nun im Räume dieser Wirklichkeit zu einer
evangelischen Lehre von der Erziehung? Hier wird die Sache
für den Zuschauer interessant, denn es handelt sich darum,
zwischen den beiden gewaltigen Felswänden, die scheinbar
hoffnungslos durch einen Abgrund geschieden sind, ein Seil zu
spannen, auf welchem mit einiger Kunstfertigkeit nun doch
ein pädagogisches Tun, ein «kritisches Ja zu den öffentlichen
Bemühungen um eine menschlich erträgliche Gemeinschaft»
vorgeführt werden könnte. Daß dieses Balancieren über dem
Abgrund für den Verfasser nicht ohne manches Zittern
geraten will, davon dürfte doch wohl der etwas gequälte Stil des
Buches Zeugnis ablegen mit seiner essayistischen Gestaltung,
seinem scheinbar impulsiven Hervorquellen immer neuer
Gesichtspunkte — und schon hat sich wieder ein neuer Begriff
eingeschlichen, den man zum Weiterführen des Gespräches
braucht —, mit seinen je und je ausgezeichneten Formulierungen,

mit seinen geistreichen Aperçus, bestechend durch Tiefe
— oder ist es nicht manches Mal nur ein Anschein tiefer
Erkenntnisse? — und seinen vielen Vorbehalten und allzu kurzen
Hinweisen. Man bedenke, was daraus würde, wollte man diese
Teile des Buches übersetzen in die formvollendete Klarheit
französischen Stiles und damit zugleich umdenken in die Logik
französischen Geistes? Wir könnten uns denken, daß z. B.
Magdalene v. Tiling und K. Jarausch ein solches Experiment
erheblich besser durchstehen würden.

Prinzipiell ist über diese dritte Ebene, auf welcher sich mit
Zittern und Zagen und doch etwa auch mit einer gewissen
Forschheit die vorliegende Untersuchung bewegt, zu sagen,
daß es vor allem Reden über Pädagogik unter dem Glauben zu
einer Klärung über das Verhältnis von Gesetz und Evangelium

kommen müßte. Daß hier keineswegs ein Abschluß der
Diskussion zu erwarten steht, hat das Herborner Religions-



Miszellen 465

gespräch doch sehr eindrücklich gezeigt. Es wird daher eine
«Evangelische Lehre von der Erziehung» heute nichts anderes
sein können als ein Versuch, von den sehr hypothetischen
Aussagen einer irgendwie gearteten christlichen Ethik aus sich
über den Abgrund hinauszuwagen, wobei es immer noch
geschehen könnte, daß man eben doch noch mit einem Fuß auf
dem Boden der profanen Pädagogik steht, von deren
weltanschaulicher Begründung man sich so endgültig distanziert
zu haben glaubte.

Hammelsbeck glaubt den tragenden Grund in der Ethik
Dietrich Bonhöffers gefunden zu haben; man könnte es ja auch
mit Gogarten versuchen. Solange aber der Weg mit so viel
Vorsicht gegangen und dabei so viel Wertvolles zu sehr konkreten
Fragen der Schule und der Erziehung zutage gefördert wird,
kann der Leser nur dafür danken, daß wieder einer das Wagnis

auf sich genommen hat und es weiß, daß auch ihm nicht
die endgültige Erkenntnis geschenkt ist. Vielleicht ließe sich
das alles am besten diskutieren auf dem Boden jenes Humors,
der dem Verfasser so besonders wertvoll geworden ist.

Neuallschwil/Baselland. Julius Schweizer.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Das semitische Wort für «Leiter, Treppe».

Aehnlieh wie beim semitischen Wort für Vogel (ThZ 5, 1949, 315 f.)
und für Korb (ebd. 7, 1951, 77 f.) ergibt die Bestandesaufnahme in den
einzelnen semitischen Sprachen ein zunächst sehr vielgestaltiges Bild: hebr.
(nur Gen. 28,12) und mittelhebr. sulläm, phön. slmt (wohl plur. dazu wie
mittelhebr.), jüd.-aram. sullämä und sullemä, arab. sullamun, südar. salläm
und sallüm (C. Landberg, Hadramout, 1901, 611 f.), christlich-palästin.
selümä (bisher erst in einem von M. Black zu edierenden Horologion, s.
Presentation Volume W. B. Stevenson, 1945, 35 f.), samarit. sellem oder
sallam (Petermann, Gramm. S. 62), syr. sebbeltä (Brockelmann, Lex., sebletä
Payne-Smith), neuaram. semla (Bergsträßer, Glossar 81), neusyr. sïmaltâ
(Maclean, Diet. 227 b), mandäisch sumbiltä und siblä (Nöldeke, Mand. Gramm.
76. 173, Lidzbarski, Ginza II 87s, 4903).

Die starke Variabilität der Form erklärt sich auch hier daraus, daß
zwei der Radikale Sonorlaute sind, bei denen Metathese besonders gern
auftritt (Brockelmann, Grundriß I§98). Bei der Frage nach der Grundform

ist man zunächst vom Hebräisch-Arabischen ausgegangen und hat

30


	Rezensionen

