Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 6

Artikel: Zur Frage der christlichen Kunst
Autor: Oyen, Hendrik van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877501

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 423

Zur Frage der christlichen Kunst.

Vortrag im Schweizerischen evangelisch-kirchlichen Verein
in Basel am 15. Oktober 1951.

Wir stehen mit der Frage nach dem Verhiltnis des christ-
lichen Bekenntnisses zur Kunst als evangelische Theologen in
einer gemeinsamen Not. Die vor kurzem hier in Basel abgehal-
tene Diskussion iiber die Fensterscheiben im Miinster hat die
Not der theologischen Lage scharf erhellt. Was fiir friihere
Generationen scheinbar eine ungebrochene Einheit war, ist es
fiir uns gewill nicht mehr, aber zugleich ist es unmdéglich, sich
mit einem vollstindigen Bruch zwischen Religion und Kunst
abzufinden; wir kénnen uns einfach diese Absage an die Kul-
tur nicht leisten. Die Kirche steht ja selber mitten in der Kultur
drin, und insofern sie in dieser zeitlichen Welt Gestalt an-
nimmt, hat sie sich auf die Frage der Gestaltgebung, der Form-
prigung zu besinnen. Und diese Forderung der Gestaltgebung
meldet sich auch dort an, wo wir uns vielleicht kaum mehr
bewult sind, da wir mit ihr zu tun haben: nicht nur beim
Kirchenbau stellt sich die Frage, sie macht sich bei der liturgi-
schen Gestaltung des Gottesdienstes spiirbar, sie ist bei der
Wortverkiindigung dabei (wo wir sie gerne ignorieren), sie
wandert mit uns in die Gestaltung der alltiglichen Lebensfra-
gen, wenn wir es uns nicht erlauben kénnen, einfach darauf-
los zu leben, stillos, formlos und chaotisch, sondern ein Leben
aus dem Glauben an Jesus Christus mit der Forderung an uns
herantritt, dem Bilde des Sohnes gleichférmig zu sein (Rom.
8, 29), also eine forma fidei, wie Liuther es ausdriickt, im Glau-
ben auszutragen, die den Glaubenden vor dem Nichtglaubenden
auszeichnet. So greift, theologisch gesprochen, die Dogmatik
ein in den Bereich der Ethik, aber nicht weniger in den Bereich
der Aesthetik und der Kulturgestaltung.

Daf ich hier vor Ihnen stehe, hat seinen Grund nicht darin,
daf} ich mich als einen besonderen Spezialisten in diesem Be-
reich, wo die systematische Theologie einer grundsitzlichen
Auseinandersetzung mit der kiinstlerischen Seite der Kultur
gegeniibersteht, betrachten diirfte. Sie hat ihre Verantwortung
ausschlieBlich dort, wo ich um unsere gemeinsame Not weil}
und die systematische Theologie zur Erhellung dieser Fragen



424 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

dienstbar machen mochte. Dieser Vortrag soll namentlich im
Zeichen der Anerkennung beziiglich zweier Leistungen auf
diesem Gebiete stehen: erstens die von der Studienabteilung des
Weltkirchenrates veranlafite Konferenz zum Problem der
Kunst im Mai des vorigen Jahres auf Schlofl Bossey, deren
Vortrige und Diskussionen mir zur Verfiigung standen, zwei-
tens die meisterhafte Abhandlung des kiirzlich verstorbenen
Kollegen Gerardus van der Leeuw « Wegen en Grenzen» (hol-
lindisch erschienen), das grofite zusammenfassende Werk, das
bis jetzt zu unserem Thema veroffentlicht wurde. Ich werde
mich 6fters auf seine Thesen beziehen miissen, denn sein Ver-
such ist ja ausgesprochen einer Theologie der kiinstlerischen
Gestaltgebung gewidmet.

1. Phinomenologischer Teil.

Fragen wir uns zunichst: Was ist eigentlich Kunst? Die
Antwort wird sich vorerst im allgemeinen auf die durch Uebung
zustande gekommene Fédhigkeil beziehen miissen; im Holldndi-
schen «kundey im Unterschiede von «kunsty. Wie das lateini-
sche «arsy zuniichst Geschick, Geschicklichkeit und Gewandt-
heit bedeutet und dann auf Handwerk und Gewerbe iibergeht,
um schlieflich auf das Kunstwerk, den Kunstwert und die
Kunstgottin hinzuweisen, wobei es ebenfalls im abschitzen-
den Sinne als Kunstgriff und Kiinstlichkeit verstanden werden
kann, so durchwandert auch unser Wort Kunst die Héhen und
Tiefen vieler menschlicher Moglichkeiten: beim Praktischen
anfangend: bei der Baukunst und Kochkunst erhebt sich die
Kurve in die freien Kiinste und die reine Betrachtung und den
Genul} der Schonheit bis in das Ideal der gottlichen Musen wie
Terpsichore, Euterpe und Kalliope und wie sie alle heillen mo-
gen, um dialektisch in den Kiinsteleien des Akrobaten und Zau-
berers sich aufzulésen.

Was fiigt eigentlich all diese Méglichkeiten zusammen, daf
sie sich alle innerhalb der einen Kategorie « Kunsty zu bewegen
haben? Zunéchst ein menschliches Konnen; dann ein Umgang
mit dem Anschaulichen, mit dem Material; weiter eine prak-
tisch-freudige Gestaltgebung, ein Spiel mit diesem Material,
endlich eine Aussage, die mit diesem Spiel bezweckt ist, eine
Zeichengebung im mitmenschlichen Zusammenleben. Haben



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 425

wir mit diesen vier Aspekten die Kategorie der Kunstfertigkeit
im allgemeinen nach ihrer Erscheinungsart richtig umrissen,
dann gilt es jetzt, aus diesem weiten Gebiet die Sicht der eigent-
lichen, der schonen und freien Kunst, wie wir gerne sagen,
herauszuschilen. Wodurch unterscheidet sich diese vom rein
technisch-kunstgewerblichen einerseits, andererseits vom spie-
lerisch-akrobatischen der blendenden Virtuositit? Hier gera-
ten wir in nicht geringe Schwierigkeiten mannigfaltiger An-
sichten und Schulen. Eine so elastische Definition, die alle
Schulen befriedigen wiirde, wollen wir gewill nicht erkiin-
steln! Wir diirfen nicht iibersehen, daf} jeder definitorische Ver-
such das Scheitern schon in sich trigt. Aber vergegenwiirtigen
wir uns, dafl ein Kunstwerk in erster Instanz ein Werk ist: es
setzt sachliche Fachkenntnis voraus, das sachgemiille Ringen
mit der Materie und ihren Gesetzen, seien es wie in der Musik
die Gesetze des Klingens oder in der Plastik die Gesetze des
Stoffes, irgendwie handelt es sich um die demiitige Aneignung
und geduldige Anstrengung des Erlernens und Schaffens. Aber
nun soll sich das Werk eben als Kunst gestalten: das heilit, es
soll das ausdriicken, was der schaffende Mensch empfindet, ge-
fiihlt, erlebt, errungen hat. Die Kunst ahmt also nicht aufs neue
ein Stiick der Wirklichkeit nach, sondern transfiguriert die
Wirklichkeit nach dem Erleben des Kiinstlers. Sie macht nicht
eine Nachbildung der Wirklichkeit, sondern sie bildet das
menschliche Erleben der Wirklichkeit in der Sprache der schaf-
fenden Intuition nach. In dieser Transfiguration liegt die Sehn-
sucht des Menschen, das Zeitliche und Beschrinkte des mate-
riell Gebundenen im Kunstwerk zum Unendlichen und Wesen-
haften, zum FKigentlichen und Urspriinglichen auszuweiten.
Das Kunstwerk ist eine Zeichengebung, eine Signifikation des
Eigentlichen, was ausgesagt werden soll. Der Kiinstler gewinnt
einen Findruck von und an der Wirklichkeit, und diesem Ein-
druck versucht er Ausdruck zu schenken. Das Kunstwerk ist
also der Versuch, die Einigung dieser beiden zu gestalten und
in dieser Einheit eine héhere Notwendigkeit auszusagen. Edu-
ard Spranger hat in seinem Buch «Lebensformen» diesen Sach-
verhalt folgendermafien richtig formuliert, wenn er sagt: «Das
Gesetz der Kunst oder des Phantasiegebietes ist das Gesetz der
volligen Verschmelzung von Eindruck und Ausdruck. Ge-



426 H.van Oygen, Zur Frage der christlichen Kunst

schauter Gegenstand und seelischer Gehalt, jedoch nicht nur
der rohe Gegenstand und nicht nur meine fliichtige Seelenlage,
sollen sich durchdringen. Ihre Grenze soll in einem Gebilde
aufgehoben werden, die gleichsam eine verschmolzene seelische
Lebenseinheit {iber dem Gegenstand und dem Beschauer erste-
hen lafBty (S.75). In diesen Worten ist etwas vom Wunderwerk
der Kunst geahnt: Das Gesetz der Sache und das Gesetz der
Seele sollen zu einer Einheit verschmelzen. Welt und Mensch
sollen in einem Gebilde in den Spannungen ihrer eigenen Ge-
setzlichkeiten aufgehoben, ergriffen, neu zusammengefiihrt
werden. Und diese Einheit tritt nun in Erscheinung. Damit,
dal sie in Erscheinung tritt, bekommt sie Form, es entsteht ein
Stil. Vielleicht iiberwiegt in diesem Versuch zur Verschmel-
zung einmal das Objekt, dann spricht man vom impressionisti-
schen Stil, vielleicht hat im Kunstwerk die Intuition der objek-
tiven Welt gegeniiber den Hauptakzent, dann sprechen wir von
Expressionismus.

Mit diesen kurzen Andeutungen zum Phinomen des Kunst-
werks hingt nun eine Reihe anderer Fragen zusammen, die
uns dorthin fithren, wo wir uns heute morgen eigentlich auf-
halten wollen. Ich meine folgendes: Kunst als Phiéinomen des
Menschlichen iiberhaupt; Kunst und Schonheit; Kunsterlebnis
und Lob Gottes. Mit diesem letzten stehen wir dann an der
Schwelle desjenigen, was uns eigentlich bewegt.

Wir konnen die Existenzformen des Menschen nicht verste-
hen, wenn wir dessen dsthetisches Bewulitsein ignorieren. Wir
beobachten, wie das Erwachen des Bewultseins bei den primi-
tiven Voélkern mit der Transfiguration der Wirklichkeit in
kiinstlerischer Gestaltung zusammenfillt. Dort, wo das Reli-
giose, Kthische und Sozial-Oekonomische noch in ungeschiede-
ner Kinheit der Existenz verwoben sind, erwacht der Rhythmus
als Ausdruck der bewegten Seele, und wird der Tanz zur
Quelle aller andern Kiinste: die Musik, das Lied, das Epos, die
Plastik. Im Bewegungszauber iibernimmt der Mensch die Be-
wegung aus der ihn umgebenden Welt und iibertrigt sie nun
auf seine Art und Weise wieder auf die Wirklichkeit. Es gibt
eine neuere Definition der Kunst als «der rhythmische Aus-
druck der seelischen Ergriffenheity. Mit dieser Definition ist
das Phidnomen des isthetischen Bewulitseins ausgesagt; neben



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 427

dem theoretischen und dem praktischen Bewultsein gibt es als
Erscheinung der menschlichen Existenzformen das Bediirfnis,
die Wirklichkeit aus der seelischen Bewegtheit neu zu gestal-
ten, nachzubilden, der Freude und der Angst, der Begliickung
und der Trauer innerhalb dieser Wirklichkeit Ausdruck zu
verleihen. Sie ist von friihesten Zeiten an zu innigst mit dem
religiosen Bewultsein verbunden; das Heilige und das Kiinst-
lerisch-Schéne sind hier untrennbar verschmolzen. So haben
alle Religionen ihren eigenen kiinstlerischen Ausdruck, selbst
die, welche am distanziertesten sich dem Bilde gegeniiber ver-
halten: die jiidische und die islamitische. Von diesem Brenn-
punkte der ganzheitlich-religios-kiinstlerischen Veranlagung
des Menschen aus breitet sich nun der Rhythmus des &stheti-
schen Bewulitseins bis in die entferntesten Bereiche des Lebens
aus; unvergleichlich viel mehr als sittliche beniitzen wir dsthe-
tische Bewertungen; das Gute ist uns hochstens das Niitzliche:
so reden wir doch von guten Schuhen, einer guten Zigarre und
unserm guten Anzug; dabei sind wir nicht innerlich geriihrt
und bewegt; wir reden aber von «schény, wenn das tatséchlich
der Fall ist: wovon schwérmen wir in unsern Ferien anders als
von der schénen Landschaft und vom schénen Wetter und ho-
ren uns beildufig vielleicht auch noch eine schéne Predigt an,
aber wir sehen uns zu Zeiten vielleicht auch noch eine schéne
Sportveranstaltung an, und iiberhaupt unser ganzes gesell-
schaftliches Benehmen ist schén, wenn wir tausend und einmal
am Tage guterzogen sagen: danke schon. Ohne Transfigura-
tion kommt unsere Existenz eben nicht aus; ohne rhythmische
Erregung und Bewegtheit, die im Grunde schon, ndmlich emo-
tional-dynamisch ist, ist der Tod im Topf! Wie kénnten wir
iiberhaupt etwas von unserer gegenwirtigen Kultur und unse-
rem Néchsten verstehen, ohne uns die integrale Aesthetisierung
des Lebens zu vergegenwirtigen, in der es fiir die meisten
Menschen, inclusive die kirchlichen, nur noch ein Werturteil
gibt: schon oder nicht-schon. Wir stehen einer vollstindigen
Sékularisierung des #sthetischen Bewulitseins gegeniiber, und
man kann es gut verstehen, dafl mancher es mit der Angst zu
tun bekommt, wenn er die Gefahr wittert, dafl auch der christ-
liche Gottesdienst solech einer Aesthetisierung anheimfallen
konnte.



428 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

Das isthetische Bewulitsein gehort zu den Grundformen
der menschlichen Existenz, auch im Bereich des menschlichen
Denkens. Es gibt kein modernes philosophisches System, das
sich damit nicht auf irgendeine Weise abfinden mufite, ja das
nicht gerade im Moment des Aesthetischen geradezu in eine in-
nere Krise hineingezogen wurde und neue und ungeahnte
Wege zu begehen sich gezwungen sah. Es wiire lohnend, sich
die Krise des Systems in der Philosophie Kants zu vergegen-
wirtigen, wie er in der Kurve der Aesthetik die Weiche von
der theoretisierenden Vernunft nach der wirklichkeitsnahen
Urteilskraft vorfand, um damit der friiher so édngstlich gemiede-
nen produktiven KEinbildungskraft wieder ihre Rechte und dem
schopferischen Geiste Einlal zu gewidhren. Wie ist Schleier-
machers Theologie ohne die kiinstlerische Poiesis zu denken,
die fiir die ganze Romantik so bezeichnend ist? Sind wir uns
bewulit, daBl die Systembildung des Neukantianismus in Cohens
Aesthetil des reinen Gefiihls ihre innere Krise durchlebte und
von diesem Augenblick an der Panlogismus des reinen, metho-
dischen Subjektivismus gesprengt war? Ist es nicht bezeich-
nend, dafl der Wendepunkt fiir Heideggers Philosophie in einer
Besinnung iiber das Problem des Schénen und des Kiinstleri-
schen in seinem Buche Holzwege sich befindet? Es ist gewily
nicht zuviel gesagt, wenn ich behaupte, dall die eigentliche
Problematik der Philosophie seit der Aufklirung sich um das
richtige Verstindnis des #sthetischen Bewulitseins konzen-
triert. Denn was wir vorhin als das Wesen des Kunstwerkes
als Einheitsgestaltung zwischen Eindruck und Ausdruck, zwi-
schen Welt und Mensch bezeichneten, ist das Grundproblem
des modernen Denkens. Es bekommt in Hegels Begriff der Ver-
mittlung seinen hdchsten und prignantesten Ausdruck: dank
der denkerisch-schéopferischen Vermittlung des menschlichen
Geistes vereinigen sich, quasi rhythmisch, das Endliche und das
Unendliche, das transzendentale Subjekt und das transzenden-
tale Objekt; dank dieser Synthese entriickt sich der Geist an
aller Kontingenz des endlichen Daseins, um sich in der schép-
ferischen Spontaneitéit als eigentlichstes Selbst zuriickzufinden.
Ks bedeutet den Tod des transzendenten Gottes und die Ge-
burt des «wahreny Gottes im Menschen. So hat sich Hegel,
nach dem Worte Holderlins, «gesehnt nach den Tagen der Ur-



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 429

welt, wo jeder die Erde streifte wie ein Gotty. Das, wovor sich
Kant — gewill von einer tief-christlichen Intuition her — am
meisten gefiirchtet hat, die Auslieferung des menschlichen Gei-
stes an die produktive Einbildungskraft, von welcher er be-
merkt, «daB wir oft und gern mit ihr spielen, aber daf} sie als
Phantasie ebenso oft und bisweilen sehr ungelegen auch mit
uns spielty, sie feiert ihre héchsten Triumphe in Hegels Begriff
der Vermittlung. Die Philosophie ist zur Kunst geworden. Sie
ist selber die rhythmische Gestaltung aus dem Urgrund des
schopferisch-gittlichen Erlebens. Sehr gut sagt Henri Niel in
seinem Buche «De la méditation dans la Philosophie de Hegel»
(p. 319): «En définitive, le beau n’exprime pas autre chose que
la parfaite réussite de cette ceuyre de création ou la liberté, qui
est & 'ceuvre & tous les degrés de 'univers, se saisit et s’objec-
tive elle-méme.» Das Gute und das Schone und das Wahre sind
identisch, jedes nur eine Seite der schopferischen Selbstgestal-
tung. Hier gilt das beriihmte scholastische adagium: ens est
verum, est bonum, est pulchrum, est divinum. Wie gewaltig die-
ses dsthetische Bewulitsein sich, nun ganz von der Seite der
sinnlichen Erscheinung, in den Lehren des dialektischen Mate-
rialismus, bei Nietzsche und im modernen Existentialismus be-
merkbar macht, braucht nicht ndher ausgefiihrt zu werden;
auch hier erlebt das dsthetische Bewulltsein eine vollstindige
Sikularisierung.

Wenn wir so den Totalanspruch des Aesthetischen im Le-
ben und Denken aufgedeckt haben, eine Flucht und eine Erhe-
bung zugleich: eine Flucht, insofern der Mensch sich hier am
bequemsten dem Anspruch des sittlichen Bewultseins, der ihn
ins Gericht fiihrt, entzieht, eine Krhebung, insofern er sich
nun im Moment der Transfiguration der Wirklichkeit gottliche
Schopferherrlichkeit anmalit... da spiiren wir den Gefahren-
bereich eines Aspektes unserer kxistenz, der uns in unserer
Geschopflichkeit mitgegeben ist, dem wir uns offenkundig nicht
entziehen konnen, weil wir ohne Transfiguration der Wirklich-
keit nicht einen Augenblick auskommen, der uns aber zugleich
an einen schwindelerregenden Grat unserer Existenz heran-
fithrt, wo es uns fast nicht moéglich ist, nicht in den Abgrund zu
stiirzen. Wie kommen wir aus, ohne in der Gestaltgebung der
Transfiguration uns selbst in Gott zu transfigurieren?



430 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

Diese Frage wird uns begleiten miissen, wenn wir uns jetzt
an die anderen Gesichtspunkte heranwagen: Kunst und Schon-
heit. Denis de Rougemont hat in seinem Vortrag iiber die Mis-
sion des Kiinstlers in Bossey die geliufige Korrelation zwi-
schen Kunst und Schonheit in Frage gestellt. Er macht drei
Bemerkungen, die sich folgendermallen zusammenfassen las-
sen: kein grofler Kiinstler wiirde auf die Frage, was er schaffe,
antworten: er bezwecke Schonheit. Ganz egal, ob es nun schén
oder hiflich, lieblich oder abstoflend ist, was er macht, es
kommt ihm darauf an, auch um den Preis der HéRlichkeit,
Wirklichkeiten auszudriicken. Zweitens gibt es in der Bibel den
Schonheitsbegriff, den wir kennen, nicht; es handelt sich dort
um Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe, Freiheit, nicht um Schon-
heit. Gott ist nicht Schonheit, sondern Liebe. Christi Weg ist
nicht schon, sondern wahr und schmerzlich. Drittens kann de
Rougemont mit dem Schonheitsbegriff nichts anfangen, weil
er, wie auch wir vorhin gesehen haben, so schillernd ist; man
kann alles mogliche schén finden, denn man nennt eben schon,
was man mit grofler Innigkeit liebt. Hinter dem Schénen sind
es die Werte der Gerechtigkeit oder Wahrheit, der Freiheit
oder der Liebe, die wir suchen. So distanziert sich de Rouge-
mont der Kategorie der Schénheit innerhalb des Bereiches der
Kunst gegeniiber; es kommt mir allerdings fraglich vor, ob er
damit recht hat. Versuchen wir das Kunstwerk, statt auf die
Ordnung der Schénheit, im direkteren Sinne auf die Werte der
Wahrheit und der Gerechtigkeit zu beziehen, dann wird m. E.
dadurch nicht nur der eigene typische Charakter des kiinst-
lerischen Handelns verkannt, sondern, was folgenschwerer ist,
es wird von vorneherein in den Bereich des Religiosen hinein-
gezogen und erlangt einen ausgesprochen metaphysischen Cha-
rakter. Gerade weil wir die Gefahren einer integralen Aestheti-
sierung vermeiden wollen und die Bereiche des Religitsen und
Aesthetischen zwar aufeinander bezogen, aber zugleich als
voneinander unterschieden verstehen wollen, ist es wertvoll,
die Kunst als den Ort des Schonen zu kennzeichnen. Natiirlich
sagt sich der Kiinstler nicht im voraus: jetzt will ich etwas
Schones zu machen versuchen oder: ich erzeuge Kunst. Er be-
zweckt die Schonheit gewill nicht, sondern aus der innern Be-
wegtheit schafft er Neues. Hier gestaltet sich etwas vollig



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 431

Eigenes, das nicht ohne weiteres ein Akt der Gerechtigkeit
oder der Wahrheit ist; ein Urteilsspruch im Gericht kann ein
Akt der Gerechtigkeit sein, hat aber freilich nichts mit Kunst
zu tun. Im kiinstlerischen Schaffen soll eben eine Seelenbewe-
gung mit allen in ihr enthaltenen Bedeutungserlebnissen an
dem Sinnlich-Konkreten, an dem Bildhaften sichtbar, horbar,
kurz anschaulich-vorstellbar gemacht werden. Ein solches Ver-
fahren nennt man ein dsthetisches, es ringt mit der wahrnehm-
baren Sinnlichkeit, und die Gefiihlserregung, die es aufruft,
nennt man schén oder unschoén, hiafllich usw. Natiirlich braucht
diese Schonheitsauffassung nicht gerade eine exklusiv-klassi-
sche zu sein, wo das Erlebnis des Harmonischen und des Mal-
vollen den Beschauer entziickt. Es kann eine Ergriffenheit sein,
die etwas als schon empfindet, weil es in der Ausfithrung ein-
heitlich und eindrucksvoll wirkt, wihrend es im Gegenstind-
lichen vielleicht gar nicht «schony ist, wie die Teufelsfiguren
in mittelalterlichen Handschriften oder die Skulpturen der goti-
schen Kathedralen, wie die Holle-Gestalten von Jeroen Bosch
oder die Elends-Figuren von Pieter Bruegel; auch die Spuk-
phantasien eines Odilon Redon oder die Mifigestalten des bel-
gischen James Ensor sind nicht, was man «schény nennen
konnte im Sinne vom holléndischen <mooiy, sie sind aber schon,
weil sie eine Einheitlichkeit von Ausdruck und Eindruck be-
sitzen, die den i#sthetischen Sinn auf positive Weise anregt.
So wiirde ich nicht beanstanden, Sartres Buch La Nausée, ob-
wohl es so viel scheuBliche Dinge enthélt, im kiinstlerischen
Sinne ein schones Buch zu nennen.

11. Biblischer Teil.

Wihrend ich also den ersten Einwand de Rougemonts bean-
standen mochte, haben wir es mit seinem zweiten nicht so ein-
fach, und dort stoflen wir gerade als Theologen auf eine nicht
geringe Schwierigkeit. Die Bibel kennt die Schénheit nicht, so
behauptet er. Das geht allerdings sehr weit, besonders wenn
man bedenkt, daBl es einem hollédndischen Theologen gelungen
ist, ein groBles Buch zu schreiben unter dem Titel: Die Bibel
als Buch der Schonheit. Ich fiirchte, de Rougemont hat sich
zu einseitig rein lexikographisch auf das Vorkommen des Wor-
tes schon (hebr. 19?, griech. kahég) beschrinkt. Da steht aller-



432 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

dings namentlich das AT der griechischen Literatur gegeniiber
weit zuriick; wenn Grundmann im Theologischen Wérterbuch
zum NT freilich behauptet: «Das Problem des Schonen tritt
iiberhaupt nicht in den Gesichtskreis des biblischen Den-
kens», dann ist das eine direkte Vergewaltigung der Tat-
sachen. Freilich gibt es in der Bibel nicht das xahég als
Erlebniszweck des éuwg, wie Platon im Symposion sagt: <Epwg
d’ éoTiv &pwg mepl 10 kakdv-. KEs ist nicht die harmonische Ertiich-
tigung des strebenden Menschen, der sich dem Géottlichen
nihert und an der Idee Teilhabe bekommt, dem wir in der
Bibel begegnen. Rein lexikographisch ist kah6c meist nur iden-
tisch mit ayaddéc und bedeutet edel, makellos, echt, geziemend,
trefflich, gut. So ein Beispiel fiir viele: Gen. 2, 18 o0 xalov elva
1OV dvdpwmov udvov es ist nicht gut, dall der Mensch allein sei.
Die Bibel hat keinen Anlafl, die hinaufstrebende Ertiichtigung
des Menschen iisthetisch zu verherrlichen, sondern sie lobt die
Herrlichkeit Gottes, die sich in seiner Schopfung kundgibt.
Hier gilt nun allumfassend das Wort des Apostels Paulus:
1.Tim. 4, 4 wdv kticua Y00 kKoAOv, kai 00dEV ATORBANTOV HETA EVXUPIOTIOG
NouBavouevov: ayidletar Yop dia Aoyou deol kai évrevZewg «denn alles
von Gott Geschaffene ist ‘schon’, und nichts ist verwerflich,
(vorausgesetzt) dafl es mit Danksagung empfangen werde, denn
es wird durch das Wort Gottes und durch Gebet geheiligts.
Hier liegt die Grundverfassung der biblischen Aesthetik
vor. Man konnte sagen, dall alle Kategorien einer biblischen
Schonheitslehre in diesem Worte enthalten sind: die pulchri-
tudo der Schopfung Gottes, der 'IW':_J;, die d6%a als Grund fiir
das Verhalten des Menschen, zweitens: die Dialektik: das, was
verwerflich scheint, kann an sich nicht verwerflich sein, es
ist der Herrlichkeit Gottes unterworfen; das einzig richtige
Verhalten kann nur Lob, Eucharistie, Dankbarkeit sein, denn
die Polaritit, innerhalb deren alles sich vollzieht, ist einerseits
das Wort Gottes, andererseits die &vrevZig, der Umgang, das
Zusammentreffen, der Bund, das Gebet. Innerhalb der Begnadi-
gung des Bundes Gottes mit dem Menschen wird in der Bibel,
sowohl im Alten wie im Neuen Testament, iiberschwenglich
diese Schonheit als die Herrlichkeit und die Majestit der Treue
Gottes mit den Menschen gelobt und gepriesen. Hier liegt aller-
dings ein anderer Schonheitsbegriff als in der griechisch-hel-



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 433

lenistischen Gedankenwelt vor, aber er ist nicht weniger ge-
haltvoll und hat uns sicher nicht weniger zu sagen, auch in
der gegenwirtigen Not um die Frage nach verantworteter
Kunst! Statt von einer «erschreckenden Liicke», die uns nach
Ansicht bestimmter Kunstkenner in der Bibel begegnet, spre-
chen zu miissen, gibt es dort eine so ungeheure Fiille an Lob
und Dank dank der Schopferherrlichkeit Gottes, dafl es ganz
unmoglich ist, in dieser kurzen Stunde sie auch nur einiger-
maflen zu wiirdigen. Wihrend der 7122 Gottes selber aller-
dings sich, insofern er sich direkt dulert, umhiillt in einer
unnahbaren Majestéit, meistens mit Wolken und Dunkel, mit
Gewittersturm angedeutet (Ex. 24,15 ff., Ps.29; 97, 1—6; Ez.
1, 1ff.) spiirbar macht, so ist es doch eine Tatsache, dal} das
Lob Gottes in seinen Werken als ein In-die-Erscheinung-Treten
seiner Herrlichkeit immer wieder erwihnt wird. Aus dem Her-
zen der gnadvollen Fiihrung Gottes mit seinem Volke heraus
breitet sich die Herrlichkeit iiber alles Geschopfliche aus. Das
Herz des Lobes klopft dort, wo der Tempel ist, wo der heilige
Kult stattfindet und die Zeichen seiner vergebenden Barm-
herzigkeit anwesend sind; das Herz ist die Mitte, wo alle ge-
schichtlichen Adern der Fiihrung Gottes zusammenkommen,
und darum jubelt der Gldubige in der Mitte der Gemeinde sei-
nem Gott entgegen. «Darum ist dieser gottliche Lichtglanz (als
Selbstoffenbarung) bei der Gesetzgebung, in der Stiftshiitte, im
Tempel erst recht mit 6za wiederzugebensy (von Rad im Theo-
logischen Worterbuch zum NT II, S.247/8). Aber von dieser
geschichtlich-kultischen Mitte, wo die Erlésung und die Hilfe
Gottes offenbar werden, strahlt das Lob Gottes in alle Him-
melsrichtungen aus und erlebt es der Bundesgenosse Gottes,
wie die ganze Erde und die Himmel und alle H6hen und Tiefen
das Lob Gottes singen. Alles Geschopfliche ist «schony, sagt
Paulus, fiir das dankbare Herz. Es steht zwischen Wort Gottes
und Gebet! So verstehen wir die scheinbar schroffen Ueber-
ginge vom Geistigen ins Natiirliche, wie z.B. Ps. 147, 2—4:
«Der Herr baut Jerusalem und bringt die Verjagten Israels
zusammen, er heilt, die gebrochenen Herzens sind, und verbin-
det ihre Wunde, der den Sternen die Zahl bestimmt und sie alle
mit Namen ruft.» Der Uebergang ist in Wirklichkeit iiberhaupt
nicht schroff, denn das Glaubenserleben ist ganzheitlich auf

28



434 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

die allumfassende Herrlichkeit aller Werke Gottes ausgerichtet;
auch das scheinbar Verwerfliche und Monstruds-Erschrek-
kende hat in dieser Totalitit der Werke Gottes seinen Platz
(vgl. Hiob 38 und 39). Und wenn fiir den Blick des Gldaubigen
jetzt noch nicht alles von Gottes Herrlichkeit erfiillt ist, dann
hat er die Verheillung Gottes, dal die Zeit kommt, wo die ganze
Welt von der Herrlichkeit Gottes erfiillt sein wird, wie es jetzt
schon die Seraphen in ihrem Lobgesang vorwegnehmen, nach
Jes. 6, 8 und Apk. 7, 9{. Das Lob Gottes ist immer von vorne-
herein von der freudigen Erwartung der Weltvollendung er-
fiillt. Die ganze Wirklichkeit ist transfiguriert im freudigen
Erleben des 'IT:;D Gottes, und jedes Ding wird erleuchtet von
der Erscheinung seiner Giite und Schoénheit.

So gestaltet sich das Lob aus dem Herzen des Kultisch-Prie-
sterlichen, des Soteriologischen ins Prophetische und Koénig-
lich-Eschatologische hinein, und die ganze Schiépfung steht in
der heiligen Bewegung, im Rhythmus des gnidigen Handelns
Gottes drin. Es braucht nicht vieler Worte, den Fortgang die-
ser biblischen Aesthetik bis tief in das NT priesterlich, pro-
phetisch und koéniglich zu verfolgen. Fiir die Augen des Glau-
benden tritt die d6%a des Vaters in Jesus Christus tastbar, an-
schaulich, konkret in Erscheinung, und gerade das Kreuz ist
als Sterben des Weizenkorns der Wendepunkt der integralen
Verherrlichung. So steht das Amt, der Dienst der Verkiindi-
gung schon jetzt in der d6Za, viel mehr als das schon der Fall
war mit dem Dienst des Gesetzes, sagt Paulus in 2. Kor. 3, 7 ff.,
aber dieses priesterliche Walten in Herrlichkeit steht zugleich
im Zeichen der eschatologischen Hoffnung, denn die Erschei-
nung der Herrlichkeit hier steht der kommenden entgegen im
Verhiltnis des damod d6Eng eig doEav (V. 18).

Nun konnte man allerdings fragen: Wurde in dieser bibli-
schen Glaubenswelt dieses In-Erscheinung-Treten der Herr-
lichkeit Gottes nun auch durch irgendwelche kiinstlerischen
Veranstaltungen aufgenommen und geehrt? Nahm die Dank-
barkeit des Umgangs mit dem Worte nun auch bildhafte Trans-
figuration im Rhythmischen, im T'6nenden und im Plastischen
an? Die Antwort darauf kann nur vollstindig positiv sein,
auch wenn wir durch den Untergang der kulturellen Seite der
biblischen Welt iiber Einzelheiten kaum mehr verfiigen. Aber



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 435

es ist gewil}, dall das kultische Ereignis in Israel immer ausge-
priagter von Tanz, von der Musik, spiter auch von der plasti-
schen Gestaltung umrahmt war, wobei nicht vergessen werden
darf, daB beim Tempelbau ein hohes Mall an kiinstlerischem
Schaffen zu beobachten ist. Die Schrift erzihlt uns vom reli-
giosen Tanz an den Festen des Herrn (Jud. 21, 21), die Freude
des Bundes hatte im Reigen der Frauen und im Chor des
Tempels, von den vielen in der Bibel oft erwihnten Musik-
instrumenten begleitet, einen ausgesprochen kiinstlerischen
Ausdruck. Das Koénigtum Gottes wird in vielen Psalmen wie
in religiosen Festhymnen gefeiert, wo Tanz und Musik dem
iiberschwenglichen Jubel des Volkes Ausdruck verleihen. (So
namentlich Ps. 96.) * Die N1 und die N7 sind wohl anféing-
lich individuelle Lobpreisungen, die beim Opfer ausgesagt und
gesungen wurden, wihrend in spaterer Zeit (z. B. unter Konig
David) ganze Chore von Tempelséingern die Lioblieder zu Ehren
des richtenden und heilenden Gottes gesungen haben (vgl.
1. Chron. 16,4 ff.). So hat Wensinck nicht mit Unrecht be-
haupten kénnen, dafl die Mehrheit der Psalmen «spoken rhyth-
mic illustrations of the acts of worshipy gewesen sein miis-
sen. > Bezeichnend ist auch, dafl Sanherib bei der Kapitulation
Hiskias die Ueberfithrung der Musikkapelle Hiskias nach Ni-
nive anordnet, wie uns aus dem sog. Taylor-Prisma inschrift-
lich erhalten ist.® Neben diesen musischen Erzeugnissen sind
noch die plastisch-malerischen zu erwéhnen, die Miinzen und
Keramiken der israelitisch-jiidischen Kultur, mit Bildnissen der
biblischen Glaubenswelt, und dann auch die farbenprichtigen
Fresken in der erst kiirzlich entdeckten Synagoge von Dura
Europas an der Grenze zwischen Syrien und Mesopotamien
nicht zu vergessen, Fresken, die zyklenartig die Hauptbegeben-
heiten der biblischen Heilsgeschichte darstellen und dabei aufs
lebhafteste an die friihchristlichen Katakombenfresken erin-
nern. *

1 Vgl. W. Eichrodt, Gottes Ruf im Alten Testament, Ziirich 1951, S.107ff.

? Bei A. R. Hulst, Belijden en loven, inaug.rede, Nijkerk 1948.

3 Hugo Winckler, Keilinschriftliches Textbuch zum AT, Leipzig 1909,
S. 42,

& Vgl. Adolf Reifenberg, Denkmiler der jiidischen Antike, Berlin 1937,
Tafel 37. :

28*



436 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

I11. Systematischer Teil.

Was ich mit diesen kurzen Andeutungen habe zeigen wol-
len, ist das Vorhandensein einer biblischen Aesthetik als Aus-
drucksform und Gestaltgebung des Erlebnisses der Dankbar-
keit und des Lobpreises des siindigen, trotzigen Menschen im
Bunde mit dem lebendigen Gott. Im Vorgeschmack des kommen-
den ewigen, vollendeten Heiles wird schon die gegenwéirtige
Zeit transfiguriert auf das geschenkte Heil hin. Die Mitte dieses
Geschehens ist die Begegnung des siindigen Menschen und des
heiligen und gerechten Gottes. Die Mitte ist das Wunder der
Eucharistie, wie Paulus sagt, dall es Gott gefillt, bei den Men-
schen zu wohnen und ihnen zum Erloser zu werden. Die Mitte
ist das Opfer und das Kreuz. Es ist nicht der Mensch in seiner
Herrlichkeit und Grolle, sondern der Lobpreis der Herrlich-
keit Gottes. Im Wunder dieser Begnadigung sieht der Glaubige
die Welt als die Schopfung Gottes schon und freut sich ihrer,
er sieht aber zugleich, was und wie er selber ist und was die
Gemeinschaft der Menschen wiire ohne die Neuschépfung im
Worte Gottes. Auch die kiinstlerische Veranstaltung im Reigen,
Singen, Musizieren und welche Gestaltgebung es weiter auch
geben mag, wird von diesem Wunder des Kommens des Lichtes
in die Finsternis Zeugnis ablegen. Das Phinomen der mensch-
lichen Existenz wird, um die Wirklichkeit, die sie umgibt, nach
ihrer Erlebniswirklichkeit zu transfigurieren, im Glauben ge-
heiligt werden. Es wird ein Dienst der Heiligung werden, eine
dakovia 100 mvevuatog der dakovio ToO davdtou gegeniiber, wie
Paulus in 2. Kor.3 allen amtlichen Dienst bezeichnet. Die
Spannungen, die hier nun freilich vorliegen, sozusagen als
dialektische Bereiche einer biblischen Aesthetik, lassen sich
vielleicht am besten aus den Worten des 22. Psalmes heraus-
horen: «Mein Gott, ich rufe bei Tage, und du antwortest nicht,
des Nachts, und finde nicht Ruhe. Und doch bist du der Heilige,
der thront iiber den Lobgesingen Israels.» Die Ferne des Men-
schen und die Nihe Gottes, aber zugleich die Néhe des Men-
schen und die Ferne Gottes stehen hier in erschiitterndem Zu-
sammenklang.

Denn mit diesem Worte treten wir an die tiefsten und wesent-
lichsten Spannungen des kiinstlerischen Schaffens heran: der
Kiinstler ist im gewissen Sinne immer ein Einsamer; er mul}



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 437

individuell, als Einzelner schaffen und, weil es sich um Trans-
figuration einer sinnlichen Wirklichkeit in eine neue geistig
vollendete Wirklichkeit handelt, wird er immer in der Not des
Unvollendeten, des Scheitern-Miissens um die Sehnsucht des
22. Psalmes wissen. Liflt sich das Heilige jemals im sinnlichen
Bilde ausdriicken? Gibt es jemals die Einheit von Eindruck
und Ausdruck dort, wo es sich um Heiligung aus der Dankbar-
keit in &sthetischer Transfiguration handelt?

Wir stehen dem ungeheuern Problem des Verhiltnisses von
Wort und Bild, von Heiligem und Schénem gegeniiber.

Was hat in unserm Zusammenhang das biblische Bilder-
verbot zu bedeuten? Das Bilderverbot wehrt sich gegen die
Reprdisentation. Unter Repriisentation verstehe ich die Trans-
figuration der Wirklichkeit als religios-kultisches Verfahren.
‘Wir beobachten bei allen primitiven Vélkern die Neigung, sich
ein Bild zu machen, um mit diesem Bild in eine personal-
magische Beziehung zu treten. Das Bild braucht nicht eine ge-
treue Kopie irgendeiner Wirklichkeit, eines Gottes oder eines
Gegenstandes zu sein, im Gegenteil; besonders van der Leeuw
hat festgestellt, wie gerade die These gilt: je entfernter das Bild
von einer Reproduktion der Wirklichkeit ist, desto grofler ist
der Erfolg des religiosen Aktes. Das ist nur zu verstehen, wenn
man sich vergegenwirtigt, dal der Mensch sich ein Bild einer
‘Wirklichkeit macht, die er in ihrer Bewegung nicht ohne wei-
teres ergreifen kann. Die Gottheit oder bestimmte Menschen,
Tiere, Brunnen, Fliisse usw. lassen sich nicht ohne weiteres
in ihrer Bewegung erfassen. Nun macht der Mensch sich ein
Bild dieser Wirklichkeit, und er bewiiltigt deren Bewegung im
Bilde; van der Leeuw bezeichnet dieses Ergreifen der Be-
wegung als ein Gerinnen-Lassen; Bild ist geronnene Wirk-
lichkeit. Es ist deshalb nicht Reproduktion der Erscheinung,
sondern der Macht. Darum ist dieses Verfahren eine Art
Reprisentation: man beméchtigt sich einer Sache dadurch, daf}
man sie in einer zweiten, maskierten GGestalt reprisentiert. Und
die Bemichtigung kann nur dann richtig gelingen, wenn es
nicht einfach eine Reproduktion ist, sondern die Bewegung des
eigentlichen Bildes am stiéirksten geronnen ist. Wir kénnen das
deutlich in allen religiosen Kulturen beobachten, wie diese
symbolische Représentation bewullt nur fast skizzenhafte, for-



438 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

mal erstarrte Figuren erzeugt: die Negerplastiken, die dgypti-
sche und die friihgriechische Kunst, auch die Repréisentation
Jahwes in der Bundeslade, der leere Thron. Bezeichnend ist
auch, wie die friithesten Ikonen der anatolischen Kirche sich so
weit wie nur moéglich von der naturalistischen Wirklichkeit di-
stanzieren, damit die gottliche Wirklichkeit gerade durch diese
dilatorische Haltung am ehesten zum Ausdruck gelangen
konne. Es bedeutet in jeder Kulturepoche eine tragische Ent-
wicklung, daf} allmihlich die religiose Intensitidt an Kraft ver-
liert und eine naturalistische Haltung die abstrakte Strenge des
Bildes lockert und 16st. Ein typisches Beispiel fiir diese Ent-
wicklung ist der Unterschied zwischen der romanischen Gal-
luspforte am Miinster und der gotischen Tiire am Eingang, wo
alles unendlich viel konkreter, lebhafter und wirklichkeits-
niaher ist.

Das Bilderverbot der Bibel verbietet diese Erzwingung des
Heiligen. Iis wehrt sich gegen die Figuration als kultische Re-
priasentation, auch wenn, wie wir gesehen haben, es im AT
nicht ohne Vergegenstindlichung des Gottlichen in der Bundes-
lade abgeht. Was kénnte es sein, wogegen die biblische Welt
sich hier straubt? Es ist das Hineinzwingenwollen Gottes in
den Machtbereich des Menschen. Nicht, dafl die sinnliche Welt
Trager des Gottlichen wiirde, wird grundsétzlich beanstandet,
denn weil die sinnliche Wirklichkeit aus dem Worte Gottes ist,
kann sie als solche nicht bose sein. Das sind eher Griinde,
warum Griechenland und Rom sich einem Bilderdienst wider-
setzten. Es ist aber ein geistiger Hochmut des Menschen, der
ihn verfiihrt, im Bilde sich Gottes zu bemichtigen. Es ist die
Siinde, die ihn dazu verfiihrt.

Die Folgerung, die wir aus diesen Ueberlegungen in Hin-
sicht auf biblische Aesthetik zu ziehen haben, ist eine wichtige:
die kiinstlerische Gestaltgebung darf niemals den Charakter
einer Bemichtigung des lebendigen Gottes haben. Sie hat sich
jeder kultischen Reprdsentalion zu enthalten.

Was aber bleibt ihr unter diesem Sachverhalt an positiven
Aufgaben iibrig? So lifit sich fragen. Wére es dann nicht vor-
sichtiger, von vorneherein jede Transfiguration zu vermeiden
und im Bereich des christlichen Glaubens jeden kiinstlerischen



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 439

Versuch zu verpénen? Wire es nicht geboten, sich nun rein
auf das Wort zu beschréinken?

Die Frage stellen heilit zugleich ihre Sinnlosigkeit durch-
schauen! Wie wiire ein Leben aus dem Glauben ohne jegliche
Reaktion des Menschen als Ausdruck seines Erlebens iiber-
haupt denkbar? Dann gibe es kein Lied, es gidbe keine Musik,
es gibe kein Psalterium, es giibe keinen Notschrei und es gébe
keinen Jubel; es wiirde iiberhaupt alle «Rhythmiky fehlen und
damit wire die paulinische &vrevzig, der Umgang, ausgeschaltet.
Wir gelangen hier in eine Sackgasse hinein, die uns so schnell
wie nur méglich zum Rechtsumkehrt veranlafit, besonders, wenn
wir uns noch vergegenwiirtigen, dall auch das Wort selber
etwas mit dem Bilde zu tun hat. Eindrucksvoll sagt van der
Leeuw: «Inzwischen fragt die Religion im gleichen Ausmal
um Gestaltung, als sie sie ablehnt. Sie zerstort die Bilder, die
eine Bibel der Ungebildeten hergeben, um die Bilder der Bibel
desto nachdriicklicher einzuprigen. Zur Gestaltung des Hei-
ligen flieht man aus dem Bereich der Linie und der Farbe in
die Spiritualitit des Wortes. Aber es ist eine Selbsttiuschung
zu meinen, dall man sich dort vom Bilde losgesagt hat. Man
kann es auch nicht, und man darf es nicht verlieren. Nament-
lich im Christentum nicht. Der Ausdruck des Heiligen Gottes
ist der Sohn Gottes, die Knechtsgestalt Christi.» ® Diese Worte
sind befreiend.

Eine falsche Spiritualisierung des Wortes bildet sich ein,
vom Bilde, von der sinnlichen Transfiguration der Wirklich-
keit, frei zu sein, als ob gerade das Sinnliche das Abzulehnende
und Siindige sei. Aber wir haben vorhin gesehen, wie wir da-
mit in eine gefihrliche Hellenisierung hineinsteuern! Alle
Schopfung Gottes ist schon, wenn sie in der Dankbarkeit emp-
fangen wird, auch die von Linie und Farbe, von Ton und
Klang, nicht allein die des Wortes! Und wir verstehen, wie
eine Bilderbibel fiir Ungebildete eine echte und wortmdchtige
Bibel sein darf! Alle Sprache ist Zeichensprache, Bezeich-nung,
und jedes Wort und jede Verkiindigung zeichnet und gestaltet.
Nur die Mystik meint alles sinnliche Zeichnen und Bezeichnen
verabschieden zu koénnen und im wort- und bildlosen Nichts

5 Wegen en Grenzen?, blz. 250.



440 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

die mystische Union mit dem All zu erleben. Diese brautliche
Umarmung mit dem Universum ist wohl die bezwingende Be-
méchtigung des Heiligen in héchster Potenz!

Haben wir so einer falschen Spiritualisierung des Wortes
einen Riegel vorgeschoben, so soll andererseits gleichfalls vor
einer falschen Verbildlichung des Wortes gewarnt werden. s
kommt mir vor, daBl wir die Frage von der biblischen Aesthetik
nur dann an eine Liésung heranfiihren kénnen, wenn wir uns
den eigenen, biblischen Charakter des Wortes im Vergleich
des sinnlich-gesprochenen und bezeichnenden Wortes ver-
gegenwiartigen.

Wir sagten vorhin: die Quelle der Dankbarkeit iiber die
Schonheit der Schopfung hat dort ihren Ort, wo wir um die
Liebe Gottes in Jesus Christus wissen. Das Wort ist Fleisch
geworden um der Siinde willen. In Christo Jesu ist uns das
Bild Gottes geschenkt, die imago Dei fiir uns erneuert. Das
Wort Gottes ist das Wort der Gnade Gottes. Und es gestaltet
sich im Menschen bis in den Tod hinein; es schenkt und opfert
sich bis in den Tod hinein. Das Wort Gottes ist Neuschopfung
seiner Liebe unter uns. Demgegeniiber ist die Verbildlichung
und Bezeichnung unseres menschlichen Wortes doch eben
etwas ganz anderes; hier trennen sich doch Wort Gottes und
‘Wort des Menschen voneinander und damit zugleich Verbild-
lichung des Wortes Gottes und Verbildlichung des mensch-
lichen Wortes. Auch wenn in der Verkiindigung das Wort Got-
tes im Gewand des Menschenwortes gebracht werden kann, so
bleibt alles als Menschenwort doch Pridizierung, Andeutung,
Hinweis. Das Wort Gottes aber ist der Name, ist Schiopfung,
es ist das Urbild. Unser Wort ver-bild-licht nur.

Wenn wir uns diesen Sachverhalt vergegenwiirtigen, sind
wir vor einer Aesthetisierung des christlichen Glaubens und
des kirchlichen Dienstes gewarnt. Tatsichlich ist die Frage
nach dem Bilde Gottes die Kernfrage einer biblischen Aesthe-
tik. Aber die Frage scheint mir nicht die richtige Antwort zu
bekommen, wenn wir vom Bilde Christi aus die sinnliche Wirk-
lichkeit sakramentalisieren und alle Transfiguration von dort
her eine sakramentale Heiligung empfingt. Das Kreuz ist nicht
Symbol, sondern geschichtliches Ereignis, und erst von dort-
her wird alle kiinstlerische Transfiguration zum Dienst auf-



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 441

gerufen. Hier méchten wir uns nachdriicklich von der theo-
logischen Aesthetik van der Leeuws distanzieren. Fiir ihn ist
der Dienst der Ikonen in der 6stlichen Kirche theologisch re-
levant: sie bezeichnen den Tatbestand, daf} diese irdische Wirk-
lichkeit infolge der Inkarnation Trigerin der gdéttlichen sein
darf. Die Ikonen sind keineswegs Symbole oder Heiligenbilder
wie in der westlichen Kirche, sie sind auch keine Abbilder,
sondern «Ur- und Vorbilder einer pneumatischen, durch den
Glauben an die Menschwerdung Christi erlosten Kreatury.®
Wort, Bild und Wirkliehkeit gehen ineinander iiber; die Wirk-
lichkeit wird vom Kult her sakramentalistisch gedeutet. Die
Liturgie setzt die Inkarnation fort, und alle amtliche Hand-
lung ist eine heilige, magisch-mystische Erhebung der Wirk-
lichkeit in Gott. Diese sakramentalistische Aesthetisierung der
christlichen Botschaft ist ausgesprochen die Liehre van der
Leeuws, aber sie wirkt unwillkiirlich vom Katholizismus und
dessen Sakramentsauffassung her auch in anderen liturgischen
Erneuerungsversuchen durch.

Dem mochten wir folgendes entgegenhalten: die Inkarnation
ist nicht eine Annahme der gebrochenen Wirklichkeit, sondern
des siindigen Menschen. Das Herz der biblischen Botschaft ist
«ethisch», nicht dsthetisch. Darum ist der Dienst am Worte
Gottes das Erste und Zentrale innerhalb des Bereiches der Hei-
ligung des Lebens. Man konnte sagen: in der Rangordnung,
wenn man hier iiberhaupt von einer Rangordnung sprechen
darf, steht der Dienst am Wort an erster Stelle. Hier hat das
Wort der Verbildlichung gegeniiber eine Prioritit, auch wenn
es selber wieder aul die Gnade der Transfiguration des Hei-
ligen Geistes angewiesen ist. Hier waltet der Dienst der Ge-
meinde und die Gemeinschaft der Heiligen im Glauben, im
Zeichen der Dankbarkeit und des Liobes; zunédchst mit dem Ein-
satz und der Zugehorigkeit ihres eigenen Lebens. Aber dann
wird auch in rhythmischer Zeichengebung, im Liede, in der
Musik, in der kiinstlerischen Gestaltung iiberhaupt, nun der
ersten gegeniiber sekundéir, eine Transfiguration der Wirk-
lichkeit auf die Mitte, das fleischgewordene Wort, hin dienend
Ereignis werden. Aber gerade dieser Dienst der Transfigura-

6 A. A. Hackel, Das russische Heiligenbild, Berlin 1936, S. 51 ff., 65.



442 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

tion innerhalb des Dienstes am Wort wird eine ausgesprochen
gebrochene, unvollendete, eschatologische Prigung haben. Sie
weill darum, dafl dieser Aeon noch nicht vollendet ist und diese
irdische, sinnliche Wirklichkeit noch auf ihre Befreiung harrt.
Obwohl sie von der Auferstehung wei}, kann ihr das kein
Anlaf sein, ihre Gestaltgebung von einer theologia gloriae her
zu bestimmen, sondern die Wirklichkeit nun gerade im Zei-
chen der Barmherzigkeit Christi zu erhellen. ?

Christliche Kunst wiire also diese, welche die «Schonheit»
der Liebe Gottes iiber verlorene und verschuldete Menschen
und iiber eine in Frage gestellte irdische Wirklichkeit auf
irgendeine Art, musisch, plastisch, malerisch zur Schau tragt.
Nicht als ermiichtigende Reprisentation dieser Liebe, sondern
als eschatologische Zeichengebung auf eine neue Schépfung
aus Gottes Hand hin. Es ist klar, dall eine solche Kunst nicht
nur Hiuser, sondern auch die Kirchen schmiicken sollte. Denn
die Kirche ist nicht ein sakrosankter Bereich, wo grundsétzlich
andere Gesetze gelten als im Heim der Glaubigen. Nur wird es
stilvoller, im kiinstlerischen Sinne verhaltener und dem Dienste
geméler zugehen. Die Frage, die manchmal gestellt wird, ob
es «Bildery in der Kirche geben soll, kann nur dann bejahend
beantwortet werden, wenn die bildnerische Gestaltung voll-
kommen dem Dienst des amtlichen Waltens des Wortes unter-
stellt und ihm dienlich ist. Versteht man unter «Bilderny die
magische Ermichtigung des Heiligen, dann kann die F'rage nur
entschieden ablehnend beantwortet werden. Dall aber eine
kiinstlerische Veranstaltung, wenn Gott es will, in ihrer Bild-
haftigkeit einen Dienst an der Verkiindigung leisten und dem
Horer oder Zuschauer das Wort nahebringen kann, ist eine
unerldfliche Voraussetzung der Kunst als Heiligung. Nur darf
dabei noch nachdriicklich auf die dienende Rolle und die ver-
haltene Art ihrer Geste im Raum der Kirche hingewiesen wer-
den. Ks ist nicht zu vergessen, dal}, was die Kunst schafft, auf
Jahrhunderte in einem solchen Raum sich bemerkbar macht.
Eine schlechte Predigt verhallt in diesem Raum, nachdem sie
ausgesprochen ist, und in der Seele des Horers, wenn er drau-

? Hier miilite eine grundsiitzliche Kritik an Hans Sedlmayr, Verlust
der Mitte, Salzburg 1948, ansetzen.



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 443

Ben vor der Kirche seine Bekannten begriifit. Ein schlechtes
Kunstwerk begleitet die Gemeinde durch lange Zeiten hindurch
und stort die Predigt wie das feuerrote Bild des Christus als
Weltenrichter in der Stephanuskapelle im Miinster. Darum
kann nur verhaltene Kunst hier Kunst der Heiligung und nur
dienende Kunst, die um die Not und die Gnade des 22. Psalmes
weil}, christliche Kunst sein.

Nun bin ich mir allerdings klar bewuft, dal wir mit diesen
Forderungen eher grofle und fromme Wiinsche ausgesagt, als
uns um die reale, konkrete Problematik einer christlichen
Kunst gekiimmert haben. Kann kiinstlerisches Schaffen iiber-
haupt so verhalten und dienend sein? Ist dieses Schaffen eine
Art Schopfung, dann hat es die Grenzen des Demiitig-Verhal-
tenen schon gesprengt! Denis de Rougemont hat sich in der
Bossey-Konferenz dagegen gewehrt, dieses Wort auf Kunst
iiberhaupt anzuwenden; er bringt den Gebrauch des Wortes
mit dem Verlust des Glaubens an den Schopfer-Gott zusammen.
Der Mensch meint nun selber schaffen zu konnen, das heilit:
eindeutig und endgiiltig Neues in die Welt setzen zu konnen.
D. de R. schligt vor, statt von Schéopfung beim Kunstwerk von
Komposition zu sprechen, weil es sich im Grunde um gar
nichts anderes handelt als eine Neuordnung von schon bekann-
ten Elementen oder Gesetzen. Es steckt in dieser Ueberlegung
sicher viel Richtiges, aber wir kommen trotzdem mit ihr nicht
viel weiter. Denn die eigentliche Problematik wird nicht damit
beriihrt, da} man eine Sache anders nennt, sondern wie die
Sache selber sich verhidlt. Und dann ist es so, dall es dem
Kiinstler ungeheuer schwer fillt, nicht so zu arbeiten, dall man
es Schaffen nennen kiénnte! Das hat ein anderer Referent bei
dieser Tagung, der Schwede C. Hartmann, besser empfunden,
wenn er das Wort André Gides anfiihrt: «Kein Kunstwerk
kann geschaffen werden ohne ddmonische Beihilfe.» Gerade im
Akt der Transfiguration liegt doch offenkundig der Versuch,
die Wirklichkeit neu zu schaffen, anders zu gestalten, vom
Menschen aus die Welt zu verbildlichen. Es soll eine Enthiil-
lung dieser Wirklichkeit sein, aber damit zugleich eine Ent-
hiillung des Menschen mit seinen Tiefen und seinen Néten, und
wer kann den Kiinstler davon zuriickhalten, als letzten Schritt
hinter Mensch und Welt die Mysterien Gottes zu enthiillen zu



444 H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

versuchen? So liegt in der Kunst der Versuch des Kreativen und
sogar des Offenbarungsgemiflen; wo wird fiir den Kiinstler
die Grenze liegen, wo seine Arbeit nur noch Dienst ist und
keine Herrschaft, wo sie verhalten ist und keine Hybris? Und
wer wird die Folgen verhiiten, die seine Arbeit in der Umwelt
mit sich bringt? Hartmann fiithrt ein Wort Tolstojs an, der sagt,
daf die Kreutzer-Sonate eine furchtbare Waffe in den Hénden
jedes Menschen ist und nichts sie verhindern kann, Mord und
Ehebruch zu verursachen. Nicht nur géttlich ist der Kiinstler
in seinem Schaffen, er kann auch teuflisch sein, einfach da-
durch und deswegen, weil es das Teuflische gibt. Er braucht
ja nicht selber ein so teuflischer Mensch zu sein, aber es kann
ihn dréngen, die Not und den Schrecken der Teufelei zu offen-
baren! Aber wie weill er, dall sich dessen der Teufel nicht
gerne bedient? Und nun sind wir gewill davor nicht gefeit,
wenn wir an die Kunst die Forderung stellen, sich auf christ-
liche Themen zu beschrinken und uns brav das Christliche
zu verbildlichen. Denn auch hier sind die Gefahren mindestens
so bedrohlich! Welche Art der Kunst wirkt der Eigengerech-
tigkeit und der Schein-Fréommigkeit mehr in die Hand als die
religiose Sentimentalitit und widerliche Siiligkeit der priraf-
faelitischen Bilder, die man in den meisten Héusern der kirch-
lichen Christenheit bewundern darf? Und ganz zu schweigen
von den sog. christlichen Romanen, die uns Menschen schil-
dern, die nur moralische Kunstprodukte sind! Welche Instanz
hat uns wirklich so die Augen geoffnet fiir den wirklichen
Menschen in seiner Ungerechtigkeit und Dimonie als gerade
die Bibel? Welches Kunstwerk ist so offenherzig und ver-
schonert so wenig wie die Bibel, und welches ist zugleich so
verhalten und dezent in seinem Umgang mit den gdéttlichen
Mysterien wie die Bibel? Nein, eben die Bibel selber fiihrt uns
in letzte ddmonische Tiefen hinunter und fiihrt uns in unge-
ahnte Hoéhen der gottlichen Liebe hinauf. So wird christliche
Kunst in die Gefahrenzone des wirklichen Lebens hinunter-
tauchen miissen und dort ihren Ort haben, wo der Mensch
schreit, dall ihn Gott nicht hort und er allein ist, um dann
auch zu wissen, dal} dieser Gott trotzdem der Heilige ist, der
auf den Lobgesingen Israels thront.

Der christliche Kiinstler wird auch um die eigenen Gefah-



H.van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 445

ren wissen, die ihm in seinem Schaffen begegnen kénnen. Und
es wird ihm da nicht viel helfen, sich zu sagen, daB er nur
kombiniert, denn im wahrhaft kiinstlerischen Ringen wird er
sich iiber «Griinde und Abgriinde» (Oskar Ewald) bewegen
miissen, in denen ihm gerade das «eritis sicut deusy zur Ver-
suchung werden kann. Darin hatte Hartmann gewill recht,
wenn er in seinem Vortrag bemerkte, dal zwar alles kiinstleri-
sche Schaffen didmonische Gefahren in sich trigt, freilich in
genau derselben Art wie das Leben, die Liebe, die Politik, das
Geschift fiir den Menschen Gefahrenzonen enthalten. Deshalb
ist schlieflich das Problem von Kunst und christlichem Glau-
ben das Problem von Leben und christlichem Glauben. Die
Spitze, wohin die Ausfithrungen Hartmanns weisen, ist eben-
dieselbe, die wir in unserer Auseinandersetzung betonen méch-
ten: Gestaltung des Lebens gibt es dort, wo wir die Schop-
fung Gottes inclusive alles, was verwerflich scheint, «schony
sehen aus der Quelle der Dankbarkeit. Das heilit: aus der
Quelle der vollkommenen Gemeinschaft mit den Menschen, dort
wo man sich gegenseilig ernst nimmi. Die Damonie ist das,
dafl man nur sich selbst ernst nimmt; die Erlosung Christi,
dafl man spiirt, ernst genommen zu werden und gekannt, wie
wir gekannt sein mochten. Christliche Kunst ist die Kunst, die
von dieser Gemeinschaft aus die Zeichengebung und Gestal-
tung, die Transfiguration der Wirklichkeit ist, namentlich des
Lebens, wie es sich gibt in Freude und Leid, in Krankheit und
Gesundheit, in Reichtum und Armut: Kunst, die das Leben und
die Mitmenschen unaussprechlich liebt. Eine Flamme solcher
Liebe war Vincent van Gogh, und er verzehrte sich an dieser
Liebe. Schon friih hat er seine Devise seinem Bruder in einem
Brief vom Juli 1880 mitgeteilt: «Sais-tu ce qui fait disparaitre la
prison? C’est toute affection profonde, sérieuse. Etre amis,
étre freéres, aimer, cela ouvre la prison par puissance sou-
veraine, par charme trés puissant. Mais celui qui n’a pas cela
demeure dans la mort.y Wenn christliche Kunst von dieser
Devise lebt, ist es gut, dann wirkt sie befreiend, aber der Kiinst-
ler, der diese Kunst iibt, trigt das Kreuz.

Basel. Hendrik van Oyen.



	Zur Frage der christlichen Kunst

