
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 6

Artikel: Zur Frage der christlichen Kunst

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 423

Zur Frage der christlichen Kunst.
Vortrag im Schweizerischen evangelisch-kirchlichen Verein

in Basel am 15. Oktober 1951.

Wir stehen mit der Frage nach dem Verhältnis des christlichen

Bekenntnisses zur Kunst als evangelische Theologen in
einer gemeinsamen Not. Die vor kurzem hier in Basel abgehaltene

Diskussion über die Fensterscheiben im Münster hat die
Not der theologischen Lage scharf erhellt. Was für frühere
Generationen scheinbar eine ungebrochene Einheit war, ist es

für uns gewiß nicht mehr, aber zugleich ist es unmöglich, sich
mit einem vollständigen Bruch zwischen Religion und Kunst
abzufinden; wir können uns einfach diese Absage an die Kultur

nicht leisten. Die Kirche steht ja selber mitten in der Kultur
drin, und insofern sie in dieser zeitlichen Welt Gestalt
annimmt, hat sie sich auf die Frage der Gestaltgebung, der
Formprägung zu besinnen. Und diese Forderung der Gestaltgebung
meldet sich auch dort an, wo wir uns vielleicht kaum mehr
bewußt sind, daß wir mit ihr zu tun haben: nicht nur beim
Kirchenbau stellt sich die Frage, sie macht sich bei der liturgischen

Gestaltung des Gottesdienstes spürbar, sie ist bei der
Wortverkündigung dabei (wo wir sie gerne ignorieren), sie
wandert mit uns in die Gestaltung der alltäglichen Lebensfragen,

wenn wir es uns nicht erlauben können, einfach darauf-
los zu leben, stillos, formlos und chaotisch, sondern ein Leben
aus dem Glauben an Jesus Christus mit der Forderung an uns
herantritt, dem Bilde des Sohnes gleichförmig zu sein (Rom.
8, 29), also eine forma fidei, wie Luther es ausdrückt, im Glauben

auszutragen, die den Glaubenden vor dem Nichtglaubenden
auszeichnet. So greift, theologisch gesprochen, die Dogmatik
ein in den Bereich der Ethik, aber nicht weniger in den Bereich
der Aesthetik und der Kulturgestaltung.

Daß ich hier vor Ihnen stehe, hat seinen Grund nicht darin,
daß ich mich als einen besonderen Spezialisten in diesem
Bereich, wo die systematische Theologie einer grundsätzlichen
Auseinandersetzung mit der künstlerischen Seite der Kultur
gegenübersteht, betrachten dürfte. Sie hat ihre Verantwortung
ausschließlich dort, wo ich um unsere gemeinsame Not weiß
und die systematische Theologie zur Erhellung dieser Fragen



424 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

dienstbar machen möchte. Dieser Vortrag soll namentlich im
Zeichen der Anerkennung bezüglich zweier Leistungen auf
diesem Gebiete stehen: erstens die von der Studienabteilung des

Weltkirchenrates veranlaßte Konferenz zum Problem der
Kunst im Mai des vorigen Jahres auf Schloß Bossey, deren
Vorträge und Diskussionen mir zur Verfügung standen, zweitens

die meisterhafte Abhandlung des kürzlich verstorbenen
Kollegen Gerardus vanderLeeuw «Wegen en Grenzen»
(holländisch erschienen), das größte zusammenfassende Werk, das
bis jetzt zu unserem Thema veröffentlicht wurde. Ich werde
mich öfters auf seine Thesen beziehen müssen, denn sein
Versuch ist ja ausgesprochen einer Theologie der künstlerischen
Gestaltgebung gewidmet.

I. Phänomenologischer Teil.

Fragen wir uns zunächst: Was ist eigentlich Kunst? Die
Antwort wird sich vorerst im allgemeinen auf die durch Uebung
zustande gekommene Fähigkeit beziehen müssen; im Holländischen

«künde» im Unterschiede von «kunst». Wie das lateinische

«ars» zunächst Geschick, Geschicklichkeit und Gewandtheit

bedeutet und dann auf Handwerk und Gewerbe übergeht,
um schließlich auf das Kunstwerk, den Kunstwert und die
Kunstgöttin hinzuweisen, wobei es ebenfalls im abschätzenden

Sinne als Kunstgriff und Künstlichkeit verstanden werden
kann, so durchwandert auch unser Wort Kunst die Höhen und
Tiefen vieler menschlicher Möglichkeiten: beim Praktischen
anfangend: bei der Baukunst und Kochkunst erhebt sich die
Kurve in die freien Künste und die reine Betrachtung und den
Genuß der Schönheit bis in das Ideal der göttlichen Musen wie
Terpsichore, Euterpe und Kalliope und wie sie alle heißen
mögen, um dialektisch in den Künsteleien des Akrobaten und
Zauberers sich aufzulösen.

Was fügt eigentlich all diese Möglichkeiten zusammen, daß
sie sich alle innerhalb der einen Kategorie «Kunst» zu bewegen
haben? Zunächst ein menschliches Können; dann ein Umgang
mit dem Anschaulichen, mit dem Material; weiter eine
praktisch-freudige Gestaltgebung, ein Spiel mit diesem Material,
endlich eine Aussage, die mit diesem Spiel bezweckt ist, eine
Zeichengehung im mitmenschlichen Zusammenleben. Haben



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 425

wir mit diesen vier Aspekten die Kategorie der Kunstfertigkeit
im allgemeinen nach ihrer Erscheinungsart richtig umrissen,
dann gilt es jetzt, aus diesem weiten Gehiet die Sicht der eigentlichen,

der schönen und freien Kunst, wie wir gerne sagen,
herauszuschälen. Wodurch unterscheidet sich diese vom rein
technisch-kunstgewerblichen einerseits, andererseits vom
spielerisch-akrobatischen der blendenden Virtuosität? Hier geraten

wir in nicht geringe Schwierigkeiten mannigfaltiger
Ansichten und Schulen. Eine so elastische Definition, die alle
Schulen befriedigen würde, wollen wir gewiß nicht erkünsteln!

Wir dürfen nicht übersehen, daß jeder definitorische
Versuch das Scheitern schon in sich trägt. Aber vergegenwärtigen
wir uns, daß ein Kunstwerk in erster Instanz ein Werk ist: es
setzt sachliche Fachkenntnis voraus, das sachgemäße Ringen
mit der Materie und ihren Gesetzen, seien es wie in der Musik
die Gesetze des Klingens oder in der Plastik die Gesetze des

Stoffes, irgendwie handelt es sich run die demütige Aneignung
und geduldige Anstrengung des Erlernens und Schaffens. Aber
nun soll sich das Werk eben als Kunst gestalten: das heißt, es
soll das ausdrücken, was der schaffende Mensch empfindet,
gefühlt, erlebt, errungen hat. Die Kunst ahmt also nicht aufs neue
ein Stück der Wirklichkeit nach, sondern transfiguriert die
Wirklichkeit nach dem Erleben des Künstlers. Sie macht nicht
eine Nachbildung der Wirklichkeit, sondern sie bildet das
menschliche Erleben der Wirklichkeit in der Sprache der
schaffenden Intuition nach. In dieser Transfiguration liegt die Sehnsucht

des Menschen, das Zeitliche und Beschränkte des materiell

Gebundenen im Kunstwerk zum Unendlichen und Wesenhaften,

zum Eigentlichen und Ursprünglichen auszuweiten.
Das Kunstwerk ist eine Zeichengebung, eine Signifikation des

Eigentlichen, was ausgesagt werden soll. Der Künstler gewinnt
einen Eindruck von und an der Wirklichkeit, und diesem
Eindruck versucht er Ausdruck zu schenken. Das Kunstwerk ist
also der Versuch, die Einigung dieser beiden zu gestalten und
in dieser Einheit eine höhere Notwendigkeit auszusagen. Eduard

Spranger hat in seinem Buch «Lebensformen» diesen
Sachverhalt folgendermaßen richtig formuliert, wenn er sagt: «Das
Gesetz der Kunst oder des Phantasiegebietes ist das Gesetz der
völligen Verschmelzung von Eindruck und Ausdruck. Ge-



426 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

schauter Gegenstand und seelischer Gehalt, jedoch nicht nur
der rohe Gegenstand und nicht nur meine flüchtige Seelenlage,
sollen sich durchdringen. Ihre Grenze soll in einem Gebilde
aufgehoben werden, die gleichsam eine verschmolzene seelische
Lebenseinheit über dem Gegenstand und dem Beschauer erstehen

läßt» (S. 75). In diesen Worten ist etwas vom Wunderwerk
der Kunst geahnt: Das Gesetz der Sache und das Gesetz der
Seele sollen zu einer Einheit verschmelzen. Welt und Mensch
sollen in einem Gebilde in den Spannungen ihrer eigenen
Gesetzlichkeiten aufgehoben, ergriffen, neu zusammengeführt
werden. Und diese Einheit tritt nun in Erscheinung. Damit,
daß sie in Erscheinung tritt, bekommt sie Form, es entsteht ein
Stil. Vielleicht überwiegt in diesem Versuch zur Verschmelzung

einmal das Objekt, dann spricht man vom impressionistischen

Stil, vielleicht hat im Kunstwerk die Intuition der objektiven

Welt gegenüber den Hauptakzent, dann sprechen wir von
Expressionismus.

Mit diesen kurzen Andeutungen zum Phänomen des Kunstwerks

hängt nun eine Reihe anderer Fragen zusammen, die
uns dorthin führen, wo wir uns heute morgen eigentlich
aufhalten wollen. Ich meine folgendes: Kunst als Phänomen des
Menschlichen überhaupt; Kunst und Schönheit; Kunsterlebnis
und Lob Gottes. Mit diesem letzten stehen wir dann an der
Schwelle desjenigen, was uns eigentlich bewegt.

Wir können die Existenzformen des Menschen nicht verstehen,

wenn wir dessen ästhetisches Bewußtsein ignorieren. Wir
beobachten, wie das Erwachen des Bewußtseins bei den primitiven

Völkern mit der Transfiguration der Wirklichkeit in
künstlerischer Gestaltung zusammenfällt. Dort, wo das
Religiöse, Ethische und Sozial-Oekonomische noch in ungeschiedener

Einheit der Existenz verwoben sind, erwacht der Rhythmus
als Ausdruck der bewegten Seele, und wird der Tanz zur
Quelle aller andern Künste: die Musik, das Lied, das Epos, die
Plastik. Im Bewegungszauher übernimmt der Mensch die
Bewegung aus der ihn umgebenden Welt und überträgt sie nun
auf seine Art und Weise wieder auf die Wirklichkeit. Es gibt
eine neuere Definition der Kunst als «der rhythmische
Ausdruck der seelischen Ergriffenheit». Mit dieser Definition ist
das Phänomen des ästhetischen Bewußtseins ausgesagt; neben



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 427

dem theoretischen und dem praktischen Bewußtsein gibt es als
Erscheinung der menschlichen Existenzformen das Bedürfnis,
die Wirklichkeit aus der seelischen Bewegtheit neu zu gestalten,

nachzubilden, der Freude und der Angst, der Beglückung
und der Trauer innerhalb dieser Wirklichkeit Ausdruck zu
verleihen. Sie ist von frühesten Zeiten an zu innigst mit dem

religiösen Bewußtsein verbunden; das Heilige und das
Künstlerisch-Schöne sind hier untrennbar verschmolzen. So haben
alle Religionen ihren eigenen künstlerischen Ausdruck, selbst
die, welche am distanziertesten sich dem Bilde gegenüber
verhalten: die jüdische und die islamitische. Von diesem Brennpunkte

der ganzheitlich-religiös-künstlerischen Veranlagung
des Menschen aus breitet sich nun der Rhythmus des ästhetischen

Bewußtseins bis in die entferntesten Bereiche des Lebens
aus ; unvergleichlich viel mehr als sittliche benützen wir ästhetische

Bewertungen; das Gute ist uns höchstens das Nützliche:
so reden wir doch von guten Schuhen, einer guten Zigarre und
unserm guten Anzug; dabei sind wir nicht innerlich gerührt
und bewegt; wir reden aber von «schön», wenn das tatsächlich
der Fall ist: wovon schwärmen wir in unsern Ferien anders als
von der schönen Landschaft und vom schönen Wetter und
hören uns beiläufig vielleicht auch noch eine schöne Predigt an,
aber wir sehen uns zu Zeiten vielleicht auch noch eine schöne
Sportveranstaltung an, und überhaupt unser ganzes
gesellschaftliches Benehmen ist schön, wenn wir tausend und einmal
am Tage guterzogen sagen: danke schön. Ohne Transfiguration

kommt unsere Existenz eben nicht aus; ohne rhythmische
Erregung und Bewegtheit, die im Grunde schön, nämlich
emotional-dynamisch ist, ist der Tod im Topf! Wie könnten wir
überhaupt etwas von unserer gegenwärtigen Kultur und unserem

Nächsten verstehen, ohne uns die integrale Aesthetisierung
des Lebens zu vergegenwärtigen, in der es für die meisten
Menschen, inclusive die kirchlichen, nur noch ein Werturteil
gibt: schön oder nicht-schön. Wir stehen einer vollständigen
Säkularisierung des ästhetischen Bewußtseins gegenüber, und
man kann es gut verstehen, daß mancher es mit der Angst zu
tun bekommt, wenn er die Gefahr wittert, daß auch der christliche

Gottesdienst solch einer Aesthetisierung anheimfallen
könnte.



428 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

Das ästhetische Bewußtsein gehört zu den Grundformen
der menschlichen Existenz, auch im Bereich des menschlichen
Denkens. Es gibt kein modernes philosophisches System, das
sich damit nicht auf irgendeine Weise abfinden mußte, ja das
nicht gerade im Moment des Aesthetischen geradezu in eine
innere Krise hineingezogen wurde und neue und ungeahnte
Wege zu begehen sich gezwungen sah. Es wäre lohnend, sich
die Krise des Systems in der Philosophie Kants zu vergegenwärtigen,

wie er in der Kurve der Aesthetik die Weiche von
der theoretisierenden Vernunft nach der wirklichkeitsnahen
Urteilskraft vorfand, um damit der früher so ängstlich gemiedenen

produktiven Einbildungskraft wieder ihre Rechte und dem

schöpferischen Geiste Einlaß zu gewähren. Wie ist Schleiermachers

Theologie ohne die künstlerische Poiesis zu denken,
die für die ganze Romantik so bezeichnend ist? Sind wir uns
bewußt, daß die Systembildung des Neukantianismus in Cohens
Aesthetik des reinen Gefühls ihre innere Krise durchlebte und
von diesem Augenblick an der Panlogismus des reinen,
methodischen Subjektivismus gesprengt war? Ist es nicht bezeichnend,

daß der Wendepunkt für Heideggers Philosophie in einer
Besinnung über das Problem des Schönen und des Künstlerischen

in seinem Buche Holzwege sich befindet? Es ist gewiß
nicht zuviel gesagt, wenn ich behaupte, daß die eigentliche
Problematik der Philosophie seit der Aufklärung sich um das
richtige Verständnis des ästhetischen Bewußtseins konzentriert.

Denn was wir vorhin als das Wesen des Kunstwerkes
als Einheitsgestaltung zwischen Eindruck und Ausdruck,
zwischen Welt und Mensch bezeichneten, ist das Grundproblem
des modernen Denkens. Es bekommt in Hegels Begriff der
Vermittlung seinen höchsten und prägnantesten Ausdruck: dank
der denkerisch-schöpferischen Vermittlung des menschlichen
Geistes vereinigen sich, quasi rhythmisch, das Endliche und das
Unendliche, das transzendentale Subjekt und das transzendentale

Objekt; dank dieser Synthese entrückt sich der Geist an
aller Kontingenz des endlichen Daseins, um sich in der
schöpferischen Spontaneität als eigentlichstes Selbst zurückzufinden.
Es bedeutet den Tod des transzendenten Gottes und die
Geburt des «wahren» Gottes im Menschen. So hat sich Hegel,
nach dem Worte Hölderlins, «gesehnt nach den Tagen der Ur-



H. van Oyen, Zar Frage der christlichen Kunst 429

weit, wo jeder die Erde streifte wie ein Gott». Das, wovor sich
Kant — gewiß von einer tief-christlichen Intuition her — am
meisten gefürchtet hat, die Auslieferung des menschlichen Geistes

an die produktive Einbildungskraft, von welcher er
bemerkt, «daß wir oft und gern mit ihr spielen, aber daß sie als
Phantasie ebenso oft und bisweilen sehr ungelegen auch mit
uns spielt», sie feiert ihre höchsten Triumphe in Hegels Begriff
der Vermittlung. Die Philosophie ist zur Kunst geworden. Sie
ist selber die rhythmische Gestaltung aus dem Urgrund des

schöpferisch-göttlichen Erlebens. Sehr gut sagt Henri Niel in
seinem Buche «De la méditation dans la Philosophie de Hegel»
(p. 319) : «En définitive, le beau n'exprime pas autre chose que
la parfaite réussite de cette œuyre de création où la liberté, qui
est à l'œuvre à tous les degrés de l'univers, se saisit et s'objective

elle-même.» Das Gute und das Schöne und das Wahre sind
identisch, jedes nur eine Seite der schöpferischen Selbstgestaltung.

Hier gilt das berühmte scholastische adagium: ens est

verum, est bonum, est pulchrum, est divinum. Wie gewaltig dieses

ästhetische Bewußtsein sich, nun ganz von der Seite der
sinnlichen Erscheinung, in den Lehren des dialektischen
Materialismus, bei Nietzsche und im modernen Existentialismus
bemerkbar macht, braucht nicht näher ausgeführt zu werden;
auch hier erlebt das ästhetische Bewußtsein eine vollständige
Säkularisierung.

Wenn wir so den Totalanspruch des Aesthetischen im
Leben und Denken aufgedeckt haben, eine Flucht und eine Erhebung

zugleich: eine Flucht, insofern der Mensch sich hier am
bequemsten dem Anspruch des sittlichen Bewußtseins, der ihn
ins Gericht führt, entzieht, eine Erhebung, insofern er sich
nun im Moment der Transfiguration der Wirklichkeit göttliche
Schöpferherrlichkeit anmaßt... da spüren wir den Gefahrenbereich

eines Aspektes unserer Existenz, der uns in unserer
Geschöpflichkeit mitgegeben ist, dem wir uns offenkundig nicht
entziehen können, weil wir ohne Transfiguration der Wirklichkeit

nicht einen Augenblick auskommen, der uns aber zugleich
an einen schwindelerregenden Grat unserer Existenz heranführt,

wo es uns fast nicht möglich ist, nicht in den Abgrund zu
stürzen. Wie kommen wir aus, ohne in der Gestaltgebung der
Transfiguration uns selbst in Gott zu transfigurieren?



430 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

Diese Frage wird uns begleiten müssen, wenn wir uns jetzt
an die anderen Gesichtspunkte heranwagen: Kunst und Schönheit.

Denis de Rougemont hat in seinem Vortrag über die Mission

des Künstlers in Bossey die geläufige Korrelation
zwischen Kunst und Schönheit in Frage gestellt. Er macht drei
Bemerkungen, die sich folgendermaßen zusammenfassen
lassen: kein großer Künstler würde auf die Frage, was er schaffe,
antworten: er bezwecke Schönheit. Ganz egal, ob es nun schön
oder häßlich, lieblich oder abstoßend ist, was er macht, es

kommt ihm darauf an, auch um den Preis der Häßlichkeit,
Wirklichkeiten auszudrücken. Zweitens gibt es in der Bibel den
Schönheitsbegriff, den wir kennen, nicht; es handelt sich dort
um Wahrheit, Gerechtigkeit, Liebe, Freiheit, nicht um Schönheit.

Gott ist nicht Schönheit, sondern Liebe. Christi Weg ist
nicht schön, sondern wahr und schmerzlich. Drittens kann de

Rougemont mit dem Schönheitsbegriff nichts anfangen, weil
er, wie auch wir vorhin gesehen haben, so schillernd ist; man
kann alles mögliche schön finden, denn man nennt eben schön,
was man mit großer Innigkeit liebt. Hinter dem Schönen sind
es die Werte der Gerechtigkeit oder Wahrheit, der Freiheit
oder der Liebe, die wir suchen. So distanziert sich de Rougemont

der Kategorie der Schönheit innerhalb des Bereiches der
Kunst gegenüber; es kommt mir allerdings fraglich vor, ob er
damit recht hat. Versuchen wir das Kunstwerk, statt auf die
Ordnung der Schönheit, im direkteren Sinne auf die Werte der
Wahrheit und der Gerechtigkeit zu beziehen, dann wird m. E.
dadurch nicht nur der eigene typische Charakter des
künstlerischen Handelns verkannt, sondern, was folgenschwerer ist,
es wird von vorneherein in den Bereich des Religiösen
hineingezogen und erlangt einen ausgesprochen metaphysischen
Charakter. Gerade weil wir die Gefahren einer integralen Aestheti-
sierung vermeiden wollen und die Bereiche des Religiösen und
Aesthetischen zwar aufeinander bezogen, aber zugleich als
voneinander unterschieden verstehen wollen, ist es wertvoll,
die Kunst als den Ort des Schönen zu kennzeichnen. Natürlich
sagt sich der Künstler nicht im voraus: jetzt will ich etwas
Schönes zu machen versuchen oder: ich erzeuge Kunst. Er
bezweckt die Schönheit gewiß nicht, sondern aus der innern
Bewegtheit schafft er Neues. Hier gestaltet sich etwas völlig



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 431

Eigenes, das nicht ohne weiteres ein Akt der Gerechtigkeit
oder der Wahrheit ist; ein Urteilsspruch im Gericht kann ein
Akt der Gerechtigkeit sein, hat aber freilich nichts mit Kunst
zu tun. Im künstlerischen Schaffen soll eben eine Seelenbewegung

mit allen in ihr enthaltenen Bedeutungserlehnissen an
dem Sinnlich-Konkreten, an dem Bildhaften sichtbar, hörbar,
kurz anschaulich-vorstellbar gemacht werden. Ein solches
Verfahren nennt man ein ästhetisches, es ringt mit der wahrnehmbaren

Sinnlichkeit, und die Gefühlserregung, die es aufruft,
nennt man schön oder unschön, häßlich usw. Natürlich braucht
diese Schönheitsauffassung nicht gerade eine exklusiv-klassische

zu sein, wo das Erlebnis des Harmonischen und des
Maßvollen den Beschauer entzückt. Es kann eine Ergriffenheit sein,
die etwas als schön empfindet, weil es in der Ausführung
einheitlich und eindrucksvoll wirkt, während es im Gegenständlichen

vielleicht gar nicht «schön» ist, wie die Teufelsfiguren
in mittelalterlichen Handschriften oder die Skulpturen der
gotischen Kathedralen, wie die Hölle-Gestalten von Jeroen Bosch
oder die Elends-Figuren von Pieter Bruegel; auch die
Spukphantasien eines Odilon Redon oder die Mißgestalten des
belgischen James Ensor sind nicht, was man «schön» nennen
könnte im Sinne vom holländischen «mooi», sie sind aber schön,
weil sie eine Einheitlichkeit von Ausdruck und Eindruck
besitzen, die den ästhetischen Sinn auf positive Weise anregt.
So würde ich nicht beanstanden, Sartres Buch La Nausée,
obwohl es so viel scheußliche Dinge enthält, im künstlerischen
Sinne ein schönes Buch zu nennen.

II. Biblischer Teil.
Während ich also den ersten Einwand de Rougemonts

beanstanden möchte, haben wir es mit seinem zweiten nicht so
einfach, und dort stoßen wir gerade als Theologen auf eine nicht
geringe Schwierigkeit. Die Bibel kennt die Schönheit nicht, so
behauptet er. Das geht allerdings sehr weit, besonders wenn
man bedenkt, daß es einem holländischen Theologen gelungen
ist, ein großes Buch zu schreiben unter dem Titel: Die Bibel
als Buch der Schönheit. Ich fürchte, de Rougemont hat sich
zu einseitig rein lexikographisch auf das Vorkommen des Wortes

schön (hebr. griech. koiXôç) beschränkt. Da steht aller-



432 H. van Oyen, Zar Frage der christlichen Kunst

dings namentlich das AT der griechischen Literatur gegenüber
weit zurück; wenn Grundmann im Theologischen Wörterbuch
zum NT freilich behauptet: «Das Problem des Schönen tritt
überhaupt nicht in den Gesichtskreis des biblischen
Denkens», dann ist das eine direkte Vergewaltigung der
Tatsachen. Freilich gibt es in der Bibel nicht das KaXôç als
Erlebniszweck des epuuç, wie Piaton im Symposion sagt: «"Epuuç

b' ècrriv ëpuuç Trepi tö KaXôv». Es ist nicht die harmonische Ertüchtigung

des strebenden Menschen, der sich dem Göttlichen
nähert und an der Idee Teilhabe bekommt, dem wir in der
Bibel begegnen. Rein lexikographisch ist KaXôç meist nur identisch

mit àrabôç und bedeutet edel, makellos, echt, geziemend,
trefflich, gut. So ein Beispiel für viele: Gen. 2, 18 où xaXöv eivui
töv av&pwTtov gôvov es ist nicht gut, daß der Mensch allein sei.
Die Bibel hat keinen Anlaß, die hinaufstrebende Ertüchtigung
des Menschen ästhetisch zu verherrlichen, sondern sie lobt die
Herrlichkeit Gottes, die sich in seiner Schöpfung kundgibt.
Hier gilt nun allumfassend das Wort des Apostels Paulus:
1. Tim. 4,4 ttûv K-rioga heoû KaXôv, Kai oùbèv airößXpTov pexà eùxapicrdaç

Xapßavopevov dpiäZktai pàp 6ià Xôpou beoû Kai evTeùlleuuç «denn alles
von Gott Geschaffene ist 'schön', und nichts ist verwerflich,
(vorausgesetzt) daß es mit Danksagung empfangen werde, denn
es wird durch das Wort Gottes und durch Gebet geheiligt».

Hier liegt die Grundverfassung der biblischen Aesthetik
vor. Man könnte sagen, daß alle Kategorien einer biblischen
Schönheitslehre in diesem Worte enthalten sind: die pulchri-
tudo der Schöpfung Gottes, der die böEa als Grund für
das Verhalten des Menschen, zweitens: die Dialektik: das, was
verwerflich scheint, kann an sich nicht verwerflich sein, es

ist der Herrlichkeit Gottes unterworfen; das einzig richtige
Verhalten kann nur Lob, Eucharistie, Dankbarkeit sein, denn
die Polarität, innerhalb deren alles sich vollzieht, ist einerseits
das Wort Gottes, andererseits die ëvieuEiç, der Umgang, das
Zusammentreffen, der Bund, das Gebet. Innerhalb der Begnadigung

des Bundes Gottes mit dem Menschen wird in der Bibel,
sowohl im Alten wie im Neuen Testament, überschwenglich
diese Schönheit als die Herrlichkeit und die Majestät der Treue
Gottes mit den Menschen geloht und gepriesen. Hier liegt
allerdings ein anderer Schönheitshegriff als in der griechisch-hel-



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 433

lenistischen Gedankenwelt vor, aber er ist nicht weniger
gehaltvoll und hat uns sicher nicht weniger zu sagen, auch in
der gegenwärtigen Not um die Frage nach verantworteter
Kunst! Statt von einer «erschreckenden Lücke», die uns nach
Ansicht bestimmter Kunstkenner in der Bibel begegnet, sprechen

zu müssen, gibt es dort eine so ungeheure Fülle an Lob
und Dank dank der Schöpferherrlichkeit Gottes, daß es ganz
unmöglich ist, in dieser kurzen Stunde sie auch nur einigermaßen

zu würdigen. Während der 1133 Gottes selber
allerdings sich, insofern er sich direkt äußert, umhüllt in einer
unnahbaren Majestät, meistens mit Wolken und Dunkel, mit
Gewittersturm angedeutet (Ex. 24,15 ff., Ps. 29; 97, 1—6; Ez.
1, 1 ff.) spürbar macht, so ist es doch eine Tatsache, daß das
Loh Gottes in seinen Werken als ein In-die-Erscheinung-Treten
seiner Herrlichkeit immer wieder erwähnt wird. Aus dem Herzen

der gnadvollen Führung Gottes mit seinem Volke heraus
breitet sich die Herrlichkeit über alles Geschöpfliche aus. Das
Herz des Lobes klopft dort, wo der Tempel ist, wo der heilige
Kult stattfindet und die Zeichen seiner vergebenden
Barmherzigkeit anwesend sind; das Herz ist die Mitte, wo alle
geschichtlichen Adern der Führung Gottes zusammenkommen,
und darum jubelt der Gläubige in der Mitte der Gemeinde
seinem Gott entgegen. «Darum ist dieser göttliche Lichtglanz (als
Selbstoffenbarung) bei der Gesetzgebung, in der Stiftshütte, im
Tempel erst recht mit öo£a wiederzugeben» (von Rad im
Theologischen Wörterbuch zum NT II, S. 247/8). Aber von dieser
geschichtlich-kultischen Mitte, wo die Erlösung und die Hilfe
Gottes offenbar werden, strahlt das Lob Gottes in alle
Himmelsrichtungen aus und erlebt es der Bundesgenosse Gottes,
wie die ganze Erde und die Himmel und alle Höhen und Tiefen
das Lob Gottes singen. Alles Geschöpfliche ist «schön», sagt
Paulus, für das dankbare Herz. Es steht zwischen Wort Gottes
und Gebet! So verstehen wir die scheinbar schroffen Ueber-
gänge vom Geistigen ins Natürliche, wie z. B. Ps. 147, 2—4:
«Der Herr baut Jerusalem und bringt die Verjagten Israels
zusammen, er heilt, die gebrochenen Herzens sind, und verbindet

ihre Wunde, der den Sternen die Zahl bestimmt und sie alle
mit Namen ruft.» Der Uebergang ist in Wirklichkeit überhaupt
nicht schroff, denn das Glaubenserleben ist ganzheitlich auf

28



434 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

die allumfassende Herrlichkeit aller Werke Gottes ausgerichtet;
auch das scheinbar Verwerfliche und Monstruös-Erschrek-
kende hat in dieser Totalität der Werke Gottes seinen Platz
(vgl. Hiob 38 und 39). Und wenn für den Blick des Gläubigen
jetzt noch nicht alles von Gottes Herrlichkeit erfüllt ist, dann
hat er die Verheißung Gottes, daß die Zeit kommt, wo die ganze
Welt von der Herrlichkeit Gottes erfüllt sein wird, wie es jetzt
schon die Seraphen in ihrem Lobgesang vorwegnehmen, nach
Jes. 6, 8 und Apk. 7, 9 f. Das Lob Gottes ist immer von
vorneherein von der freudigen Erwartung der Weltvollendung
erfüllt. Die ganze Wirklichkeit ist transfiguriert im freudigen
Erleben des 1133 Gottes, und jedes Ding wird erleuchtet von
der Erscheinung seiner Güte und Schönheit.

So gestaltet sich das Lob aus dem Herzen des Kultisch-Priesterlichen,

des Soteriologischen ins Prophetische und König-
lich-Eschatologische hinein, und die ganze Schöpfung steht in
der heiligen Bewegung, im Rhythmus des gnädigen Handelns
Gottes drin. Es braucht nicht vieler Worte, den Fortgang dieser

biblischen Aesthetik bis tief in das NT priesterlich,
prophetisch und königlich zu verfolgen. Für die Augen des
Glaubenden tritt die 66Ea des Vaters in Jesus Christus tastbar,
anschaulich, konkret in Erscheinung, und gerade das Kreuz ist
als Sterben des Weizenkorns der Wendepunkt der integralen
Verherrlichung. So steht das Amt, der Dienst der Verkündigung

schon jetzt in der bôBa, viel mehr als das schon der Fall
war mit dem Dienst des Gesetzes, sagt Paulus in 2. Kor. 3, 7 ff.,
aber dieses priesterliche Walten in Herrlichkeit steht zugleich
im Zeichen der eschatologischen Hoffnung, denn die Erscheinung

der Herrlichkeit hier steht der kommenden entgegen im
Verhältnis des coro bôEpç eîç bôEav (V. 18).

Nun könnte man allerdings fragen: Wurde in dieser
biblischen Glaubenswelt dieses In-Erscheinung-Treten der
Herrlichkeit Gottes nun auch durch irgendwelche künstlerischen
Veranstaltungen aufgenommen und geehrt? Nahm die
Dankbarkeit des Umgangs mit dem Worte nun auch bildhafte
Transfiguration im Rhythmischen, im Tönenden und im Plastischen
an? Die Antwort darauf kann nur vollständig positiv sein,
auch wenn wir durch den Untergang der kulturellen Seite der
biblischen Welt über Einzelheiten kaum mehr verfügen. Aber



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 435

es ist gewiß, daß das kultische Ereignis in Israel immer
ausgeprägter von Tanz, von der Musik, später auch von der plastischen

Gestaltung umrahmt war, wobei nicht vergessen werden
darf, daß beim Tempelhau ein hohes Maß an künstlerischem
Schaffen zu beobachten ist. Die Schrift erzählt uns vom
religiösen Tanz an den Festen des Herrn (Jud. 21, 21), die Freude
des Bundes hatte im Reigen der Frauen und im Chor des

Tempels, von den vielen in der Bibel oft erwähnten
Musikinstrumenten begleitet, einen ausgesprochen künstlerischen
Ausdruck. Das Königtum Gottes wird in vielen Psalmen wie
in religiösen Festhymnen gefeiert, wo Tanz und Musik dem
überschwenglichen Jubel des Volkes Ausdruck verleihen. (So
namentlich Ps. 96.) 1 Die PlTTl und die DiVnfr sind wohl anfänglich

individuelle Lobpreisungen, die beim Opfer ausgesagt und
gesungen wurden, während in späterer Zeit (z. B. unter König
David) ganze Chöre von Tempelsängern die Loblieder zu Ehren
des richtenden und heilenden Gottes gesungen haben (vgl.
1. Chron. 16,4 ff.). So hat Wensinck nicht mit Unrecht
behaupten können, daß die Mehrheit der Psalmen «spoken rhythmic

illustrations of the acts of worship» gewesen sein müssen.

2 Bezeichnend ist auch, daß Sanherib bei der Kapitulation
Hiskias die Ueberführung der Musikkapelle Hiskias nach Ni-
nive anordnet, wie uns aus dem sog. Taylor-Prisma inschriftlich

erhalten ist.3 Neben diesen musischen Erzeugnissen sind
noch die plastisch-malerischen zu erwähnen, die Münzen und
Keramiken der israelitisch-jüdischen Kultur, mit Bildnissen der
biblischen Glaubenswelt, und dann auch die farbenprächtigen
Fresken in der erst kürzlich entdeckten Synagoge von Dura
Europas an der Grenze zwischen Syrien und Mesopotamien
nicht zu vergessen, Fresken, die zyklenartig die Hauptbegebenheiten

der biblischen Heilsgeschichte darstellen und dabei aufs
lebhafteste an die frühchristlichen Katakomhenfresken
erinnern. 4

1 Vgl. W. Eichrodt, Gottes Ruf im Alten Testament, Zürich 1951, S. 107 ff.
2 Bei A. R. Hülst, Belijden en loven, inaug.rede, Nijkerk 1948.
3 Hugo Winckler, Keilinschriftliches Textbuch zum AT, Leipzig 1909,

S. 42.
4 Vgl. Adolf Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike, Berlin 1937,

Tafel 37.

28*



436 II. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

III. Systematischer Teil.
Was ich mit diesen kurzen Andeutungen habe zeigen wollen,

ist das Vorhandensein einer biblischen Aesthetik als
Ausdrucksform und Gestaltgebung des Erlebnisses der Dankbarkeit

und des Lobpreises des sündigen, trotzigen Menschen im
Bunde mit dem lebendigen Gott. Im Vorgeschmack des kommenden

ewigen, vollendeten Heiles wird schon die gegenwärtige
Zeit transfiguriert auf das geschenkte Heil hin. Die Mitte dieses
Geschehens ist die Begegnung des sündigen Menschen und des

heiligen und gerechten Gottes. Die Mitte ist das Wunder der
Eucharistie, wie Paulus sagt, daß es Gott gefällt, bei den
Menschen zu wohnen und ihnen zum Erlöser zu werden. Die Mitte
ist das Opfer und das Kreuz. Es ist nicht der Mensch in seiner
Herrlichkeit und Größe, sondern der Lohpreis der Herrlichkeit

Gottes. Im Wunder dieser Begnadigung sieht der Gläubige
die Welt als die Schöpfung Gottes schön und freut sich ihrer,
er sieht aber zugleich, was und wie er selber ist und was die
Gemeinschaft der Menschen wäre ohne die Neuschöpfung im
Worte Gottes. Auch die künstlerische Veranstaltung im Reigen,
Singen, Musizieren und welche Gestaltgebung es weiter auch
geben mag, wird von diesem Wunder des Kommens des Lichtes
in die Finsternis Zeugnis ablegen. Das Phänomen der menschlichen

Existenz wird, um die Wirklichkeit, die sie umgibt, nach
ihrer Erlebniswirklichkeit zu transfigurieren, im Glauben
geheiligt werden. Es wird ein Dienst der Heiligung werden, eine
öicxKovia Toû TmûpciToç der biaKovia xoö bavdxou gegenüber, wie
Paulus in 2. Kor. 3 allen amtlichen Dienst bezeichnet. Die
Spannungen, die hier nun freilich vorliegen, sozusagen als
dialektische Bereiche einer biblischen Aesthetik, lassen sich
vielleicht am besten aus den Worten des 22. Psalmes heraushören:

«Mein Gott, ich rufe hei Tage, und du antwortest nicht,
des Nachts, und finde nicht Ruhe. Und doch bist du der Heilige,
der thront über den Lohgesängen Israels.» Die Ferne des
Menschen und die Nähe Gottes, aber zugleich die Nähe des
Menschen und die Ferne Gottes stehen hier in erschütterndem
Zusammenklang.

Denn mit diesem Worte treten wir an die tiefsten und
wesentlichsten Spannungen des künstlerischen Schaffens heran: der
Künstler ist im gewissen Sinne immer ein Einsamer; er muß



H. van Oijen, Zur Frage der christlichen Kunst 437

individuell, als Einzelner schaffen und, weil es sich um
Transfiguration einer sinnlichen Wirklichkeit in eine neue geistig
vollendete Wirklichkeit handelt, wird er immer in der Not des
Unvollendeten, des Scheitern-Müssens um die Sehnsucht des
22. Psalmes wissen. Läßt sich das Heilige jemals im sinnlichen
Bilde ausdrücken? Gibt es jemals die Einheit von Eindruck
und Ausdruck dort, wo es sich um Heiligung aus der Dankbarkeit

in ästhetischer Transfiguration handelt?
Wir stehen dem Ungeheuern Problem des Verhältnisses von

Wort und Bild, von Heiligem und Schönem gegenüber.
Was hat in unserm Zusammenhang das biblische Bilderverbot

zu bedeuten? Das Bilderverbot wehrt sich gegen die
Repräsentation. Unter Repräsentation verstehe ich die
Transfiguration der Wirklichkeit als religiös-kultisches Verfahren.
Wir beobachten bei allen primitiven Völkern die Neigung, sich
ein Bild zu machen, um mit diesem Bild in eine personalmagische

Beziehung zu treten. Das Bild braucht nicht eine
getreue Kopie irgendeiner Wirklichkeit, eines Gottes oder eines
Gegenstandes zu sein, im Gegenteil; besonders van der Leeuw
hat festgestellt, wie gerade die These gilt: je entfernter das Bild
von einer Reproduktion der Wirklichkeit ist, desto größer ist
der Erfolg des religiösen Aktes. Das ist nur zu verstehen, wenn
man sich vergegenwärtigt, daß der Mensch sich ein Bild einer
Wirklichkeit macht, die er in ihrer Bewegung nicht ohne
weiteres ergreifen kann. Die Gottheit oder bestimmte Menschen,
Tiere, Brunnen, Flüsse usw. lassen sich nicht ohne weiteres
in ihrer Bewegung erfassen. Nun macht der Mensch sich ein
Bild dieser Wirklichkeit, und er bewältigt deren Bewegung im
Bilde; van der Leeuw bezeichnet dieses Ergreifen der
Bewegung als ein Gerinnen-Lassen; Bild ist geronnene
Wirklichkeit. Es ist deshalb nicht Reproduktion der Erscheinung,
sondern der Macht. Darum ist dieses Verfahren eine Art
Repräsentation: man bemächtigt sich einer Sache dadurch, daß

man sie in einer zweiten, maskierten Gestalt repräsentiert. Und
die Bemächtigung kann nur dann richtig gelingen, wenn es
nicht einfach eine Reproduktion ist, sondern die Bewegung des

eigentlichen Bildes am stärksten geronnen ist. Wir können das
deutlich in allen religiösen Kulturen beobachten, wie diese

symbolische Repräsentation bewußt nur fast skizzenhafte, for-



438 H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

mal erstarrte Figuren erzeugt: die Negerplastiken, die ägyptische

und die frühgriechische Kunst, auch die Repräsentation
Jahwes in der Bundeslade, der leere Thron. Bezeichnend ist
auch, wie die frühesten Ikonen der anatolischen Kirche sich so
weit wie nur möglich von der naturalistischen Wirklichkeit
distanzieren, damit die göttliche Wirklichkeit gerade durch diese
dilatorische Haltung am ehesten zum Ausdruck gelangen
könne. Es bedeutet in jeder Kulturepoche eine tragische
Entwicklung, daß allmählich die religiöse Intensität an Kraft
verliert und eine naturalistische Haltung die abstrakte Strenge des
Bildes lockert und löst. Ein typisches Beispiel für diese
Entwicklung ist der Unterschied zwischen der romanischen
Galluspforte am Münster und der gotischen Türe am Eingang, wo
alles unendlich viel konkreter, lebhafter und wirklichkeitsnäher

ist.
Das Bilderverbot der Bibel verbietet diese Erzwingung des

Heiligen. Es wehrt sich gegen die Figuration als kultische
Repräsentation, auch wenn, wie wir gesehen haben, es im AT
nicht ohne Vergegenständlichung des Göttlichen in der Bundeslade

abgeht. Was könnte es sein, wogegen die biblische Welt
sich hier sträubt? Es ist das Hineinzwingenwollen Gottes in
den Machtbereich des Menschen. Nicht, daß die sinnliche Welt
Träger des Göttlichen würde, wird grundsätzlich beanstandet,
denn weil die sinnliche Wirklichkeit aus dem Worte Gottes ist,
kann sie als solche nicht böse sein. Das sind eher Gründe,
warum Griechenland und Rom sich einem Bilderdienst
widersetzten. Es ist aber ein geistiger Hochmut des Menschen, der
ihn verführt, im Bilde sich Gottes zu bemächtigen. Es ist die
Sünde, die ihn dazu verführt.

Die Folgerung, die wir aus diesen Ueberlegungen in
Hinsicht auf biblische Aesthetik zu ziehen haben, ist eine wichtige:
die künstlerische Gestaltgebung darf niemals den Charakter
einer Bemächtigung des lebendigen Gottes haben. Sie hat sich
jeder kultischen Repräsentation zu enthalten.

Was aber bleibt ihr unter diesem Sachverhalt an positiven
Aufgaben übrig? So läßt sich fragen. Wäre es dann nicht
vorsichtiger, von vorneherein jede Transfiguration zu vermeiden
und im Bereich des christlichen Glaubens jeden künstlerischen



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 439

Versuch zu verpönen? Wäre es nicht geboten, sich nun rein
auf das Wort zu beschränken?

Die Frage stellen heißt zugleich ihre Sinnlosigkeit
durchschauen! Wie wäre ein Leben aus dem Glauben ohne jegliche
Reaktion des Menschen als Ausdruck seines Erlebens
überhaupt denkbar? Dann gäbe es kein Lied, es gäbe keine Musik,
es gäbe kein Psalterium, es gäbe keinen Notschrei und es gäbe
keinen Jubel; es würde überhaupt alle «Rhythmik» fehlen und
damit wäre die paulinische ëvteuSiç, der Umgang, ausgeschaltet.
Wir gelangen hier in eine Sackgasse hinein, die uns so schnell
wie nur möglich zum Rechtsumkehrt veranlaßt, besonders, wenn
wir uns noch vergegenwärtigen, daß auch das Wort selber
etwas mit dem Bilde zu tun hat. Eindrucksvoll sagt van der
Leeuw: «Inzwischen fragt die Religion im gleichen Ausmaß
um Gestaltung, als sie sie ablehnt. Sie zerstört die Bilder, die
eine Bibel der Ungebildeten hergeben, um die Bilder der Bibel
desto nachdrücklicher einzuprägen. Zur Gestaltung des
Heiligen flieht man aus dem Bereich der Linie und der Farbe in
die Spiritualität des Wortes. Aber es ist eine Selbsttäuschung
zu meinen, daß man sich dort vom Bilde losgesagt hat. Man
kann es auch nicht, und man darf es nicht verlieren. Namentlich

im Christentum nicht. Der Ausdruck des Heiligen Gottes
ist der Sohn Gottes, die Knechtsgestalt Christi.» 5 Diese Worte
sind befreiend.

Eine falsche Spiritualisierung des Wortes bildet sich ein,
vom Bilde, von der sinnlichen Transfiguration der Wirklichkeit,

frei zu sein, als ob gerade das Sinnliche das Abzulehnende
und Sündige sei. Aber wir haben vorhin gesehen, wie wir
damit in eine gefährliche Hellenisierung hineinsteuern! Alle
Schöpfung Gottes ist schön, wenn sie in der Dankbarkeit
empfangen wird, auch die von Linie und Farbe, von Ton und
Klang, nicht allein die des Wortes! Und wir verstehen, wie
eine Bilderbibel für Ungebildete eine echte und wortmächtige
Bibel sein darf! Alle Sprache ist Zeichensprache, Bezeich-nnng,
und jedes Wort und jede Verkündigung zeichnet und gestaltet.
Nur die Mystik meint alles sinnliche Zeichnen und Bezeichnen
verabschieden zu können und im wort- und bildlosen Nichts

5 Wegen en Grenzen2, blz. 250.



440 H. van Oyen, Zur Fraye der christlichen Kunst

die mystische Union mit dem All zu erleben. Diese bräutliche
Umarmung mit dem Universum ist wohl die bezwingende
Bemächtigung des Heiligen in höchster Potenz!

Haben wir so einer falschen Spiritualisierung des Wortes
einen Riegel vorgeschoben, so soll andererseits gleichfalls vor
einer falschen Verbildlichung des Wortes gewarnt werden. Es
kommt mir vor, daß wir die Frage von der biblischen Aesthetik
nur dann an eine Lösung heranführen können, wenn wir uns
den eigenen, biblischen Charakter des Wortes im Vergleich
des sinnlich-gesprochenen und bezeichnenden Wortes
vergegenwärtigen.

Wir sagten vorhin: die Quelle der Dankbarkeit über die
Schönheit der Schöpfung hat dort ihren Ort, wo wir um die
Liebe Gottes in Jesus Christus wissen. Das Wort ist Fleisch
geworden um der Sünde willen. In Christo Jesu ist uns das
Bild Gottes geschenkt, die imago Dei für uns erneuert. Das
Wort Gottes ist das Wort der Gnade Gottes. Und es gestaltet
sich im Menschen bis in den Tod hinein; es schenkt und opfert
sich bis in den Tod hinein. Das Wort Gottes ist Neuschöpfung
seiner Liebe unter uns. Demgegenüber ist die Verbildlichung
und Bezeichnung unseres menschlichen Wortes doch eben
etwas ganz anderes; hier trennen sich doch Wort Gottes und
Wort des Menschen voneinander und damit zugleich Verbildlichung

des Wortes Gottes und Verbildlichung des menschlichen

Wortes. Auch wenn in der Verkündigimg das Wort Gottes

im Gewand des Menschenwortes gebracht werden kann, so
bleibt alles als Menschenwort doch Prädizierung, Andeutung,
Hinweis. Das Wort Gottes aber ist der Name, ist Schöpfung,
es ist das Urbild. Unser Wort ver-bild-licht nur.

Wenn wir uns diesen Sachverhalt vergegenwärtigen, sind
wir vor einer Aesthetisierung des christlichen Glaubens und
des kirchlichen Dienstes gewarnt. Tatsächlich ist die Frage
nach dem Bilde Gottes die Kernfrage einer biblischen Aesthetik.

Aber die Frage scheint mir nicht die richtige Antwort zu
bekommen, wenn wir vom Bilde Christi aus die sinnliche
Wirklichkeit sakramentalisieren und alle Transfiguration von dort
her eine sakramentale Pleiligung empfängt. Das Kreuz ist nicht
Symbol, sondern geschichtliches Ereignis, und erst von dorther

wird alle künstlerische Transfiguration zum Dienst auf-



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 441

gerufen. Hier möchten wir uns nachdrücklich von der
theologischen Aesthetik van der Leeuws distanzieren. Für ihn ist
der Dienst der Ikonen in der östlichen Kirche theologisch
relevant: sie bezeichnen den Tatbestand, daß diese irdische
Wirklichkeit infolge der Inkarnation Trägerin der göttlichen sein
darf. Die Ikonen sind keineswegs Symbole oder Heiligenbilder
wie in der westlichen Kirche, sie sind auch keine Abbilder,
sondern «Ur- und Vorbilder einer pneumatischen, durch den
Glauben an die Menschwerdung Christi erlösten Kreatur».6
Wort, Bild und Wirklichkeit gehen ineinander über; die
Wirklichkeit wird vom Kult her sakramentalistisch gedeutet. Die
Liturgie setzt die Inkarnation fort, und alle amtliche Handlung

ist eine heilige, magisch-mystische Erhebung der
Wirklichkeit in Gott. Diese sakramentalistische Aesthetisierung der
christlichen Botschaft ist ausgesprochen die Lehre van der
Leeuws, aber sie wirkt unwillkürlich vom Katholizismus und
dessen Sakramentsauffassung her auch in anderen liturgischen
Erneuerungsversuchen durch.

Dem möchten wir folgendes entgegenhalten: die Inkarnation
ist nicht eine Annahme der gebrochenen Wirklichkeit, sondern
des sündigen Menschen. Das Herz der biblischen Botschaft ist
«ethisch», nicht ästhetisch. Darum ist der Dienst am Worte
Gottes das Erste und Zentrale innerhalb des Bereiches der
Heiligung des Lebens. Man könnte sagen: in der Rangordnung,
wenn man hier überhaupt von einer Rangordnung sprechen
darf, steht der Dienst am Wort an erster Stelle. Hier hat das
Wort der Verbildlichung gegenüber eine Priorität, auch wenn
es selber wieder auf die Gnade der Transfiguration des
Heiligen Geistes angewiesen ist. Hier waltet der Dienst der
Gemeinde und die Gemeinschaft der Heiligen im Glauben, im
Zeichen der Dankbarkeit und des Lobes; zunächst mit dem Einsatz

und der Zugehörigkeit ihres eigenen Lebens. Aber dann
wird auch in rhythmischer Zeichengebung, im Liede, in der
Musik, in der künstlerischen Gestaltung überhaupt, nun der
ersten gegenüber sekundär, eine Transfiguration der
Wirklichkeit auf die Mitte, das fleischgewordene Wort, hin dienend
Ereignis werden. Aber gerade dieser Dienst der Transfigura-

6 A. A. Hackel, Das russische Heiligenbild, Berlin 1936, S. 51 ff., 65.



442 II. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst

tion innerhalb des Dienstes am Wort wird eine ausgesprochen
gebrochene, unvollendete, eschatologische Prägung haben. Sie
weiß darum, daß dieser Aeon noch nicht vollendet ist und diese
irdische, sinnliche Wirklichkeit noch auf ihre Befreiung harrt.
Obwohl sie von der Auferstehung weiß, kann ihr das kein
Anlaß sein, ihre Gestaltgebung von einer theologia gloriae her
zu bestimmen, sondern die Wirklichkeit nun gerade im
Zeichen der Barmherzigkeit Christi zu erhellen.7

Christliche Kunst wäre also diese, welche die «Schönheit»
der Liehe Gottes über verlorene und verschuldete Menschen
und über eine in Frage gestellte irdische Wirklichkeit auf
irgendeine Art, musisch, plastisch, malerisch zur Schau trägt.
Nicht als ermächtigende Repräsentation dieser Liehe, sondern
als eschatologische Zeichengebung auf eine neue Schöpfung
aus Gottes Hand hin. Es ist klar, daß eine solche Kunst nicht
nur Häuser, sondern auch die Kirchen schmücken sollte. Denn
die Kirche ist nicht ein sakrosankter Bereich, wo grundsätzlich
andere Gesetze gelten als im Heim der Gläubigen. Nur wird es

stilvoller, im künstlerischen Sinne verhaltener und dem Dienste
gemäßer zugehen. Die Frage, die manchmal gestellt wird, ob

es «Bilder» in der Kirche geben soll, kann nur dann bejahend
beantwortet werden, wenn die bildnerische Gestaltung
vollkommen dem Dienst des amtlichen Waltens des Wortes unterstellt

und ihm dienlich ist. Versteht man unter «Bildern» die
magische Ermächtigung des Heiligen, dann kann die Frage nur
entschieden ablehnend beantwortet werden. Daß aber eine
künstlerische Veranstaltung, wenn Gott es will, in ihrer Bild-
haftigkeit einen Dienst an der Verkündigung leisten und dem
Hörer oder Zuschauer das Wort nahebringen kann, ist eine
unerläßliche Voraussetzung der Kunst als Heiligung. Nur darf
dabei noch nachdrücklich auf die dienende Rolle und die
verhaltene Art ihrer Geste im Raum der Kirche hingewiesen werden.

Es ist nicht zu vergessen, daß, was die Kunst schafft, auf
Jahrhunderte in einem solchen Raum sich bemerkbar macht.
Eine schlechte Predigt verhallt in diesem Raum, nachdem sie
ausgesprochen ist, und in der Seele des Hörers, wenn er drau-

7 Hier müßte eine grundsätzliche Kritik an Hans Sedlmayr, Verlust
der Mitte, Salzburg 1948, ansetzen.



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 443

ßen vor der Kirche seine Bekannten begrüßt. Ein schlechtes
Kunstwerk begleitet die Gemeinde durch lange Zeiten hindurch
und stört die Predigt wie das feuerrote Bild des Christus als
Weltenrichter in der Stephanuskapelle im Münster. Darum
kann nur verhaltene Kunst hier Kunst der Heiligung und nur
dienende Kunst, die um die Not und die Gnade des 22. Psalmes
weiß, christliche Kunst sein.

Nun bin ich mir allerdings klar bewußt, daß wir mit diesen
Forderungen eher große und fromme Wünsche ausgesagt, als
uns um die reale, konkrete Problematik einer christlichen
Kunst gekümmert haben. Kann künstlerisches Schaffen
überhaupt so verhalten und dienend sein? Ist dieses Schaffen eine
Art Schöpfung, dann hat es die Grenzen des Demütig-Verhaltenen

schon gesprengt! Denis de Rougemont hat sich in der
Bossey-Konferenz dagegen gewehrt, dieses Wort auf Kunst
überhaupt anzuwenden; er bringt den Gebrauch des Wortes
mit dem Verlust des Glaubens an den Schöpfer-Gott zusammen.
Der Mensch meint nun selber schaffen zu können, das heißt:
eindeutig und endgültig Neues in die Welt setzen zu können.
D. de R. schlägt vor, statt von Schöpfung beim Kunstwerk von
Komposition zu sprechen, weil es sich im Grunde um gar
nichts anderes handelt als eine Neuordnung von schon bekannten

Elementen oder Gesetzen. Es steckt in dieser Ueberlegung
sicher viel Richtiges, aber wir kommen trotzdem mit ihr nicht
viel weiter. Denn die eigentliche Problematik wird nicht damit
berührt, daß man eine Sache anders nennt, sondern wie die
Sache selber sich verhält. Und dann ist es so, daß es dem
Künstler ungeheuer schwer fällt, nicht so zu arbeiten, daß man
es Schaffen nennen könnte! Das hat ein anderer Referent bei
dieser Tagung, der Schwede C. Hartmann, besser empfunden,
wenn er das Wort André Gides anführt: «Kein Kunstwerk
kann geschaffen werden ohne dämonische Beihilfe.» Gerade im
Akt der Transfiguration liegt doch offenkundig der Versuch,
die Wirklichkeit neu zu schaffen, anders zu gestalten, vom
Menschen aus die Welt zu verbildlichen. Es soll eine Enthüllung

dieser Wirklichkeit sein, aber damit zugleich eine
Enthüllung des Menschen mit seinen Tiefen und seinen Nöten, und
wer kann den Künstler davon zurückhalten, als letzten Schritt
hinter Mensch und Welt die Mysterien Gottes zu enthüllen zu



444 H. van Oijen, Zur Frage der christlichen Kunst

versuchen? So liegt in der Kunst der Versuch des Kreativen und
sogar des Offenbarungsgemäßen; wo wird für den Künstler
die Grenze liegen, wo seine Arbeit nur noch Dienst ist und
keine Herrschaft, wo sie verhalten ist und keine Hybris? Und
wer wird die Folgen verhüten, die seine Arbeit in der Umwelt
mit sich bringt? Hartmann führt ein Wort Tolstojs an, der sagt,
daß die Kreutzer-Sonate eine furchtbare Waffe in den Händen
jedes Menschen ist und nichts sie verhindern kann, Mord und
Ehebruch zu verursachen. Nicht nur göttlich ist der Künstler
in seinem Schaffen, er kann auch teuflisch sein, einfach
dadurch und deswegen, weil es das Teuflische gibt. Er braucht
ja nicht selber ein so teuflischer Mensch zu sein, aber es kann
ihn drängen, die Not und den Schrecken der Teufelei zu
offenbaren! Aber wie weiß er, daß sich dessen der Teufel nicht
gerne bedient? Und nun sind wir gewiß davor nicht gefeit,
wenn wir an die Kunst die Forderung stellen, sich auf christliche

Themen zu beschränken und uns brav das Christliche
zu verbildlichen. Denn auch hier sind die Gefahren mindestens
so bedrohlich! Welche Art der Kunst wirkt der Eigengerechtigkeit

und der Schein-Frömmigkeit mehr in die Hand als die
religiöse Sentimentalität und widerliche Süßigkeit der präraf-
faelitischen Bilder, die man in den meisten Häusern der kirchlichen

Christenheit bewundern darf? Und ganz zu schweigen
von den sog. christlichen Romanen, die uns Menschen schildern,

die nur moralische Kunstprodukte sind! Welche Instanz
hat uns wirklich so die Augen geöffnet für den wirklichen
Menschen in seiner Ungerechtigkeit und Dämonie als gerade
die Bibel? Welches Kunstwerk ist so offenherzig und
verschönert so wenig wie die Bibel, und welches ist zugleich so
verhalten und dezent in seinem Umgang mit den göttlichen
Mysterien wie die Bibel? Nein, eben die Bibel selber führt uns
in letzte dämonische Tiefen hinunter und führt uns in ungeahnte

Höhen der göttlichen Liebe hinauf. So wird christliche
Kunst in die Gefahrenzone des wirklichen Lebens hinuntertauchen

müssen und dort ihren Ort haben, wo der Mensch
schreit, daß ihn Gott nicht hört und er allein ist, um dann
auch zu wissen, daß dieser Gott trotzdem der Heilige ist, der
auf den Lobgesängen Israels thront.

Der christliche Künstler wird auch um die eigenen Gefah-



H. van Oyen, Zur Frage der christlichen Kunst 445

ren wissen, die ihm in seinem Schaffen begegnen können. Und
es wird ihm da nicht viel helfen, sich zu sagen, daß er nur
kombiniert, denn im wahrhaft künstlerischen Ringen wird er
sich über «Gründe und Abgründe» (Oskar Ewald) bewegen
müssen, in denen ihm gerade das «eritis sicut deus» zur
Versuchung werden kann. Darin hatte Hartmann gewiß recht,
wenn er in seinem Vortrag bemerkte, daß zwar alles künstlerische

Schaffen dämonische Gefahren in sich trägt, freilich in
genau derselben Art wie das Leben, die Liehe, die Politik, das
Geschäft für den Menschen Gefahrenzonen enthalten. Deshalb
ist schließlich das Problem von Kunst und christlichem Glauben

das Problem von Lehen und christlichem Glauben. Die
Spitze, wohin die Ausführungen Hartmanns weisen, ist
ebendieselbe, die wir in unserer Auseinandersetzung betonen möchten:

Gestaltung des Lebens gibt es dort, wo wir die Schöpfung

Gottes inclusive alles, was verwerflich scheint, «schön»
sehen aus der Quelle der Dankbarkeit. Das heißt: aus der
Quelle der vollkommenen Gemeinschaft mit den Menschen, dort
wo man sich gegenseitig ernst nimmt. Die Dämonie ist das,
daß man nur sich seihst ernst nimmt; die Erlösung Christi,
daß man spürt, ernst genommen zu werden und gekannt, wie
wir gekannt sein möchten. Christliche Kunst ist die Kunst, die
von dieser Gemeinschaft aus die Zeichengehung und Gestaltung,

die Transfiguration der Wirklichkeit ist, namentlich des

Lebens, wie es sich gibt in Freude und Leid, in Krankheit und
Gesundheit, in Reichtum und Armut: Kunst, die das Leben und
die Mitmenschen unaussprechlich liebt. Eine Flamme solcher
Liebe war Vincent van Gogh, und er verzehrte sich an dieser
Liebe. Schon früh hat er seine Devise seinem Bruder in einem
Brief vom Juli 1880 mitgeteilt: «Sais-tu ce qui fait disparaître la
prison? C'est toute affection profonde, sérieuse. Etre amis,
être frères, aimer, cela ouvre la prison par puissance
souveraine, par charme très puissant. Mais celui qui n'a pas cela
demeure dans la mort.» Wenn christliche Kunst von dieser
Devise lebt, ist es gut, dann wirkt sie befreiend, aber der Künstler,

der diese Kunst übt, trägt das Kreuz.
Basel. Hendrik van Oyen.


	Zur Frage der christlichen Kunst

