
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 6

Artikel: Antoine Court (1695-1760) : der Erneuerer des französischen
Protestantismus

Autor: Pfister, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
7. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1951

Antoine Court (1695—1760),
der Erneuerer des französischen Protestantismus.

Antrittsvorlesung vor der Theologischen Fakultät
der Universität Zürich am 9. Juni 1951.1

I. Die Lage des französischen Protestantismus.

Als Antoine Court am 27. März 1695 geboren wurde2, schien
die Lage des Protestantismus hoffnungslos. Kaum zehn Jahre
waren seit dem Widerruf des Ediktes von Nantes durch Lud-

1 Einige Literaturangaben: F. Blanke, Die Kirche der Wüste, in
«Provence», ein Reisebuch, Zürich 1934, S. 107 ff. —• Ch. Bost, Les Predicants

Protestants des Cévennes et du Bas-Languedoc, 1684—1700, 2 Bände,
Paris 1912; Les «Prophètes des Cévennes» au 18e siècle, in Revue d'Histoire
et de Philosophie religieuses, Strasbourg 1925, S. 401 ff.; La première
vie de Pierre Corteiz, in Revue de Théologie et de Philosophie, Lausanne
1935, S. 5 ff. ; Un sermon oublié de Pierre Corteiz, in Bulletin 1943 (Tn

Memoriam) S. 12 ff. — Bulletin de la société de l'Histoire du Protestantisme
Français, Paris 1852 ff. (Bull.). — J. Chambon, Der Französische Protestantismus,

6. Aufl., Zollikon 1948. — Collection der Papiers Court, Bibliothèque

publique et universitaire in Genf. 116 Bde. mit Korrespondenz und
Manuskripten Courts, sowie weiterem Material zur Geschichte des
französischen Protestantismus, mit kurzer Inhaltsangabe bei Hugues, Antoine
Court, Bd. 1, S. 357 ff. (Coll.). — G. de Féliee, Histoire des Protestants de

France, 4. Aufl. Paris 1861. — M. Goebel, Geschichte der wahren
Inspirations-Gemeinden von 1688 bis 1850, in Ztschr. für die historische Theologie,
Hamburg und Gotha 1854, S. 267 ff. und 277 ff. (Fortsetzung der
Untersuchung in Jg. 1855 und 1857). — W. Hadorn, Die Inspirierten des 18.

Jahrhunderts mit besonderer Berücksichtigung ihrer Beziehungen zur Schweiz,
in Schweiz. Theol. Ztschr. 1900, S. 184 ff. — E. Hugues, Antoine Court,
Histoire de la Restauration du Protestantisme en France au XVIIIe siècle,
2 Bände, Paris 1872; Les Synodes du Désert, Actes et Règlements des

Synodes nationaux et provinciaux tenus au Désert de France de l'an 1715

à l'an 1793, 3 Bände, Paris 1885/86. — A. Lacoste, Le Grand Refuge (1685
à 1700) particulièrement en Suisse, Sources et Bibliographie, Bern 1951.

— F. Méjan, Discipline de l'Eglise réformée en France, Paris 1947. — J. C.

Mörikofer, Geschichte der evangelischen Flüchtlinge in der Schweiz, Leipzig

1876. — S. Mours, Portraits Huguenots Vivarois, Valence 1948, in
Publications du Musée du Désert en Cévennes; Le Protestantisme en
Vivarais et en Velay, des Origines à nos jours, Valence 1949. — A. Pieheral-

26



402 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

wig XIV. verflossen. Seither war die Ausübung der «Religion
prétendue réformée», der R.P.R., wie die ominöse Abkürzung
lautete 3, unter Androhung härtester Strafen verboten. Drago-
naden und Kinderraub, Einkerkerung der Frauen (Tour de

Constance zu Aigues-Mortes), Galeeren, Galgen und Scheiterhaufen

für die Männer waren die Mittel, dem Willen des

Sonnenkönigs Geltung zu verschaffen. Doch weder der grand
Refuge noch die heimliche Tätigkeit von Dienern am Wort war
dadurch unterbunden worden. Die Zahlenangaben mögen bis
zur völligen Ausschöpfung der Archive Schwankungen
unterliegen, sie sind trotzdem eindrücklich genug. Zürich sah 168S

bis 1688 20 000 Hugenotten durchziehen, von denen viele
vorübergehend oder länger ein Asyl fanden. 1698 beherbergten
Waadt und Bern ihrer 10 402.4 Nach Samuel Mours wanderten
aus dem landwirtschaftlichen Gebiet des Vivarais, Heimat
Courts, mindestens 20% der Bevölkerung aus.5 Die
Zurückbleibenden aber waren dem Druck eines allmächtigen Staates
und einer machthungrigen Kirche ausgesetzt. Die nouveaux
Convertis (N.C.) bevölkerten wohl die katholischen Kirchen,
doch im Herzen blieben viele unter ihnen dem reformierten
Bekenntnis treu. Die Eltern Courts, seit 1684 verehelicht, hatten
ihren Glauben am 30. Sept. 1685, also schon vor dem Widerruf,
abgeschworen, ihre Kinder ließen sie alle katholisch taufen,
Jean Court, der Vater von Antoine, wurde nach seinem
plötzlichen Tod am 13. Juni 1699 nach katholischem Ritus bestattet.

6 Dennoch hatten die Eltern schon vor der Geburt ihres

Dardier, Paul Rabaut, ses lettres à Antoine Court, 2 Bände, Paris, o. J.

— H. Vuilleumier, Histoire de l'Eglise Réformée du pays de Yaud, 4. Band,
Lausanne 1933. — Th. Schott, Die Kirche der Wüste, 1715 his 1787. Das

Wiederaufleben des französischen Protestantismus im 18. Jahrhundert,
Halle 1893 (Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte, XI. Jg.).

2 Die Angaben von Hugues in der Ausgabe der Mémoires, S. 19 und
in Antoine Court, Bd. 1, S. 1, wo er den 17. März 1696 nennt, sind infolge
der Auffindung des Taufeintrags im Pfarrbuch von Villeneuve überholt.
Nach Bull. 1885, S. 321 wurde Court am 27. März 1695 getauft. Die katholische

Taufe pflegte am Tage der Geburt stattzufinden. Nach Bull. 1939,
S. 310 stimmt Ch. Bost mit Hugues überein.

3 Nach Bull. 1939, S. 357 erschien die Abkürzung R.P.R. zum erstenmal

in den Mémoires des Nicolas Pithou, sieur de Chamgobert, d. h. April
1562. 4 Bull. 1934, S. 72 f. und 1936, S. 68.

6 In Protestantisme S. 267. 6 Bost in Bull. 1939, S. 310.



der Erneuerer des französischen Protestantismus 403

Sohnes vereinbart, falls das Kind ein Knabe wäre, es zum
Prediger der verfolgten reformierten Kirche ausbilden zu lassen.7

Geist kann nie durch Gewalt besiegt werden! Das war
sogar Ludwig XIV. nicht möglich. Zwar hatte man die temples
zerstört, dafür traten an ihre Stelle Schluchten, Höhlen und
Waldlichtungen. Schon für 1686 sind in den Cevennen assemblées

clandestines bekannt, von Predigern geleitet, die auch
Abendmahl austeilen. Im Vivarais finden die ersten assemblées
zwei Jahre später statt.8 Ein Hinweis, wie sich der Hauptwi-
derstand des französischen Geheimprotestantismus auf den
Süden, d. h. die Gebiete des Dauphiné, des Vivarais, des
Languedoc und der Cevennen, konzentrierte. Die Besonderheit
solcher gottesdienstlicher Zusammenkünfte bestand nun darin,
daß die prédicants nicht theologisch geschulte Männer waren,
sondern ungebildete Bauern und Kleinhandwerker, die sich
unter der Führung des Geistes wußten. Bei Les Boutières
verkündete ein 25jähriger Analphabet das Wort.9 Sehr oft übten
Frauen, prédicantes, die Verkündigung aus. So berichtet Court
in seinen Mémoires, daß bei der ersten assemblée, an der er als
Knabe teilnahm, die Witwe Ransel aus Valon über Jes. 5, 4

gepredigt habe, «Elle dit de très bonnes choses, et notre Court
en fut fort édifié».10 Es handelt sich dabei um Glieder der
großen Inspirationsbewegung, die ihren Anfang im Jahre des

Widerrufs, also 1685 genommen hatte. Seit man bei Orthez im
Béarn über den Ruinen der zerstörten reformierten Kirche in
den Lüften die Klänge verbotener Psalmen vernommen hatte;
seit man vom Wunder der Isabeau Vincent, einer Hirtin von
Saou im Dauphiné, wußte, die im Schlafe Psalmen betete und
Mahnreden hielt ", griff die neue Erscheinung mehr und mehr
um sich. Erwachsene wie kleine Kinder wurden davon erfaßt.
War nicht das Ende der Tage genaht und die Verheißung des

alttestamentlichen Propheten Joel in Erfüllung gegangen, daß
der Herr seinen Geist über alles Fleisch ausgieße? 12 Wie

7 Mémoires d'Antoine Court, Ausgabe von E. Hugues, Toulouse 1885,
S. 19, «Il fut destiné au ministère, même avant que de naître».

8 Mours in Protestantisme S. 289.
9 Bull. 1940, S. 324. 10 Mémoires S. 30.
11 Bost in Prophètes S. 407—408; Mours in Protestantisme S. 291.
12 Eine sehr gründliche Darstellung der Ausbreitung der Inspirations-

26*



404 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

Mours mitteilt, war in allen im Vivarais beschlagnahmten Neuen
Testamenten die Perikope Act. 2,17 ff. unterstrichen!13 In ihr
nimmt Petrus bei seiner Pfingstpredigt eben auf Joel Bezug.
— Inspirierte wurden die Führer des bewaffneten Camisarden-
Aufstandes 1702—1704 und nochmals 1709. Jean Cavalier und
Pierre Laporte, genannt Rolland, zählten sich zu ihnen. Nach
dem Bericht des «Théâtre sacré en Cévennes» begleiteten
Propheten und Prophetinnen die Truppen, die sich nach ihrer
Ueberzeugung ganz vom Geist Gottes in ihren Handlungen
leiten ließen.14 Der Zusammenbruch des bewaffneten
Widerstandes trieb viele der Inspirierten auf die Flucht. Sie erschienen

über Genf in der Schweiz, in England, kamen von da nach
den Niederlanden und fanden in Deutschland Kontakt mit dem

kirchenfeindlichen Pietismus.15 Ihre Namen tauchen daher
verschiedentlich in den Streitschriften für und wider die

Inspirationsbewegung auf. Die gegen die Pietisten gerichtete
«Versuchungs-Stunde / Uber die Evangelis. Kirch / Durch neue
Selbstlauffende Propheten» des Zürchers Johann Jakob
Hottinger vermag an den Urhebern «des heutigen Inspirations-Unwesens»

nichts Gutes zu entdecken, waren sie doch Kriegshetzer,

die erst später «an statt der Kriegs-Posaunen / die
Buss-Posaunen geblasen» haben. Vom «Théâtre sacré» urteilt
Hottinger, es sei «ein eiteles grundloses Gewäsch / und aus
politischem Absehen ausgebrütetes Hirn-Gesicht».16 Anders
das ein Jahr früher, 1716, ohne Angabe von Verfasser und
Druckort, erschienene Büchlein «Nöthiges und Nutzliches
Gespräch von der Wahren und Falschen Inspiration». Mit großer

bewegung in den Cevennen und darüber hinaus bietet E. Ponsoye in «Le
Christianisme au XXe siècle, Journal de l'Eglise Réformée de France»
1939/40 und 1945/46 (vgl. Register).

13 Mours a. a. O. S. 291 und Anm. 8 S. 299.
14 Le Théâtre sacré erschien 1707 in London als Sammlung von Erlebnissen

der Inspirierten. Court verwendete sie als Quelle kritisch für seine
«Histoire des troubles des Cevennes».

15 M. Goebel, Inspirationsgemeinden, S. 297 ff. (Jahr 1854). Die
Untersuchungen des Verfassers sind sehr sorgfältig und wohl belegt.

16 Ich benützte die in Zürich 1717 bei David Geßner ohne Nennung des

Verfassers gedruckte Ausgabe. Zitat S. 169. Hottinger bietet S. 167—170

eine kurze Skizze des Uebergreifens der französischen Inspirierten nach
England und Deutschland.



der Erneuerer des französischen Protestantismus 405

Sorgfalt gibt es Anweisung, wie die wahre von der falschen
Inspiration zu scheiden ist, «damit man nicht eines mit dem
andern annehme / oder auch verwerffe / (wie von vielen hitzigen

/ leichtsinnigen und unhedachtsamen Gemüthern hin und
wieder geschiehet /) sondern guten Unterscheid mache / und
das Wahre von dem Falschen wol und gebührend unterscheiden
lerne».17 Antoine Court sollte sich bald dieser Aufgabe der
Unterscheidung der Geister gegenübergestellt sehen.

II. Antoine Court als pasteur du Désert.

Villeneuve-de-Berg (Berc), wo Court zur Welt kam und
die Jugendjahre verlebte, ist ein kleines, verträumtes
Landstädtchen des Vivarais, 17 km südöstlich von Aubenas. Es
hatte durch den großen hugenottischen, mit Calvin befreundeten

Agronomen Olivier de Serres eine gewisse Berühmtheit
erlangt, da er wie Court aus Villeneuve gebürtig war.18 Die
Bildungsmöglichkeiten waren hier für den jungen Antoine
gering, diese wären ihm aber im Jesuitenkollegium des nahen
Aubenas geboten gewesen. Weder Mutter noch Sohn konnten
sich dazu entschließen. Marie Gébelin war ja nach dem Tode
ihres Mannes treue Protestantin des Herzens gehlieben. Der
seinerzeitige erzwungene Uebertritt konnte nicht darüber
hinwegtäuschen. Sonst wäre es schwer verständlich, daß Antoine
im Städtchen den Uebernamen «le fils aîné de Calvin» erhielt.
Die Richtung seiner geistigen Entwicklung wird durch die
Haltung der Mutter, dann durch das ihm zur Verfügung
stehende Schrifttum bestimmt, wenn es auch äußerst spärlich
ist. Von einem Flüchtling geheftete, lose Seiten einer Bibel,
Erbauungsbücher aus dem Nachlaß der letzten Nachfahrin von
de Serres, der Marie du Pradel, zufällig von der Inquisition
übersehen, wie «Les Consolations de l'âme fidèle contre les

17 Zitat S. 6.
18 Das Geburtshaus Courts ist durch eine Gedenktafel gekennzeichnet

«A la Mémoire du pasteur Antoine Court, qui restaura en France les Eglises
Protestantes détruites par la Révocation de l'Edit de Nantes — Né dans
cette maison le 27 mars 1695, mort a Lausanne le 12 juin 1760». Ebenfalls
erinnert eine Tafel am Geburtshaus und eine Bronzestatue am Ausgang
des Städtchens an Olivier de Serres, der später das Familiengut du Pradel
bei Villeneuve bewirtschaftete.



406 R. Pfister, Antoine Court (1695—1160),

frayeurs de la mort» des bekannten Ch. Drelincourt (von 1651,
doch bis 1685 wiederholt aufgelegt) und «La voix de Dieu qui
appelle les pécheurs à la repentance, ou discours sur Ezéchiel
33, 11», Uebertragung eines auch in deutsch erschienenen
Erbauungsbuches des Engländers R. Baxter, und dazu zwei
hugenottische Bücher aus dem Nachlaß des soeben verstorbenen
curé, worunter «La dispute d'un berger avec son curé», Court
durch dessen Diener heimlich übergeben.19

Der erste, bereits erwähnte Besuch einer heimlichen assemblée

bringt den jungen Court in Verbindung mit den
Inspirierten. Er stellte sich damals positiv zu ihnen. Das geht schon
daraus hervor, daß er prédicantes nach Villeneuve einlädt, die
Konvertitin Marthe einmal nach Valon begleitet, wo er den
letzten der drei Camisardenführer, Abraham Mazel, kennenlernt

und an einer assemblée, von Marthe geleitet, als lecteur
der Heiligen Schrift teilnimmt. Nach Angaben der Mémoires
sehnt er sich indessen nach der Verkündigung des Wortes aus
Männermund. Sein Wunsch ging in Erfüllung, als Mai 1713

Bonbonnoux und Rouvière nach Villeneuve kamen. Beim Fehlen

jeder andern Ausbildung hatten sie nach der Mitteilung
Courts einige geschriebene Predigten auswendig gelernt, um
sie dann bei den geheimen Gottesdiensten wiederzugeben. Das
sei «avec zèle» geschehen.20 Dasselbe Jahr brachte für Court
die große Entscheidung, indem ihn Pierre Chabrières, genannt
Brunei, bewog, sein Gefährte und Mitarbeiter zu werden. Trotz
anfänglicher Bedenken — schwer fiel ihm vor allem der
Abschied von seiner Mutter — sagte er zu. Auf den gemeinsamen

19 Nachstellungen wegen seiner Ueberzeugung Mémoires S. 22—24.

Lektüre: Mémoires S. 26—27; Bost in Bull. 1939, S. 311.
20 Court stellt den gottesdienstlichen Versammlungen, an denen er

teilnahm, folgendes Zeugnis aus: «Le service qu'on faisoit dans ces
assemblées étoit pur et édifiant: lecture de l'Ecriture sainte, chant des psaumes,

prières pieuses, exhortations, et ne contribuoit pas peu à augmenter
le zèle et l'atachement de notre Court pour la religion réformée», Mémoires
S. 33. — Ebenda S. 35 : «On souhaitoit avec ardeur d'entendre quelques
prédicateurs; la parole de la prédication leur paroissant beaucoup mieux
séante dans leur bouche.» Die Fortsetzung bringt den Bericht über die
Predigt von Bonbonnoux: «On embrassa l'occasion, et on entendit Bonbonnoux

qui récita un sermon de Pierre Dumoulin. La faim pour la parole fit
trouver bonne cette manière de prêcher.»



der Erneuerer des französischen Protestantismus 407

Wanderungen von Predigtort zu Predigtort, immer auf abseits
gelegenen Wegen, wurde er in den Dienst als pasteur du Désert
eingeführt. Der Ausdruck «Désert» geht auf Apokalypse 12, 6

und 14 zurück, wo von der Flucht des die verfolgte Gemeinde
verkörpernden Weibes in die Wüste gesprochen wird; die
Wüste wurde dem Weibe zur von Gott bereiteten Zufluchtsstätte.

In diesem symbolischen Sinne finden Bezeichnungen
wie «au Désert» z. B. bei Taufscheinen und «église du Désert»
Verwendung.21 Die erste Predigt hielt Court in der Gegend von
Vernoux, zur Vorbereitung eine solche von Pierre Dumoulin
verwendend. Seither war es ihm innerste Berufung vor Gott,
«de se consacrer à sa gloire et au service de son Eglise».22
Begleitet von Prophetinnen, durchzog er, das Wort bezeugend, das

Bas-Languedoc, berührte Uzès, traf zu Nîmes mit dem
Inspirierten Jean Vesson zusammen, kehrte ins Vivarais zurück und
hielt sich mit Brunei im Dauphiné auf.

Zum besonders tiefgreifenden Erlebnis wird Court sein
Aufenthalt in Marseille. Auf Grund der Zürcher Ausgabe der
Mémoires von Pierre Corteiz nimmt Ch. Bost an, er sei von
seinen Verwandten zu weiterer kaufmännischer Ausbildung
dorthin beordert worden, sollte er doch nach ihren Wünschen
eben Kaufmann werden. Zugleich erhoffte man von diesem
Marseille-Aufenthalt die Loslösung von den Inspirierten.23
Court bemüht sich nach seiner Ankunft im August 1714
sogleich, auf die im Hafen stationierten Galeeren zu kommen, um
Verbindung mit seinen in Ketten liegenden Glaubensbrüdern
aufzunehmen. Man lese in seinen Mémoires nach, wie ihm der
Plan gelingt, wie heimliche Gottesdienste auf diesen schwimmenden

Gefängnissen gehalten werden, umrahmt von leisem
Psalmengesang, oft gefolgt von der Feier des Abendmahls.

21 Vuilleumier, Histoire, Bd. 4, S. 398 f. — Tauf- und Trauscheine «au
Désert» finden sich im Musée du Désert bei Mialet (Cevennen); ein
besonderer Saal ist Antoine Court gewidmet.

22 «C'est ce qu'il fit pour la première fois dans une assemblée d'environ
trente personnes, convoquée près de Vernoux et composée presque toute
de femmes.» Zum Texte wählte er 1. Tim. 2, 8, als Vorlage eine Predigt
von Pierre Dumoulin über das Gebet, Mémoires S. 38. Der Entschluß Courts
S. 42.

23 Bull. 1916, S. 21—23, auf Grund der Zürcher Ausgabe der Mémoires
von Corteiz (hrg. von Baum).



408 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

«J'encouragois les confesseurs par mes exhortations et ils
m'édifoient par leur patience», sagt er in seinem Bericht.24 Ein
Brief des Pierre Corteiz, der auf den hoffnungsvollen jungen
Prediger aufmerksam geworden war, ruft ihn Februar 1715

zurück. Das Zusammentreffen der beiden Männer in St-Jean-
de-Gardonnenque begründet eine dauernde Freundschaft.

Das Jahr 1715 bildet einen Markstein für Antoine Court
wie für die reformierte Kirche Frankreichs. Zwar gingen die
Erwartungen, die man an den Tod Ludwigs XIV. (1. Sept. 1715)
geknüpft hatte, nicht in Erfüllung, die absolutistischen Grundsätze

blieben gegenüber der R. P. R. in voller Geltung. Aber —
30 Jahre der Verfolgung waren seit dem Widerruf des Ediktes
von Nantes verflossen — am 21. August versammeln sich bei
Morgendämmerung bei Monoblet, zwischen St-Hippolyte und
Anduze gelegen, sieben Pfarrer und zwei Laien zur 1. Synode
der église du Désert. Initiant war Court gewesen. Er hatte sich
mehr und mehr mit Plänen zum Wiederaufbau der reformierten

Kirche in Frankreich befaßt, die er nun dieser Synode
vorlegte. Ueber die Verhandlungen stehen zwei Berichte aus der
Hand Courts zur Verfügung, die in den Angaben von Einzelheiten

übereinstimmen, doch fehlen die Akten. Wichtig sind
zwei Beschlüsse: 1. Nach l.Kor. 14, 34 wird den Frauen das
Predigen untersagt; 2. als alleinige Norm des Glaubens wird
die Heilige Schrift bestimmt. Angebliche besondere Offenbarungen

werden abgewiesen. Dieser Beschluß richtete sich gegen die
Inspirierten und hatte «l'extinction du fanatisme» zum Ziele.
Die zwei anwesenden Laien werden zu Aeltesten der Gemeinde
Monoblet erkoren, ein Hinweis, daß Court auf ältere
reformierte Kirchenordnungen zurückgreift.25 Die rasch folgenden
provinzialen Synoden des Dauphiné und des Languedoc (1716
und 1717) hauten die neuen Ordnungen weiter aus. Die «Règles
et délibérations» dieser beiden Synoden als die ersten, noch
erhaltenen Dokumente, deren Original Hugues in Faksimiledruck

seinem Werk über die Synoden beigab, enthalten in

24 Mémoires S. 65—68.
25 Ueber alle Einzelheiten äußert sieh Bost in Bull. 1916, S. 25—48.

Er zeigt, daß die von Hugues vertretene Meinung, die Synode habe
stattgefunden <dans une carrière abandonnée» (Synodes, Bd. 1, S. XXI), nicht
der Wirklichkeit entspricht. — Vgl. Mémoires S. 95 f.



der Erneuerer des französischen Protestantismus 409

dreizehn Artikeln, mit einem Anhang von weitern sechs,
Bestimmungen über den Gottesdienst, das rechte Verhalten der
pasteurs und die Kirchenzucht. Artikel VII wendet sich ebenfalls

wie die Synode von 1715 gegen die Inspirationsbewegung.26
Court nimmt jetzt ihr gegenüber eine völlig ablehnende
Stellung ein. In den Mémoires begründet er die Aenderung seiner
Haltung durch verschiedene Erlebnisse, die ihn an der Echtheit

der besondern Offenbarungen zweifeln ließen; er gelangte
zur Ueherzeugung, daß solch falsches Prophetentum jeden
kirchlichen Wiederaufbau verunmögliche.27

Den Anstoß zur Aufnahme von Beziehungen mit dem
reformierten Ausland bot ein an sich geringfügiges Ereignis. Bei
einer seiner Rundreisen war er nach der Legitimation zum
Predigtdienst gefragt worden. Die Bibel zeigend, habe er
gesagt: «que c'étoit là leur lettre de créance et leurs épîtres de
recommendation».28 Trotzdem suchten nun Court und Corteiz
nach einer Möglichkeit, die kirchliche Ordination als «ministre»
zu empfangen. Die Synode ordnete den einstigen Camisarden-
führer Pierre Corteiz in die Schweiz ab. Nachdem sich in
Genf aus außenpolitischen Gründen Widerstände zeigten,

28 Hugues, Synodes, Bd. 1, S. 1—7; S. 335—338 bietet er einen etwas
abweichenden Text der Synode im Dauphiné, um ihn mit dem ersten zu
vergleichen. — Für die gottesdienstliche Ordnung wird Artikel I auf Genf
Bezug genommen: «En premier lieu qu'on lira, conformément aux églises
réformées de Genève, les commandements de Dieu avant la prédication»;
ebenso im Zusatzartikel I «que les pasteurs ne tiendront pas au delà d'une
heure ou au plus cinq quarts (d'heure) à leur prédication, conformém(ent)
aux églises de Genève, et ci-devant aux églises réformées de France.»
Gegen die Inspirierten «... la parole de Dieu comme la seule règle de notre
foi, et en même temps réfuter toute prétendue révélation dans laquelle nous
n'avons rien qui puisse soutenir notre foi. Et à cause des grands scandales
qui sont arrivés de notre temps, les pasteurs sont obligés d'y veiller avec
soin», Artikel VII.

27 S. 43: «Cependant commençoient de naître chez moi de violents
soupçons que tout ce qu'on appelloit révélations n'avoit pas sa source
dans l'esprit divin et que, si on n'en pouvoit pas accuser la fraude, on
pouvoit penser du moins que la pluspart de ceux qu'on appelloit inspirés
étoient la dupe de leur zèle et de leur crédulité.» Beispiele inspirierter
Frauen: Die Prophetinnen Caton und Claire versuchen vergeblich ein
geisteskrankes Mädchen zu heilen; Ciaire verkündet Ereignisse der
Zukunft, die sich nicht erfüllen, S. 49 und 54—55; vgl. auch S. 122—125.

28 Mémoires S. 145 f.



410 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

klopfte Corteiz in Zürich an.29 Sein Brief vom 27. August
1718 an Court, in der großen Collection Court in Genf erhalten,
berichtet Einzelheiten. Dienstag, den 9. August, wurde Corteiz
durch einen der Examinatoren, tags darauf durch vier,
Donnerstag und Freitag durch den ganzen Konvent geprüft. Montag,

16 Uhr, hielt er die mit Beifall aufgenommene Prohepredigt
über Joh. 5, 89. Durch Archidiakon Ott wurde er hierauf
ordiniert. 30 Nach der Rückkehr in die Heimat beauftragte ihn die
Novembersynode von 1718, Antoine Court «sur divers articles
de théologie et sur quelques-unes des matières contreversées
entre les protestans et l'Eglise romaine» zu examinieren und
ihm nach vollendeter Prüfung die Ordination zum ministre du
Désert zu erteilen. Das geschah so, und in der anschließenden
nächtlichen assemblée hielt Court als Probestück eine längere
Predigt über das Amt des Pfarrers in der église du Désert.31
Auf indirektem Wege hatte Court seine Legitimation zum
kirchlichen Dienst von Zürich empfangen!

Zwei Jahre später gestatten ihm die Verhältnisse einen
Auslandaufenthalt. Gegen Ende 1720 trifft er in Genf ein, wohl
aufgenommen von Theologieprofessor Bénédict Pictet, der
väterlich für ihn sorgt. Die Genfer Kirche steht damals unter dem
maßgehenden Einfluß des bedeutenden Jean Alphonse Tur-
rettini, mit Ostervald in Neuenburg und Werenfels in Basel
Vertreter der «orthodoxie libérale», wie sie Vuilleumier
bezeichnet. Kürzlich (1719) war sein Hauptwerk, die «Nubes

29 Pierre Corteiz, Freund Courts, darf nicht mit Pierre Carrière,
genannt Corteiz, verwechselt werden. Der letztere ist Neffe des einstigen
Camisardenführers. Die Verwechslung findet sich auch in der von J. W.
Baum besorgten Ausgabe der Mémoires von Corteiz.

30 Brief von Corteiz an Coürt vom 27. Aug. 1718. Original in Collection
No. 1, Bd. II, f. 25—27. — Die Probepredigt von Corteiz wurde wieder als
Druck aufgefunden und von Bost in Bull. 1943 (In Memoriam) samt Vorrede

S. 20—40 veröffentlicht. Sie darf nicht mit der Predigt verwechselt
werden, die Corteiz zusammen mit einer solchen von Court in die Schweiz
zum Erweis ihrer Rechtgläubigkeit mitbrachte. Beide wurden ebenfalls
in Genf gedruckt. Court behandelte darin Hebr. 10, 5. Ein vollständiges
Exemplar findet sich im Musée du Désert. Corteiz hatte zum Texte Hebr.
5, 8. Verwechslungen liegen bei de Félice und bei Dardier vor.

31 Mémoires S. 149—155. Hugues, Synodes, Bd. 1, S. 12 ff. kann von
dieser Synode nur ein kleines Fragment mitteilen, das sich aber über die
Ordination Courts nicht äußert.



der Erneuerer des französischen Protestantismus 411

testium», veröffentlicht worden, mit der berühmten Vorrede
über die Fundamentalartikel. Turrettini vertritt nicht mehr die
Theologie der Formula Consensus, sondern reduziert sie auf
rational erfaßbare christliche Wahrheiten. Er verwendet sich
für eine Annäherung der Konfessionen, der Reformierten,
Lutheraner und Anglikaner. Der Erzbischof von Canterbury,
William Wake, gab seinerzeit den Anstoß zur Ausarbeitung
der «Nubes».32 Mit ihm nimmt auch Court, wohl durch
Vermittlung Turrettinis, Verbindung auf. Ebenso wendet er sich
in zwei Briefen, deren Kopien die Genfer Collection enthält, an
die «messieurs Les Pasteurs et les Proffesseurs de la venerable
classe de Zurich»; sie sind vom 29. Oktober 1721 und vom 23.

Juni 1722 datiert, konnten jedoch im Original bis heute nicht
aufgefunden werden.33

Am 9. August 1722 verließ Court Genf wieder, da ihn die
Synode zurückrief. Bald nach seiner Rückkehr verehelichte er
sich mit Etienne Pagès aus Uzès, die ihm eine treue
Lebensgefährtin wurde. Es folgte nun wieder die aufreibende Tätigkeit

als evangelischer Wanderprediger. Zur großen Freude
Courts konnte sich am 16. Mai 1726 die erste Nationalsynode
versammeln, wobei bereits Abgeordnete der Provinzen Dau-
phiné, Languedoc und Vivarais anwesend waren.34 Damit hatte
sich die reformierte Kirche Frankreichs wiedergefunden, wenn
auch etliche Zeit verstreichen sollte, bis weitere Provinzen
erfaßt waren. Das Leben Courts wird immer stärker gefährdet.
Auf seinen Kopf ist eine Summe von 10 000 Pfund ausgesetzt.
Frau und Kinder fühlen sich ebenfalls bedroht und bringen

32 Mémoires S. 193—196. — Ueber Turrettinis Theologie A. Schweizer
in Centraidogmen, 2. Bd. (Zürich 1856) S. 784 ff. und H. Vuilleumier,
Histoire, Bd. 3, S. 568 ff.

33 Collection No. 7, Bd. I, f. 235 ff. und 383 ff.
34 Akten bei Hugues, Synodes Bd. 1, S. 53—64. Art. I gibt Aufschluß

über die Bekenntnishaltung: «Tous les pasteurs, proposants, anciens et
fidèles recevront la confession de foi dressée autrefois par les églises
réformées de ce royaume et présentée à nos Rois comme étant un abrégé
des doctrines fondamentales au Salut que l'Ecriture Sainte renferme et des

erreurs capitales que l'on doit rejeter. Et comme nos pères avaient encore
dressé une discipline ecclésiastique pour règle de leur conduite, on s'y
conformera aussi autant que les tristes circonstances du temps dans
lesquelles nous nous rencontrons le pourront permettre.»



412 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

sich 1729 nach Genf in Sicherheit, bis sich Court ebenfalls zu
diesem Schritt entschloß. Ende August mit seinem Begleiter,
dem proposant Claris, aufgebrochen, erreicht er über Lyon den
sichern Boden der Schweiz. Damals, im Alter von 83 Jahren,
hatte er 16 Jahre eines entbehrungsreichen und gefährlichen
Wirkens hinter sich.35

III. Antoine Courts Wirken in Lausanne.

Die exponierte Lage Genfs an der Grenze gegen Frankreich
veranlaßt Court, für bleibenden Aufenthalt das günstigere
Lausanne zu wählen. Unter der Obhut des mächtigen Bern
stehend, bürgt diese Stadt für größere Sicherheit. Zudem ist sie
Zufluchtsort vieler Réfugiés. Die Familie nimmt an der engen
Rue de la Madeleine Wohnung, um erst in späteren Jahren nach
Timonet hei Cheseaux überzusiedeln.36 Im November 1729

angekommen, dürfte Court schon bald daran gedacht haben, sich
der Obrigkeit zu Bern vorzustellen. Sein Lausanner Freund,
Professor Georges Polier de Bottens, stellt die Beziehungen
her. Bern, wo man um das Werk des Aufbaus der église du
Désert weiß, nimmt den neu Angekommenen wohl auf. Er findet

neben andern in Jakob Dachs, dem einst wegen seines
Pietismus Angefochtenen, dann trotzdem zum Helfer und seit 1782

zum ersten Pfarrer und Dekan am Münster Vorgerückten,
einen treuen Berater.37 Am 14. März haben die Berner Gelegenheit,

den berühmten Gottesstreiter in der église française zum
erstenmal von der Kanzel zu hören. In einer spätem Predigt
über Psalm 84, 5 zeichnet er ein erschütterndes Bild der Leiden
der Kirche unter dem Kreuz in Frankreich, um es dem Glück
eines freien Volkes gegenüberzustellen. Diese Predigt hielt er
nach neuer Ueberarbeitung später ebenfalls in St. Gallen und
in Zürich.38 Auf Grund einer vorliegenden «Supplication»

35 Mit dem Bericht über die ständige Verfolgung enden die Mémoires,
S. 208 ff. — Hugues, Antoine Court, Bd. 1, S. 353 ff.

36 Hugues a. a. 0., Bd. 2, S. 3.
37 Briefe von Dachs an Court in der Collection Court.
38 Die Predigt vom 14. März über Prediger 7, 1, im Auszug bei Combe,

Sermons, S. 81—88. Die Predigt über Psalm 84, 5 in der spätem Gestalt
ebenda S. 119—141. Vgl. dazu die Bemerkung über das Verhältnis der beiden

Bearbeitungen S. 142.



der Erneuerer des französischen Protestantismus 413

bringt der Gesandte Berns an der evangelischen Tagsatzung
zu Aarau vom 17. April 1730 das Gesuch um Unterstützung der
gänzlich mittellosen Flüchtlingsfamilie Court ein. Dem wird
entsprochen, Bern richtet fortan eine jährliche Rente von
500 Pfund aus.39

Die gesicherten Verhältnisse in Lausanne gestatten nun,
sich auf breiterer Grundlage als bisher für die Erneuerung des

französischen Protestantismus einzusetzen. Vom Dringlichsten
erscheint die Ausbildung tüchtiger, wohlgeschulter und innerlich

gefestigter Pfarrer für die église sous la croix, wie sich die
église du Désert ebenfalls nannte. Dank den Bemühungen des
ersten Generaldeputierten der französischen Kirche, Benjamin
Duplan aus Alès, bot sich Gelegenheit, in Lausanne an die
Verwirklichung dieser Aufgabe heranzutreten. Aus kleinsten

38 EA Bd. 7, 1, S. 365 f. Original im Staatsarchiv Zürich. Als Beilage
F die «Supplication», die einen Einblick in Courts Verhältnisse gibt. Da
sie nicht die Schriftzüge Courts bietet, dürfte sie für ihn von einem Freund
geschrieben sein. Wortlaut: «Illustres, Hauts Puissants et Souverains
Seigneurs. — Anthoine Court Ministre du St Evangile votre très humble
et très obéissant Serviteur à recours à VV: EE. pour Leur représenter
très humblement, quêtant sorti de France avec sa famille, qui est composée
d'une femme et de quatres petits Enfans; Il se trouve privé des Biens de

la fortune ayant été obligé de tout abandonner pour éviter la persecution.
Dans ce triste Etat, il espere de trouver un secours dans la pitié de VV.EE.
et dans leur grande Charité qu'elles manifestent tous les jours et depuis
si longtems envers les pauvres et sur tout envers ceux qui souffrent pour
la Justice. — Votre très humble Serviteur qui a l'honneur de se presenter
devant VV.EE. représente avec humilité qu'il a travaillé depuis dix et
sept ans à repandre nôtre Sainte Religion à travers mille dangers et une
infinité de fatigues qu'il à souffertes avec joye et qui ont produits par la
Benediction de Dieu un très grand bien. — Comme il a cherché premièrement

le Royaume de Dieu en sa Justice le Seigneur qui est fidele dans ses

promesses se servira de VV.EE. pour procure à cette pauvre famille une
subsistance que la mette en Etat de couler paisiblement ses jours dans vos
florissans Etats et tous ensemble Ils redoubleront leurs Voeux au Ciel
pour la prospérité de Vos Illustres personnes, de vos familles et de vos
Peuples qui vivent sous un si doux et heureux gouvernement.» Staatsarchiv
Zürich B VIII 183. Der Ehrengesandte Berns bezeichnete Court als «ein
solch getreuer und heimlicher Minister bey den untergetrukten Französischen

Kirchen... daß.Er obligirt worden, dem Wuet seiner Feinden für
einiche Zeit zu entgehen und auß Frankreich zu weichen, alldermaßen ein
groß Stuk Gelt auf sein Kopf gebotten worden». — Hugues, Antoine Court,
Bd. 2, S. 5.



414 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

Anfängen — von 1726 bis 1729 wurden sechs Kandidaten
(proposants) ausgebildet, deren erster Jean Bétrine war—entwickelt
sich das in der Schweiz wenig bekannte «Séminaire». Court
bringt es zur Blüte. Bern wünscht allerdings, diese Schule solle
möglichst unbemerkt bleiben, zur Vermeidung politischer
Kollisionen mit Frankreich und unnötiger Schwierigkeiten für die
in Lausanne ausgebildeten Prediger.40 So wie Court in Frankreich

das Pseudonym «l'Eveillé» und Pierre Corteiz «Durand»
verwendete, um Nachforschungen zu entgehen, verbirgt sich
das Séminaire unter den Decknamen «Chambre de fabrique»
oder «Chambre où se forment les jeunes facteurs».41 Aeußer-
lich handelt es sich um eine bescheidene Einrichtung, indem
die Lektionen in der ersten Zeit in den Wohnungen der
Professoren stattfinden; später wird dazu ein Saal gemietet, bis die
Dépendance des von Professor Levade bewohnten Hauses,
Place de la Cathédrale 1, zur Verfügung steht.42 Warum
studierten die angehenden pasteurs du Désert nicht an der
Akademie? Der Grund liegt in der mangelnden Vorbildung. In der
Heimat als Verfolgte von jeder höhern Schulbildung
ausgeschlossen, mußten sie sich mit dem Wenigen begnügen, das sie
bei Begleitung eines Pfarrers empfingen. Die Lehrer des Séminaire

sind in der Regel Professoren der Akademie, ohne für
diesen besondern Dienst einen offiziellen Auftrag zu haben.
Später werden oft Pfarrer zugezogen, da die theologischen Lehrer

der Akademie eine Theologie vertraten, die von der
reformierten Kirche Frankreichs nicht gebilligt wurde. So bestimmte
die sechste französische Nationalsynode von 1756 ausdrücklich,
daß nur orthodoxe Theologen am Séminaire lehren dürfen.43

40 Hugues a. a. 0., Bd. 2, S. 31 ff.; Vuilleumier, Histoire, Bd. 4, S. 402 ff.
41 Vgl. zum Pseudonym für Court Mémoires S. 137 und Bost in Bull.

1916, S. 47; ebenda auch über Corteiz-Durand. Die Decknamen für das
Seminar bei Hugues, Court, Bd. 2, S. 411 und 417 und Vuilleumier a. a. 0.
S. 415.

42 Seit 1931 ist das Haus durch Gedenktafel bezeichnet «En souvenir
du Séminaire français de Lausanne 1729-1812. — Fondé par le zèle de
Antoine Court et de Benjamin Duplan. Cette Ecole a donné aux Eglises
réformées de France persécutées environ quatre cents pasteurs dont beaucoup

sont morts pour leur foix Oben ein Medaillon mit Holzstoß und
Flamme nach Ex. 3, 2, Umschrift «Elagror non consumor, Ecclesiae in
Gallia Reformataex Unten Hugenottenkreuz mit Taube.

43 Artikel XII der Akten bei Hugues, Synodes, Bd. 2, S. 86.



der Erneuerer des französischen Protestantismus 415

Das war nicht mehr im Sinne der altreformierten Bekenntnistheologie,

sondern eines Ostervald zu verstehen.
Antoine Court verzichtete von Anfang an auf ein Lehramt

am Séminaire, weil er sich ihm wissenschaftlich nicht gewachsen

fühlte. Das Amt, das er bekleidet, ist noch von größerer
Bedeutung. Er wird der geistliche Vater und Betreuer der
angehenden Diener der Kirche unter dem Kreuz. Wer aus Frankreich

zur Ausbildung nach Lausanne geschickt wird, meldet
sich bei ihm. Court berät die proposants bei ihren Studien,
spricht mit ihnen über ihre Zukunft, ermuntert und mahnt sie.
Das Größte, was er ihnen zu geben vermag, ist «l'Esprit du
Désert». Hugues umschreibt ihn als «esprit de mortification, de

sanctification, de prudence de grande sagesse et surtout de

martyre».44 In innerer Vollmacht rüstet er sie zum Dienst, der
für manchen auf dem Scheiterhaufen oder am Galgen endet.
Dazu ist er unermüdlich, die ihm anvertrauten proposants in
die Heilige Schrift, als der großen Kraftquelle, einzuführen.
Der Basler Pietist d'Annone berichtet in seinem, leider bis
heute nicht gedruckten Tagebuch über diese Bibelarbeit Courts.
Als Hauslehrer der Im Thum begleitete er seinen Schützling
auf verschiedenen Reisen und kam 1781 nach Lausanne. Duplan
führte sie mit Court zusammen, der mit drei proposants Bé-
trine, Maroger und Boyer erschien. Bei diesem Exercitium pie-
tatis (erbauliche Haustibung) hatte «jeder eine besondere Version

oder Edition des neuen Testaments vor sich daraus
ward eine kleine Passage gelesen, von Hl. Courti durch viele
Fragen zergliedert, die von einem nach dem andern beantwortet
wurden. Es gienge überhaupt noch ziml. trocken u. buchstäbl.
her». Offenbar war d'Annone wiederholt Gast «von solcher
geringen Schola Veritatis quae secundum Pietatis est», wie er
sich ausdrückt.45 Dieses Zeugnis d'Annones ist uns ein treff-

44 Hugues, Antoine Court, Bd. 2, S. 35.
45 Exemplar der Universitätsbibliothek Basel S. 111—113. Sonntag den

13. Mai 1731 besuchte d'Annone auch die Predigt Courts in St. Laurent,
«allwo Mr. Courte/: der niemalen nach der Mode Studiret, einige fremde
Sprache erlernt, oder Zunft- u. Regel-mäßig ins Pfar-Handwerk gesetzt
worden, sondern als ein freudig- u. feuriger, anbey in der Schrift wohl
belesener Metzger(!)-Knabe unter seinen verfolgten u. betrukten Glau-
bens-Brüderen als Lehrer freywillig aufgetretten, und auf Apostolische Art
hin u. wieder gezogen, endlich aber das Yersamlung-Halten, Sacrament



416 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

licher Hinweis, wie er als Pietist in Court einen Geistesverwandten

erkannte. Dessen Predigten, wie sie in kleiner
Auswahl im Buch von Combe vorliegen, zeigen eine ganz auf
persönliche Glaubenserfahrung ausgerichtete Frömmigkeit, die

pietistische Einflüsse vermuten läßt.46 Das ist verständlich, da
der Pietismus sich um 1730 — dem Jahr, da Samuel König nach
31 jähriger Verbannung wieder in seine Heimatstadt Bern
zurückkehren durfte — in der Schweiz, besonders auch in der
Waadt, endgültig Bahn gebrochen hatte. Auch Zinzendorf, der
sich sehr um das Geschick der französischen Réfugiés mühte,
trat mit Court zunächst in briefliche Verbindung, um ihn dann
1757 auf der Rückreise aus Genf nach Montmirail persönlich
in Lausanne aufzusuchen.47

«Ordre et Réveil» wurde die Maxime für den kirchlichen
Wiederaufbau in Frankreich. Hatte Court durch Jahre
hindurch durch das Wort seines Mundes dafür gewirkt, so wurde
jetzt das geschriebene Wort sein Hauptwerkzeug. Die zum Teil

administriren u. dergl. wegen des starken Aufsatzes der Wiederwartigen,
andern zu überlassen, u. sich eine Zeitlang in die Sicherheit zu begeben
genöthiget worden ist :/erbaulich und realer als der gemeine Sohlender in
hiesiger Gegend zu thun pflegt, geprediget hat. Auch ward die nämliche
Sermon hernach in seinem Hause nochmals gelesen und discursive
erläutert». Tagebuch S. 115—116.

46 «La prédication d'Antoine Court était visiblement, foncièrement
biblique. Pas dogmatique elle était biblique dans le mesure de son siècle
et. de la confession de la Rochelle, demeurée celle des synodes du désert,
dans le sens littéral et traditionnel, plutôt qu'historique et critique», sagt
Combe S. 156 f. als weitere Charakterisierung. Weitere Predigtentwürfe
in den Papiers Court, z. B. zu Matth. 10, 32 in 72 S. No. 47, Bd. I, S. 70 ff.,
datiert von 1728.

47 Brief Zinzendorfs aus Marienborn vom 30. Juni 1741, gefolgt von
einem billet vom 18. Juni 1742, Coll. No. 1, Bd. XIII, S. 174 ff.; No. 7, Bd. V,
S. 81 und 91 finden sich zwei Kopien von Briefen Courts an Zinzendorf
vom 18. Mai und 21. Juli 1741. — Ueber das Zusammentreffen Zinzendorfs
mit Court berichtet A. G. Spangenberg in seiner Lebensbeschreibung von
Zinzendorf, 8. Teil, S. 2124; «Die Unterredung mit einem alten Prediger
aus Frankreich, welcher sich von seinem siebenzehnten Jahre an dem
Dienst seiner reformierten Landsleute gewidmet hatte, und ihm von den
Umständen derselben gründliche Nachricht gab, war ihm hier das wichtigste!

Ein mitleidendes Teilnehmen, inniges Seufzen zu Gott und herzliche
Willigkeit, ihr Heil in Christo, wenn Gott selbst dazu Bahn und Wege
mache, zu befördern, waren bey dem Grafen die Folgen davon.»



der Erneuerer des französischen Protestantismus 417

immer noch unverarbeitete Korrespondenz der Genfer Collection

vermittelt einen Einblick in die riesige Arbeitsleistung der
Lausanner Jahre. Unentwegt nahm er am Schicksal seiner
Brüder in der Verfolgung teil, sie beratend, stärkend und
tröstend. Seine Briefe richteten sich in die weite Welt, um
Verständnis und tatkräftige Hilfe für die schwer ringende Kirche
unter dem Kreuz zu erlangen. Nicht nur um Geld, sondern
auch um Bücher schrieb er. Darob vergaß er seinen Freundeskreis

in der Schweiz nicht. Als er sich zum erstenmal in Genf
aufhielt, erreichte ihn aus Zürich ein ganz persönlicher Brief
des Fraumünsterpfarrers Hans Heinrich Ulrich, in bestem
Französisch geschrieben; ein Freund habe ihm von seiner
Person «un portait si avantageuse» entworfen, daß er zur Feder
greifen mußte, «pour vous féliciter, de la grace que notre Grand
dieu vous a fait, en allumant dans votre cœur un feu si nécessaire

et si salutaire».48 Mit den Pfarrern der französischen
Gemeinde Zürichs, Salomon Friedrich Ulrich, Sohn des eben
Genannten und Vater des spätem Antistes Johann Kudolf Ulrich,
und Johann Kaspar Schneider, stand er ebenfalls im
Briefwechsel. 10 Schneider begegnet er persönlich, als er, von St.
Gallen kommend, am 15. November 1739 in Zürich predigte und
zugleich seine Freunde, die sich als Flüchtlinge hier
niedergelassen hatten, besuchte.50

Von besonderer Bedeutung sind die der Feder Courts
entstammenden Kampfschriften. Sie richten sich gegen Verdächtigungen

und Verleumdungen, welche die zu neuem Lehen
erwachende französische reformierte Kirche treffen sollen, und
vermitteln willkommenen Einblick in das Denken ihres
Verfassers. Ich greife als wichtigste heraus «Le Patriote francois
et impartial» vom 31. Juli 1751. Der «Patriote» ist die Antwort
auf einen Brief des Bischofs von Agen an «Mr. le Contrôleur

48 Collection Court No. 1, Bd. II, S. 709 f. Nach einer Notiz auf dem
Brief Ulrichs antwortete Court am 22. April.

40 Brief S. F. Ulrichs vom 1. Juni 1733 als Antwort auf den Brief
Courts vom 11. Mai No. 1, Bd. VIII, f. 242; dann Ulrich an Court wieder
4. Mai 1735, No. 1, Bd. X, f. 149, ebenso 28. Nov. 1735, ebenda f. 383 ff.

50 Die Bekanntschaft Courts mit Schneider «lors de mon passage à

Zurich» nach Brief Courts an Schneider vom 10. Mai 1746, Kopie No. 7,
Bd. VII, Bl. 154 ff., Court an Schneider wieder am 27. Okt. 1746 in einem
längern Brief, ebenda f. 493 ff. — Predigt in Zürich vgl. Anm. 38.

27



418 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

Général» gegen die Duldung der Hugenotten. Court befaßt sich
zunächst mit dem Vorwurf, die französischen Protestanten
stünden mit dem feindlichen Ausland in Verbindung und seien
Gegner der Krone. «Je crains Dieu, j'honore le Roi, j'aime ma
Patrie, je brûle du désir de lui être utile», beginnt die Vorrede.61
Unter reicher Verwendung historischer und theologischer
Dokumentation beweist er die Unhaltbarkeit der bischöflichen
These, daß die bewaffneten Aufstände (rebellion) — Religionskriege

und Camisardenaufstand — in der reformierten
Glaubenslehre begründet seien. Zwingli, Oekolampad, Bullinger,
Calvin, Beza, Vermigli und Polanus rücken als Zeugen auf,
daß der reformierte Christ nicht staatsfeindlich eingestellt ist.62
Dazu gesellen sich Hinweise auf reformierte Bekenntnisschriften,

wie die Helvetica posterior von 1566, die Augustana findet
ebenso Erwähnung.53 Das Gegenargument der Camisarden-
erhebungen von 1702 und 1709 entkräftet er, indem er sich
ausdrücklich davon distanziert.54

51 Ich henützte die Ausgabe der Zentralbibliothek Zürich, im Sammelband

II BB 1170. Zitat S. 1. Ueber die Treue gegenüber dem Staat in der
Predigt über Hebr. 10, 25 von 1718: «Il est vrai, je l'avoue, l'on doit obéir
à ses princes, leur rendre toutes sortes de services et de fidélités. La
doctrine que nous professons nous l'enseigne» und «nous serions les plus
malheureux du monde si nous ne le faisions pas. Mais l'obéissance que nous
leur devons a des bornes et des limites; elle ne s'étend que jusqu'à ce

qu'ils nous défendent des choses contre la conscience», Combe, Sermons,
S. 60 f. — Von Bedeutung ist Artikel II der Reglemente der 1. Nationalsynode

von 1726; er richtet sich ebenfalls gegen den Versuch bewaffneten
Aufstandes nach dem Beispiel der Camisarden: «Tous les pasteurs,
proposants, anciens et toutes personnes réformées et chrétiennes soumises à

nos règlements demeureront inviolablement soumises et obéissantes aux
Puissances supérieures, dans toutes les choses où Dieu et la conscience ne
sont point offensées ...», Hugues, Synodes Bd. 1, S. 54. Zu beachten ist allerdings

die Einschränkung: soweit das Gewissen dadurch nicht verletzt wird!
52 Patriote S. 20—22.
53 A. a. O. S. 22—24. Das Ziffer XXIII, S. 22 erwähnte Basler Bekenntnis

stammt allerdings nicht von 1552, sondern von 1534, wo der 8. Artikel
sich über das Amt der Obrigkeit äußert. Ueber die Täufer handelt nicht
Artikel 9, sondern 12.

54 Zur Erläuterung: «Premièrement, tous les Historiens qui ont traitté
expressément des mouvemens des Cevennes, qualifient de Fanatiques ceux
qui en ont été les Auteurs. Ils les traittent d'imbéciles, de cerveaux allumés,
d'insensés, de têtes folles: On n'a qu'à consulter pour s'en convaincre, les



der Erneuerer des französischen Protestantismus 419

Paragraph VIII setzt sich leidenschaftlich für die Toleranz
ein, da die Intoleranz dem Evangelium wie dem Naturrecht
widerspreche. Knechtung des Gewissens heiße «choquer le
Droit naturel». Die anschließenden Ausführungen — Augustin
wird als «Avocat de l'Intolérance» zitiert — legen einen
Vergleich mit der Begründung der Toleranz durch den jüngern
Turrettini in seiner Vorrede zu den «Nubes» nahe.55 Im selben
Geist versucht Court im Schlußparagraphen der konfessionellen

Verständigung zwischen Katholiken und Protestanten den
Weg zu bahnen, indem er das Gemeinsame der
Glaubenserkenntnis in den Vordergrund stellt und die Differenzen als
weniger ins Gewicht fallend behandelt, eine Haltung, die wohl
der unionistischen Idee eines Turrettini und eines Ostervald56,
niemals aber der altreformierten Theologie entspricht. «Les
Huguenots sont Chrétiens, ils reconnoissent le même Dieu que
les Catholiques: ils ont les mêmes idées de sa Nature, de ses

Attributs, de sa Providence, de ses volontés: Toute leur Re-

Auteurs que je viens citer en marge. Secondement, les Rebelles attribuent
leur prise d'armes et leurs exploits, aux inspirations de l'Esprit qui les
animoit (folgt Zitat aus dem Théâtre sacré von Elie Marion, S. 80 f.). En
troisième lieu; que ce soit les violences et les mauvais traittements de

quelques Ecclésiastiques qui ont été la cause de ce soulèvement, la chose
est au-dessus de toute contestation. En quatrième lieu, il n'est pas moins
incontestable que les Rebelles même ne prétendoient pas avoir pris les
armes contre le Roi; mais contre d'injustes Persécuteurs qui abusoient de

l'autorité qu'on leur avoit confiée... En cinquième lieu, il est encore plus
incontestable que leur conduite fut généralement désavouée par tous les
Huguenots du Royaume...» a. a. O. S. 26 f.

55 S. 49 ff., über Augustin S. 53. Court zieht zur Begründung
Aussprüche Tertullians, des Hilarius, Lactanz, Athanasius usw. heran, um zu
zeigen, daß in der Kirche je und je Stimmen für die Religionsfreiheit laut
wurden. Sogar bei Augustin weiß er ein Zeugnis zu finden. — Lobpreis der
Toleranz bei Turrettini in Kapitel 7 der Vorrede.

56 Zur Zeit Courts vertrat in Lausanne Georges Polier de Bottens
(1675—1759), Professor für Hebräisch und Katechese, Rektor der Akademie,

die Anschauungen der vernünftigen Orthodoxie. Dem Ostervaldschen
Katechismus verschaffte er großen Einfluß, indem er ihn für den
Schulgebrauch selber zweimal revidierte. Gegen die Formula Consensus und
den Assoziationseid hatte er schwerste Bedenken. Court stand hinsichtlich
der Bekenntnisverpflichtung auf Poliers Seite, wie Vuilleumier, Histoire,
Bd. 4, S. 423 zeigt.

27*



420 R. Pfister, Antoine Court (1695—1760),

ligion et dans la Romaine.»57 Gegen das Papsttum fällt an
dieser Stelle kein Wort. So ist es verständlich, daß die Nationalsynode

von 1744, die unter der maßgebenden Leitung Courts
stand, bestimmt, daß in allen Provinzen «l'Abrégé du
catéchisme de M. Osterwald, comme étant le plus clair & le plus
méthodique» zu gebrauchen sei, daß überdies die Kirchen die
«Réflexions» desselben Autors für die Erbauung anschaffen
sollen.58 Man wird daher der Feststellung E. Mülhaupts, die
Theologie der Kirche der Wüste sei Aufklärungstheologie, ein
gewisses Recht zubilligen müssen.69

Zu den Kampfschriften im weitern Sinn sind die historischen

Werke zu rechnen.60 Im «Mémoire Historique» schildert
Court die Verfolgungen von 1744 bis 1751, Tatsachen mitteilend,

die eine erschütternde Sprache sprechen und zeigen, welch
unerhörtem Druck der französische Protestantismus weiterhin
ausgesetzt war.61 Die drei Bände der 1760 (als Druckort
angegeben: a Villefranche, chez Pierre Chretien) erschienenen
«Histoire des troubles des Cevennes ou de la guerre des Camisars»

enthalten einen großen Reichtum wichtiger Dokumente
und Nachrichten über diese wirrnisvollen Zeiten; sie bieten
zugleich das Material für die erwähnte Beurteilung durch Court.82

Als Antoine Court in Lausanne Wohnsitz nahm, verstand

67 S. 75. Vergleich zwischen Katholizismus und Protestantismus: «II
est vrai que les Huguenots ne croient pas tout ce que les Catholiques
croient: Mais les Articles qui les séparent, ne doivent pas être bien essentiels

Ils n'adorent pas le Corps du Seigneur dans le Sacrement; mais ils
l'adorent dans le Ciel: et s'ils ne croient point qu'il est sacrifié sur l'Autel,
ils reconnoissent la nécéssité de son sacrifice sur la Croix: Ils conviennent
que l'Eucharistie en est la commémoration. S'ils ne pratiquent pas tout ce

que les Catholiques croient que Jésus-Christ a ordonné, au moins est-on
obligé de convenir qu'ils ne pratiquent rien qu'il ait défendu», ebenda S. 76.

58 Hugues, Synodes, Bd. 1, S. 190, Artikel XI und XII.
50 In «Monatsschrift für Pastoraltheologie», 1935, S. 293.
80 Vgl. dazu Hugues, Antoine Court, Bd. 2, Inhaltsangabe.
61 Datiert vom 30. Juni 1751, 36 S. Zürcher Exemplar im Anm. 51

angegebenen Sammelband. — Der II. Artikel behandelt «L'enlèvement des

Enfans», der IV. die Bestrafung von Teilnehmern an den assemblées-, der
VIII. trägt die Ueberschrift «Meurtres et Massacres faits en divers lieux».

82 Ueber die weitreichenden Pläne Courts als historischer Forscher,
in welche die «Histoire des troubles...» hineingehört, vgl. Hugues, Antoine
Court, Bd. 2, S. 386 ff.



der Erneuerer des französischen Protestantismus 421

man in Frankreich seinen Schritt nicht, sondern legte ihn als
Treulosigkeit aus; nicht nur strich man ihm die dürftige, von
der Kirche ausgesetzte Pension wieder, sondern man behielt
sogar seine Bücher zurück.63 Allmählich wurde dann verstanden,

daß der Réveil nach innen und außen ohne die aufreihende
Wirksamkeit Courts in Lausanne überhaupt nicht denkbar
wäre. Schon bald nach seinem Weggang machten sich in der
zu neuem Leben erwachenden Kirche innere Spannungen
geltend, durch Jaques Boyer veranlaßt. Während der Jahre
bildeten sich die zwei Parteien der Freunde und Gegner des

umstrittenen ministre, so daß man von einem Schisma sprach.
Weder die Synoden noch gutgemeinte Ratschläge der Freunde
in der Schweiz konnten Frieden stiften. Die Zerrüttung lähmte
das innere Lehen der Gemeinden, so daß immer dringlichere
Hilferufe in die Schweiz übermittelt wurden. Paul Rabaut, der
vom August 1740 bis zum Februar 1741 Schüler des Séminaire
in Lausanne gewesen war und seither Court über die Vorgänge
in Frankreich brieflich ständig auf dem laufenden hielt, bat
seinen väterlichen Freund, die Reise nach dem Süden zu
unternehmen, um den ersehnten Frieden herbeizuführen. Court
entschloß sich dazu, reiste am 1. Juni 1744 in Lausanne weg, um
am 9. in Nîmes einzutreffen, wo Rabaut Pfarrer war. Er unternahm

sogleich eine Visitation der Gemeinden, um die Lage
abzuklären. Das Urteil des 8. August wurde am 17. den Parteien
bekanntgegeben; es erkannte auf Suspension Boyers in seinen
Funktionen auf 14 Tage und Wiedereinsetzung ins Amt,
sofern er sich unterwerfe. Dem Einfluß der überragenden
Persönlichkeit Courts und seiner seelsorgerlichen Weisheit ist es

zuzuschreiben, daß die vom 18. bis zum 21. August tagende
Nationalsynode vom Ende der Streitigkeiten Kenntnis nehmen
konnte, da sich Boyer unterwarf. Hugues legt hesondern
Nachdruck darauf, daß an dieser Synode neben den Vertretern des

Midi und des Westens (Haut- et Bas-Poitou, Angoumois, Sain-
tonge) auch ein solcher aus der Normandie anwesend war. Der
Réveil hatte also den Norden erreicht, ganz Frankreich durcheilt.

Daß Court zum zweiten Generaldeputierten neben Duplan
ernannt wurde, mag ihm die hohe Anerkennung gezeigt haben,

63 Hugues a. a. 0. S. 10.



422 Ft. Pfister, Antoine Court (1695—1760)

die ihm entgegengebracht wurde. Nachdem er sich noch einen
Monat in seiner alten Heimat aufgehalten hatte, kehrte er in die
Schweiz zurück.84

Die letzten Lebensjahre, über welche die Quellen leider
spärlich fließen, waren durch mancherlei Sorgen umdüstert.
Der Verlust seiner>«Rachel», wie er die Gattin zu nennen pflegte,
ließ ihn seit 1755 einsam werden. Magenbeschwerden stellten
sich ein. Dennoch setzte er seine Arbeit, unterstützt von seinem
Sohn Court de Gébelin, fort. Ob er mit dem großen Spötter
Voltaire, der sich wiederholt in diesen Jahren in Lausanne
aufhielt, bekannt wurde, bleibt ungewiß. Die Bezugnahme auf
die «Anecdotes sur Louis XIV.» im «Patriote» zeigt jedenfalls,

daß er dessen Werke kannte.65 Eines war Antoine Court
nicht mehr vergönnt, den Anbruch eines neuen Tages für die
von ihm so geliebte église sous la croix zu erleben; Voltaires
Eingreifen im Fall Calas erfolgte erst 1764. Er aber wurde am
15. Juni 1760, 65jährig, abberufen.

Antoine Court, der Erneuerer des französischen Protestantismus!

1715 die kleine Synode von neun Mann bei Monoblet
— 1744 die große Nationalsynode bei Lédignan in der Nähe von
Nîmes. Es war ein weiter und sehr harter Weg. Court mag um
der rechten Ordnung der christlichen Gemeinde willen einseitig
gegen die Inspirierten aufgetreten sein, als Theologe die
rationalistische Christentumsauffassung seiner Zeit zu unkritisch
angenommen haben, sein Bekennermut als pasteur du Désert,
sein nie erlahmender Kampf für die Freiheit des Evangeliums
erweisen ihn als einen treuen Knecht seines höchsten Herrn.
Luk. 17,10 steht geschrieben: «So sollt auch ihr, wenn ihr alles
getan habt, was euch befohlen war, sagen: Wir sind unnütze
Knechte; wir haben nur getan, was wir zu tun schuldig waren.»

Zürich. Rudolf Pfister.

64 Brief Courts an Duplan vom 12. Okt. 1744, Coll. No. 7, Bd. Y, S. 313 ff.
— Hugues a. a, 0. S. 134 ff. und Synodes, Bd. 1, S. 187, Anm. 2. Die
Angelegenheit Boyer behandelt Artikel XIX der Akten, ebenda S. 191 f.

65 Patriote S. 59 f. Zitat in «Œuvres de Voltaire» Bd. II, S. 381 nach
Anm. e.


	Antoine Court (1695-1760) : der Erneuerer des französischen Protestantismus

