Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)
Heft: 5
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen 391

und Folgen ist weit davon entfernt, abgeschlossen zu sein.
Schon ein fliichtiger Blick in die letzten Jahrginge des Bulle-
tin de la Société de 'Histoire du Protestantisme francais, das
seit 1852 erscheint, iiberzeugt davon. Zu weitern Studien bietet
nun die vorliegende Broschiire willkommene Handreichung.
Der Verfasser, Nachfahre der aus dem Languedoc gefliichteten
und in Pforzheim sefhaft gewordenen Familie La Coste, be-
miihte sich seit Jahren um hugenottische Familienforschung
und die allgemeine Geschichte des franzoésischen Protestantis-
mus. Er lief sich keine Miihe verdrieflen, die groflen Archive
zu erkunden, die Dokumente zur Geschichte des genannten
Zeitraumes enthalten; Veroffentlichungen zusammenzustellen,
die neue Ergebnisse vermitteln. Das Resultat liegt in diesem
Heft von 23 Seiten vor, das den leider gekiirzten zweiten Teil
eines vor der Société suisse d’Etudes généalogiques gehaltenen
Vortrages bietet. Der erste, einer kurzen Einleitung folgende
Teil berichtet iiber die Bestéinde der Archive in Frankreich,
der Schweiz, Deutschland und den Niederlanden, mit Standort-
notizen und Hinweisen auf besonders zu Beachtendes, wie z. B.
die Serie T'T der Archives Nationales zu Paris, oder die reich-
haltige, noch keineswegs ausgeschopfte Collection Court der
Bibliothéque universitaire et publique in Genf. Im zweiten Teil
findet sich die Bibliographie in schoner Fiille, mit besonderer
Awusfiihrlichkeit schweizerischer Untersuchungen. Ein Hin-
weis auf die «Sociétés, Bibliothéques, Musées consacrés a I'his-
toire du protestantisme francaisy in Europa und USA. schlieBt
den Ueberblick ab. — Wiinschbar wire die Weiterfithrung des
Begonnenen, etwa im Sinne der bibliographischen Angaben des
Buches von Samuel Mours «Le Protestantisme en Vivarais et
en Velay» (1949). |
Zirich. Rudolf Pfister.

Miszellen.

Die hebriischen und aramiaischen Handschriften aus Paldstina.

Von dem iiberraschenden Handschriftenfund in Paléstina war in den
letzten Jahren in der Tagespresse wie in wissenschaftlichen Blédttern ofter
zu lesen. Wenn in der ThZ erst jetzt dariiber berichtet wird, so hat das
den Vorteil, dal manche Fragen schon einigermafllen abgeklirt sind und
man sich auf das Wesentliche konzentrieren kann. Fiir eingehendere Orien-



392 Miszellen

tierung und genauere Literaturangaben verweise ich auf die seit 1948
fortlaufende Berichterstattung in der Theol. Lit.-Ztg. durch EiBfeldt,
Kahle, Kuhn, Meyer und Rost, auf meine zwei Berichte in der Theol.
Rundschau 17 (1948/49) und 19 (1951) sowie auf die Schriften von A.Du-
pont-Sommer, Apergus préliminaires sur les manuscrits de la Mer Morte
(Paris 1950) und P. Kahle, Die hebrédischen Handschriften aus der Héohle
(Stuttgart 1951).

Frith im Frithling 1947 fanden Beduinenhirten in einer Héhle unweit
des Toten Meeres Kriige mit Rollen hebrdischer Handschriften. Ein Teil
derselben wurde im Laufe jenes Sommers vom Metropolitan des syrisch-
orthodoxen Klosters in der Altstadt von Jerusalem angekauft, der andere
gegen Ende des Jahres von der Jiidischen Universitit. Im Februar 1948
traten die Syrer mit den Gelehrten der «Amerikanischen Schule fiir Orient-
forschung» in Verbindung und iiberlieBen ihnen ihre Rollen zum Photo-
graphieren, schliefilich auch zur Bearbeitung; sie befinden sich heute in
den Vereinigten Staaten. Die anfinglichen elf Rollen reduzierten sich
dann dadurch, dafl sich verschiedene als zusammengehdrig herausstellten,
auf sieben. Eigentum der Syrer sind vier: ein vollstindiger Jesajatext
(JesA), eine Art Kommentar zu den beiden ersten Kapiteln des Prophe-
ten Habakuk, eine Art Ordensregel, alle drei in hebriischer Sprache; dazu
ein aramiischer Text, dessen Inhalt erst an das Original des I. Henoch
denken lief}; eher ist es das in altchristlichen Verzeichnissen apokrypher
Schriften genannte Lamechbuch. Die drei erstgenannten Texte sind bereits
von Millar Burrows in Photo und Umschrift in hebridische Drucktypen
herausgegeben: The Dead Sea Scrolls of St. Mark’s Monastery, Vol I,
The Isaiah Manuscript and the Habakkuk Commentary; Vol. II2, The
Manual of Discipline (New Haven 1950 und 1951); der vierte konnte
wegen seiner schlechten Erhaltung noch nicht abgerollt werden und ist
nur in seinen Eingangszeilen bekannt. Die Jiidische Universitit besitzt
einen unvollsténdigen Jesajatext (JesB), eine Sammlung von ca. 20 Dank-
liedern (Hodajoth) und eine nach den Eingangsworten als «Krieg der
Sohne des Lichts und der S6hne der Finsternis» bezeichnete Schrift. Mit
der Herausgabe ist der Archéologe der Universitit, E. L. Sukenik be.
traut, der in zwei Heften «Megilloth Genuzoth» (I 1948, IT 1950, Jerusa-
lem, hebriisch) erst einzelne Partien daraus vorgelegt hat. Alles in allem
ist also ungefihr die Hilfte aller Texte verdffentlicht.

Erst nach Einstellung der Feindseligkeiten in Palidstina um Neujahr
1949 wurde es moglich, nach der Hohle zu suchen. Gefunden wurde sie
Anfang Februar von zwei Offizieren der Arabischen Legion, und zwar
2 km landeinwirts von der Nordwestecke des Toten Meeres, unweit von
Chirbet Qumran, den Ruinen einer spiitromischen Siedelung; ofter wird
sie — aber ungenau — nach einer weiter siidlich gelegenen Quelle Ain
Feschcha benannt. Vom 15. Februar bis 5. Marz wurde sie von L. Harding,
dem Vorsteher des Altertiimerdepartements in Amman, und vom Domini-
kaner P. de Vaux von der Ecole Biblique in Jerusalem untersucht und
ausgerdumt. Ganze Rollen fanden sich nicht mehr, wohl aber in dem durch



Miszellen 393

heimliche Besucher vom November 1948 vollig aufgewiihlten Boden Hun-
derte von Handschriftenfetzen, dazu Leinenfetzen von den Ueberziigen der
Kriige und eine Menge Krugscherben. Etliche Fetzen gehoren zu den oben-
genannten Rollen und bestidtigen die Identitét der Héhle und die wesent-
liche Richtigkeit dessen, was die Beduinen erzihlten; andere enthalten
Stiicke aus Genesis, Leviticus, Deuteronomium, Richter, aus dem apokry-
phen Jubildenbuch und aus unbekannten Schriften. Die Keramik ist ab-
gesehen von den Resten einer Lampe und eines Kochtopfes aus rémischer
Zeit auffallend homogen und gehort der spédthellenistischen Zeit an, d. h.
dem 2. oder 1. Jahrh. v. Chr. Nach der Zahl der als Deckel dienenden
Schalen miissen es mindestens 50 Kriige gewesen sein, von denen jeder
drei oder mehr Rollen faflite: also eine richtige Bibliothek von 150—200
Rollen, die offenbar in Krieg oder Verfolgung hier versteckt wurde.

Auch wenn davon also nur sieben annihernd ganze Rollen und Frag-
mente von mindestens ebenso vielen weiteren erhalten sind, so ist es doch
einer der gréfiten literarischen Funde, die je gemacht wurden. Und an der
Echtheit kann nicht gezweifelt werden. Schon die Zahl und die Vielgestalt
der Rollen in bezug auf Schrift und Orthographie und Inhalt machen eine
Filschung héchst unwahrscheinlich, und die Auffindung der Hohle schlieft
gie vollends aus. Dagegen besteht in der Altersfrage noch keinerlei Eini-
gung: die hochsten Ansédtze gehen auf das 2. und 1. Jahrh. vor, die tiefsten
auf das 8 und 11. Jahrh, n. Chr. Der Befund in der Hohle ist nicht ein-
deutig — soll fiir das Alter des Depots die iiberwiegend hellenistische
oder die spiirliche spitromische Keramik entscheidend sein? —, spricht aber
jedenfalls gegen jene Spiatansitze, Und ein Vergleich mit der Geniza von
Kairo, in der 1896/97 neben wenigen Resten von Pergamentrollen alles
Pergament- und Papierkodizes gefunden wurden, hier dagegen vielleicht
mit ein paar Ausnahmen ausschlieflich Leder- und Papyrusrollen, ergibt
etwa das 4. Jahrh. n. Chr. als allerunterste Grenze, wihrend die Auffin-
dung eines Lederfetzens mit syrischen Buchstaben, wenn sie sich bewahr-
heitet, vorchristliche Zeit ausschlieft. Die Rollen selber konnen natiirlich
ilter sein; aber auch mit der der Schrift nach &ltesten (JesA) kommt
man nicht wohl iiber das 2. Jahrh. v. Chr, zuriick. Eine genaue paléogra-
phische Datierung wird durch das Fehlen ganz entsprechenden Vergleichs-
materials erschwert.

Zu einer Zeitbestimmung nach dem Inhalt lockt namentlich die Haba-
kuk-Rolle, eine zeitgeschichtliche Ausdeutung des Textes: «das bedeu-
tet...»; aber ihrem Verstindnis steht die wohl absichtlich unbestimmte
Ausdrucksweise im Wege. Die Chaldier 14 sind als die «Kittim» gedeutet,
die Bewohner von Zypern und dann iiberhaupt die Griechen, Das 1iafit an
die Seleuziden denken; die «Kriegsrolles unterscheidet Kittim von Assur
und von Aegypten: Seleuziden und Ptolemiéer? Aber wenn es von ihnen
heift, daB sie iibers Meer kommen und ihre Feldzeichen verehren, fiihrt
das auf die Romer. So deutet namentlich Dupont-Sommer, der noch andere
Anspielungen auf sie und den romischen Biirgerkrieg zwischen 63 und 40
v. Chr. findet. Andere gehen etwas héher, in die Zeit des Hasmonéers



394 Miszellen

Alexander Janniius (103—76), oder in die Kaiserzeit hinab. Schwer fallbar
sind auch die vorausgesetzten inneren Gegensitze: wer ist der <Lehrer der
Gerechtigkeity, von dessen Tod die Rede zu sein scheint, und wer sein —
oder seine? — Gegner, der «gottlose Priester» und der <Liigenprophet»?
Neuerdings hat man aber auch an eine judenchristliche Sekte gedacht, die
Ebjoniten; hinter dem <Lehrer der Gerechtigkeit» stiinde dann Jesus, und
sein Gegner ware Paulus.

Von all den Problemen, die der Fund stellt, sei nur eines, das text-
kritische, beriihrt, das Verhiltnis der Bibelhandschriften, vor allem also
des JesA, zum iiberlieferten masoretischen Text (MT). Wenn in den Zei-
tungen ofter zu lesen war, derselbe sei dadurch wunderbar bestitigt, so ist
daran nur soviel richtig, dall jene textlich nicht so stark abweichen, wie
man von der Septuaginta her hiitte vermuten kénnen. Immerhin weist auch
der ganze JesA schitzungsweise iiber 3500 orthographische und 1500 Sinn-
varianten auf, Die meisten sind deutlich minderwertig. Aber manche von
ihnen verdienen doch ernsthafte Beachtung, treffen auch mit Varianten der
alten Versionen und mit reinen Konjekturen zusammen. IIs handelt sich
auch nicht um eine Vorstufe des MT, sondern um eine eigene Rezension,
wobei bald sie und bald der MT den Vorzug verdient. All das Gerede von
einer «Bestitigung» des MT, die bei allem, was wir von seiner Beschaffen-
heit wissen — man denke nur an den Apparat der «Biblia Hebraicas! —
in solch massiver Weise ja iiberhaupt nicht in I'rage kommt, triibt nur den
Blick dafiir, was der Fund fiir dags Verstindnis einzelner Stellen wie fiir
die Aufhellung der Textgeschichte im ganzen (s. Kahle) bedeutet. Auch
dall JesA Deutero- und Tritojesaja mit umfalit, kann nicht ein Argument
fiir die «Echtheit> des ganzen Jesaja abgeben, sondern besagt nur, dab
damals bereits das Ganze im wesentlichen in der jetzigen Gestalt vorlag.
Die Entstehung des Buches liegt noch weiter zuriick und wird durch den
Fund in keiner Weise erhellt.

Dall man damit eine solche jiidische Sekte jener Zeit kennenlernt, ist
nicht nur fiir die Geschichte des Judentums von grofler Bedeutung, son-
dern auch fiir die neutestamentliche Forschung. Es handelt sich dabei nicht
blofl um Berithrung in einzelnen Stellen, sondern um denselben kosmischen
Dualismus, das Wissen um Geheimnisse und Offenbarung usw, wie im
johanneischen Schrifttum, um eine Sektenfrommigkeit gnostischer Struk-
tur, wenn auch ohne den gnostischen Mythus. Und das ist bedeutsam ge-
nug, auch wenn die viel weitergehende These von Dupont-Sommer, der in
diesem jiidischen «neuen Bund» den Vorldufer des Christentums und im
«Lehrer der Gerechtigkeity eine Vorausnahme von Jesu Person und Werk
sieht, sich in dieser Weise kaum bewahrheiten diirfte. — Dall aber erst
ungefihr die Hélfte aller Texte zuginglich ist und daBl auch das Ver-
stiindnis der verdffentlichten noch sehr in den Anfingen steht, mull hier
wie sonst zur Vorsicht und Zuriickhaltung mahnen.

Basel. Walter Baumgartner.



Miszellen 395

Alttestamentliche Wortforschung,.

Zur Formerklirung von réschit Anfang.

Im letzten Heft dieser Zeitschrift (ThZ 1951 S. 317 f.) versucht Ludwig
Koehler die Vokalisation von hebriisch réschit Anfang durch eine eupho-
nische Verénderung der Vokalfolge zu erklédren, indem er aus einem nicht
nachweisbaren, jedoch vermuteten roschit (von rosch Kopf) réschit werden
1laBt. Er fithrt ein paar interessante Beispiele an, bei denen die Annahme
wirklich naheliegt, dal zur Vermeidung der <«Aufeinanderfolge zweier
gleicher oder doch nahverwandter Vokale» einer der Vokale «durch einen
andern ganz heterogenen Vokal ersetzt wird»>. Am eindriicklichsten wird
das sichtbar im Namen Jesus, hebriisch Jéschi‘, welche Form nur von
Joschi‘ her (= Josua) zu verstehen ist (wie denn auch Josua in der
Septuaginta und Hebr. 4, 8 "Incodg heillt). Nun aber entgeht dem Verfasser,
daB fiir eine Umwandlung von rdschit in réschit gar nie ein Anlall be-
stehen konnte, weil ja die Vokale o-i an sich schon <heterogen» genug sind
und sich deshalb keineswegs stoflen, vgl. das gleich vokalisierte und gleich
endende borit Laugensalz. Es weist denn auch keiner der von Koehler be-
legten Falle die fiir die Erklarung von réschit aus raschit unbedingt notige
Verénderung der Vokalfolge o-i in e-i auf. Die Erkldrung fiir die Form
réschit liegt ganz anderswo.

Im Hebraischen sind uns acht Substantive von der Form qetél erhalten:
beer Brunnen, ze’éb Wolf, ke'eb Schmerz, pe’ér Turban, re’ém Wildochse,
sche’er Fleisch (viande), se’ét (von nasa’) Erhebung und endlich die Fe-
mininform sche’érit Rest.

Nun ist zu beachten, daBl diese Vokalisation hebriischer Nomina im
Status absolutus, soweit ich sehe, einzig und allein bei Wortstimmen mit
einem mittleren Aleph vorkommt (so simtliche angefiihrte Beispiele),
wihrend im Araméischen der Kreis dieser Bildung weiter gezogen ist.
Aleph ist im Hebriischen der weichste, unkriftigste und daher widerstands-
schwichste Laut. Die Fiélle sind nicht selten, wo er im SprachbewubBtsein,
in der Aussprache verschwunden und nur noch in der Schrift erhalten ge-
blieben ist. Wihrend Aleph zwischen zwei langen Vokalen noch einen ver-
héltnism#Big leichten Stand hat, weil es in solcher Stellung als deutlicher
Hiatus wirksam wird, ist es schon eher gefihrdet, wenn vor ihm kein
Vokal mehr, sondern nur noch ein farbloser Vokalanschlag, das Schwa, sich
findet. Da kann es geschehen, dafl dieses Schwa samt dem folgenden Aleph
im langen Nachvokal einfach untergeht. Sprechende Beispiele dafiir zeigt
uns nun tatsdchlich der iiberlieferte hebriische Text des Alten Testaments:

Neben re’em steht rém, neben sche’erit schérit neben se’ét sét; ja, dieses
letztere, das eigentlich ein nominal gebildeter Infinitiv ist, kennt in be-
stimmter, prépositionaler Verbindung iiberhaupt nur noch die verschlun-
gene, kontrahierte Form seét.

Was liegt da niher — die Beispiele konnten noch vermehrt werden —
als die Annahme, dafl auch réschit, das abgesehen von einer einzigen Aus-
nahme stets mit Aleph geschrieben wird, einfach aus re’éschit zusammen-
gezogen wurde? Besonders erhellend dafiir ist die genaue Analogiebildung



396 Miszellen

sche’erit, die auch mit schérit wechselt. Was hier Ausnahme blieb, hat sich
bei réschst siegreich durchgesetzt: die Form re’éschit ist untergegangen, sie
kann im Hebriischen literarisch nicht mehr belegt werden. Wahrscheinlich
hat réschit die unkontrahierte Grundform véllig verdréngt infolge der
auBerordentlichen Geldufigkeit und Héufigkeit, die diesem Begriff und
Wort eignet und die es mit seinem Beziechungswort résch Kopf teilt, bei dem
ja ebenfalls eine frithere Form, in der Aleph noch als horbarer Konsonant
lebte, abgeschliffen wurde. Fiir die Lebendigkeit des Aleph in dieser Wort-
wurzel r’'sch besitzen wir iibrigens noch ein lehrreiches Zeugnis in der
Vokabel mar’aschét = zu Hiupten v. jem.

Endlich sei nicht verschwiegen, dafl ja schon das Wort fiir Kopf (hebr.
rasch) in einer Reihe anderer semitischer Sprachen und Dialekte den Vokal &
aufweist — araméisch lautet es résch, akkadisch réschu (neben raschu) —,
was der Annahme auch nicht forderlich ist, hebridisch reschit miisse auf eine
Form roschit zuriickgehen. Sicher ist der e-Vokal darin nicht sekundir-
dissimilatorisch, sondern gerade so alt und so entstanden wie in den oben
erwihnten acht andern Wortern mit mittlerem Aleph. Der Altmeister Nol-
deke, der re’eschit als Grundform bezeichnete, hat richtig gesehen.

Winterthur. Hans Bruppacher.

Replik.

‘Weil ein hebrdisches Wort résch Kopf weder belegt noch auch im ge-
ringsten zu vermuten ist, halte ich an der von mir gegebenen Ableitung
von réschit fest.

Ziirich. Ludwig Koehler.

- Zwingliforschung.
«Der fyrtiglich predicant in Caesarea».

In dem Werk «Vber D. Martin Luters Buch, Bekentnufl genannt, zwo
antwurten Joannis Fieolampadii vnd Huldrychen Zuinglis» schreibt Zwingli
im Erstdruck von 1528 auf S. VIIv und VIIIr (nicht ganz genauer Nach-
druck in der Zwingliausgabe von Schuler und Schulthef IT, 2, 1832, S. 104) :
«Jetz ist kein wunder me, das der fyrtédglich predicant in Caesarea, der
den silbrinen dolchen uff dem hindren gebunden treyt, sagt, er sye nun
durch Luters biich gantz bericht, das da fleysch und blit sin maB, oder
aber wir sygind Nestorianer.»

Im heutigen Deutsch: «Jetzt ist es kein Wunder mehr, dafl der feier-
tiglich aufgeputzte Pridikant in Caesarea, der den silbernen Dolch auf
dem Hintern gebunden trégt, sagt, er sei nun durch Luthers Buch ganz
unterrichtet, dafl Fleisch und Blut da (im Abendmahl) sein miiliten, oder
aber wir seien Nestorianer.»

Wer ist der «fyrtiglich predicant»? Viererlei wissen wir von ihm:
Er wirkt in «Caesarea», trigt einen silbernen Dolch, huldigt der Abend-
mahlslehre Luthers und bezichtigt die Zwinglianer des Nestorianismus. Von
den beiden letzten Ziigen 1éd(t sich nachweisen, daB sie auf den evangeli-
schen Pfarrer Benedikt Burgauer zutreffen (siehe tiber ihn Kritische Zwing-
liausgabe Bd, VIII, 1914, S. 343 Anm. 1). Auf der Berner Disputation



Notizen und Glossen 397

(Januar 1528) bekannte er sich zur Abendmahlsanschauung Luthers und
bezeichnete die Christologie Zwinglis als nestorianisch (siehe Burgauers
Voten in der Krit. Zwingliausgabe Bd. VI, Lieferung 109—111, 1939, S.
299 ., bes. 324 und 366). Zwingli, der der Disputation anwohnte, war ihm
sofort scharf entgegengetreten. Nach der Riickkehr von Bern begann
Zwingli mit der Niederschrift seiner «Antwort auf Luthers Buch, Bekennt-
nis genannt», in der der Zusammenprall mit Burgauer in den spottlschen
Worten, die wir oben zitiert haben, nachklingt.

Offenbar trug Burgauer auf der Berner Disputation einen silbernen
Dolch, was das MiBlfallen Zwinglis erregte. Es mul} sich dabei, laut freund-
licher Mitteilung des — inzwischen verstorbenen — Konservators der Waf-
fensammlung des Landesmuseums in Ziirich, Dr, E. A. Geller, um den sog.
Schweizerdolch handeln. Dieser war das Abzeichen des Offiziers und des
vornehmen Biirgers. Man trug ihn am Giirtel auf der rechten Seite, doch
finden wir schon in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts Belege, die eine
Tragart auf dem Riicken, beim kurzen Wams iiber dem Hintern, zeigen.
(Abbildungen solcher Dolche bei E. A, GeBler: Fiihrer durch die Waffen-
sammlung des Schweizerischen Landesmuseums, 1928, Tafeln 9 und 10.)
Dafl damals im Kanton Ziirich das Tragen eines silbernen Dolches durch
einen Pfarrer Anstol erregte, ersehen wir aus den Akten der Ziircher
Synode vom April 1528 (E. Egli: Actensammlung zur Geschichte der Ziir-
cher Reformation, 1879, S. 604 und 609).

Burgauer war, als Zwingli die obige Stelle niederschrieb, Pfarrer an
St. Johann in Schaffhausen. Unter Caesarea ist also Schaffhausen zu ver-
stehen. Wollte Zwingli mit diesem Decknamen andeuten, dafl Schaffhausen
noch bis vor kurzem (bis 1501) deutsche Reichsstadt (Kaiserstadt = Cae-
sarea) gewesen war?

Wenn Zwingli seinen Angriff gegen Benedikt Burgauer in verhiillter
Form fiihrt, so sicher deshalb, weil er die Kirche Schaffhausens nicht 6ffent-
lich blofstellen will.

(Weitere Beitrige folgen.)

Ziirich. Fritz Blanke.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1951/4: Martin Luthers
Bedeutung fiir das evangelische Wirtschaftsethos (G. Wiinsch); Zusam-
menarbeit der kirchlichen Richtungen (W. Bremi). Kirchenbl. f. d. ref.
Schweiz 1951/14: Der kollektive Massenmensch vor dem Evangelium (W.
Pommer); 15: Die Staatsideologie Ludwigs XIV. u. die Protestanten
Frankreichs (J. Chambon); Evangelisation u. Probeband (G. Siegentha-
ler); Unsere Stellung zur Kirche in Ungarn (G. Wieser); 16: Die Staats-
ideologie Ludwigs XIV. u. die Protestanten Frankreichs, Schlufi (J. Cham-
bon); Indien u. der Kommunismus (J. C. Bennet); 17: Macht die Macht
bose?, Referat am Berliner Kirchentag 1951 (H. Vogel); Lagerromantik
— Gemeindebau (W, Mannweiler); 18: Oekumenische Ganzheit der Ge-
meinde (W. Tanner); Zur Geschichte des eidgentssischen Bettages (R.



	Miszellen

