
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 5

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 391

und Folgen ist weit davon entfernt, abgeschlossen zu sein.
Schon ein flüchtiger Blick in die letzten Jahrgänge des Bulletin

de la Société de l'Histoire du Protestantisme français, das
seit 1852 erscheint, überzeugt davon. Zu weitern Studien bietet
nun die vorliegende Broschüre willkommene Handreichung.
Der Verfasser, Nachfahre der aus dem Languedoc geflüchteten
und in Pforzheim seßhaft gewordenen Familie La Coste,
bemühte sich seit Jahren um hugenottische Familienforschung
und die allgemeine Geschichte des französischen Protestantismus.

Er ließ sich keine Mühe verdrießen, die großen Archive
zu erkunden, die Dokumente zur Geschichte des genannten
Zeitraumes enthalten; Veröffentlichungen zusammenzustellen,
die neue Ergebnisse vermitteln. Das Resultat liegt in diesem
Heft von 23 Seiten vor, das den leider gekürzten zweiten Teil
eines vor der Société suisse d'Etudes généalogiques gehaltenen
Vortrages bietet. Der erste, einer kurzen Einleitung folgende
Teil berichtet über die Bestände der Archive in Frankreich,
der Schweiz, Deutschland und den Niederlanden, mit Standortnotizen

und Hinweisen auf besonders zu Beachtendes, wie z. B.
die Serie TT der Archives Nationales zu Paris, oder die
reichhaltige, noch keineswegs ausgeschöpfte Collection Court der
Bibliothèque universitaire et publique in Genf. Im zweiten Teil
findet sich die Bibliographie in schöner Fülle, mit besonderer
Ausführlichkeit schweizerischer Untersuchungen. Ein
Hinweis auf die «Sociétés, Bibliothèques, Musées consacrés à l'histoire

du protestantisme français» in Europa und USA. schließt
den Ueberblick ab. — Wünschbar wäre die Weiterführung des

Begonnenen, etwa im Sinne der bibliographischen Angaben des
Buches von Samuel Mours «Le Protestantisme en Vivarais et

en Velay» (1949).
Zürich. Rudolf Pfister.

Miszellen.
Die hebräischen und aramäischen Handschriften aus Palästina.

Von dem überraschenden Handschriftenfund in Palästina war in den
letzten Jahren in der Tagespresse wie in wissenschaftlichen Blättern öfter
zu lesen. Wenn in der ThZ erst jetzt darüber berichtet wird, so hat das
den Vorteil, daß manche Fragen schon einigermaßen abgeklärt sind und
man sich auf das Wesentliche konzentrieren kann. Für eingehendere Orien-



392 Miszetlen

tierung und genauere Literaturangaben verweise ich auf die seit 1948

fortlaufende Berichterstattung in der Theol. Lit.-Ztg. durch Eißfeldt,
Kahle, Kuhn, Meyer und Kost, auf meine zwei Berichte in der Theol.
Kundschau 17 (1948/49) und 19 (1951) sowie auf die Schriften von A. Du-
pont-Sommer, Aperçus préliminaires sur les manuscrits de la Mer Morte
(Paris 1950) und P. Kahle, Die hebräischen Handschriften aus der Höhle
(Stuttgart 1951).

Früh im Frühling 1947 fanden Beduinenhirten in einer Höhle unweit
des Toten Meeres Krüge mit Rollen hebräischer Handschriften. Ein Teil
derselben wurde im Laufe jenes Sommers vom Metropolitan des
syrischorthodoxen Klosters in der Altstadt von Jerusalem angekauft, der andere
gegen Ende des Jahres von der Jüdischen Universität. Im Februar 1948

traten die Syrer mit den Gelehrten der «Amerikanischen Schule für
Orientforschung» in Verbindung und überließen ihnen ihre Köllen zum
Photographierez schließlich auch zur Bearbeitung; sie befinden sich heute in
den Vereinigten Staaten. Die anfänglichen elf Rollen reduzierten sich
dann dadurch, daß sich verschiedene als zusammengehörig herausstellten,
auf sieben. Eigentum der Syrer sind vier: ein vollständiger Jesajatext
(JesA), eine Art Kommentar zu den beiden ersten Kapiteln des Propheten

Hahakuk, eine Art Ordensregel, alle drei in hebräischer Sprache; dazu
ein aramäischer Text, dessen Inhalt erst an das Original des I. Henoch
denken ließ; eher ist es das in altchristlichen Verzeichnissen apokrypher
Schriften genannte Lamechbuch. Die drei erstgenannten Texte sind bereits
von Millar Burrows in Photo und Umschrift in hebräische Drucktypen
herausgegeben: The Dead Sea Scrolls of St. Mark's Monastery, Vol. I,
The Isaiah Manuscript and the Habakkuk Commentary; Vol. 112, The
Manual of Discipline (New Haven 1950 und 1951) ; der vierte konnte

wegen seiner schlechten Erhaltung noch nicht abgerollt werden und ist
nur in seinen Eingangszeilen bekannt. Die Jüdische Universität besitzt
einen unvollständigen Jesajatext (JesB), eine Sammlung von ca. 20

Dankliedern (Hodajoth) und eine nach den Eingangsworten als «Krieg der
Söhne des Lichts und der Söhne der Finsternis» bezeichnete Schrift. Mit
der Herausgabe ist der Archäologe der Universität, E. L. Sukenik) be.
traut, der in zwei Heften «Megilloth Genuzoth» (I 1948, II 1950, Jerusalem,

hebräisch) erst einzelne Partien daraus vorgelegt hat. Alles in allem
ist also ungefähr die Hälfte aller Texte veröffentlicht.

Erst nach Einstellung der Feindseligkeiten in Palästina um Neujahr
1949 wurde es möglich, nach der Höhle zu suchen. Gefunden wurde sie

Anfang Fehruar von zwei Offizieren der Arabischen Legion, und zwar
2 km landeinwärts von der Nordwestecke des Toten Meeres, unweit von
Chirbet Qumran, den Ruinen einer spätrömischen Siedelung; öfter wird
sie — aber ungenau — nach einer weiter südlieh gelegenen Quelle Ain
Feschcha benannt. Vom 15. Februar bis 5. März wurde sie von L. Harding,
dem Vorsteher des Altertümerdepartements in Amman, und vom Dominikaner

P. de Vaux von der Ecole Biblique in Jerusalem untersucht und
ausgeräumt. Ganze Rollen fanden sieh nicht mehr, wohl aber in dem durch



Miszellen 393

heimliche Besucher vom November 1948 völlig aufgewühlten Boden
Hunderte von Handschriftenfetzen, dazu Leinenfetzen von den Ueberzügen der
Krüge und eine Menge Krugscherben. Etliche Fetzen gehören zu den
obengenannten Rollen und bestätigen die Identität der Höhle und die wesentliche

Richtigkeit dessen, was die Beduinen erzählten; andere enthalten
Stücke aus Genesis, Leviticus, Deuteronomium, Richter, aus dem apokryphen

Jubiläenbuch und aus unbekannten Schriften. Die Keramik ist
abgesehen von den Resten einer Lampe und eines Kochtopfes aus römischer
Zeit auffallend homogen und gehört der späthellenistischen Zeit an, d. h.
dem 2. oder 1. Jahrh. v. Chr. Nach der Zahl der als Deckel dienenden
Schalen müssen es mindestens 50 Krüge gewesen sein, von denen jeder
drei oder mehr Rollen faßte: also eine richtige Bibliothek von 150—200

Rollen, die offenbar in Krieg oder Verfolgung hier versteckt wurde.
Auch wenn davon also nur sieben annähernd ganze Rollen und

Fragmente von mindestens ebenso vielen weiteren erhalten sind, so ist es doch
einer der größten literarischen Funde, die je gemacht wurden. Und an der
Echtheit kann nicht gezweifelt werden. Schon die Zahl und die Vielgestalt
der Rollen in bezug auf Schrift und Orthographie und Inhalt machen eine
Fälschung höchst unwahrscheinlich, und die Auffindung der Höhle schließt
sie vollends aus. Dagegen besteht in der Altersfrage noch keinerlei
Einigung: die höchsten Ansätze gehen auf das 2. und 1. Jahrh. vor, die tiefsten
auf das 8. und 11. Jahrh. n. Chr. Der Befund in der Höhle ist nicht
eindeutig — soll für das Alter des Depots die überwiegend hellenistische
oder die spärliche spätrömische Keramik entscheidend sein? —, spricht aber
jedenfalls gegen jene Spätansätze. Und ein Vergleich mit der Geniza von
Kairo, in der 1896/97 neben wenigen Resten von Pergamentrollen alles
Pergament- und Papierkodizes gefunden wurden, hier dagegen vielleicht
mit ein paar Ausnahmen ausschließlich Leder- und Papyrusrollen, ergibt
etwa das 4. Jahrh. n. Chr. als allerunterste Grenze, während die Auffindung

eines Lederfetzens mit syrischen Buchstaben, wenn sie sich bewahrheitet,

vorchristliche Zeit ausschließt. Die Rollen selber können natürlich
älter sein; aber auch mit der der Schrift nach ältesten (JesA) kommt
man nicht wohl über das 2. Jahrh. v. Chr. zurück. Eine genaue paläogra-
phische Datierung wird durch das Fehlen ganz entsprechenden Vergleichsmaterials

erschwert.
Zu einer Zeitbestimmung nach dem Inhalt lockt namentlich die Haba-

kuk-Rolle, eine zeitgeschichtliche Ausdeutung des Textes: «das bedeutet...

»; aber ihrem Verständnis steht die wohl absichtlich unbestimmte
Ausdrucksweise im Wege. Die Chaldäer 16 sind als die «Kittim» gedeutet,
die Bewohner von Zypern und dann überhaupt die Griechen. Das läßt an
die Seleuziden denken; die «Kriegsrolle» unterscheidet Kittim von Assur
und von Aegypten: Seleuziden und Ptolemäer? Aber wenn es von ihnen
heißt, daß sie übers Meer kommen und ihre Feldzeichen verehren, führt
das auf die Römer. So deutet namentlich Dupont-Sommer, der noch andere

Anspielungen auf sie und den römischen Bürgerkrieg zwischen 63 und 40

v. Chr. findet. Andere gehen etwas höher, in die Zeit des Hasmonäers



394 Miszellen

Alexander Jannäus (103—76), oder in die Kaiserzeit hinab. Schwer faßbar
sind auch die vorausgesetzten inneren Gegensätze : wer ist der «Lehrer der
Gerechtigkeit», von dessen Tod die Rede zu sein scheint, und wer sein —
oder seine? — Gegner, der «gottlose Priester» und der «Lügenprophet»?
Neuerdings hat man aber auch an eine judenehristliche Sekte gedacht, die

Ebjoniten; hinter dem «Lehrer der Gerechtigkeit» stünde dann Jesus, und
sein Gegner wäre Paulus.

Von all den Problemen, die der Fund stellt, sei nur eines, das

textkritische, berührt, das Verhältnis der Bibelhandschriften, vor allem also
des JesA, zum überlieferten masoretischen Text (MT). Wenn in den

Zeitungen öfter zu lesen war, derselbe sei dadurch wunderbar bestätigt, so ist
daran nur soviel richtig, daß jene textlich nicht so stark abweichen, wie
man von der Septuaginta her hätte vermuten können. Immerhin weist auch
der ganze JesA schätzungsweise über 3500 orthographische und 1500

Sinnvarianten auf. Die meisten sind deutlich minderwertig. Aber manche von
ihnen verdienen doch ernsthafte Beachtung, treffen auch mit Varianten der
alten Versionen und mit reinen Konjekturen zusammen. Es handelt sich
auch nicht um eine Vorstufe des MT, sondern um eine eigene Rezension,
wobei bald sie und bald der MT den Vorzug verdient. All das Gerede von
einer «Bestätigung» des MT, die bei allem, was wir von seiner Beschaffenheit

wissen — man denke nur an den Apparat der «Biblia Hebraica»! —
in solch massiver Weise ja überhaupt nicht in Frage kommt, trübt nur den
Blick dafür, was der Fund für das Verständnis einzelner Stellen wie für
die Aufhellung der Textgeschichte im ganzen (s. Kahle) bedeutet. Auch
daß JesA Deutero- und Tritojesaja mit umfaßt, kann nicht ein Argument
für die «Echtheit» des ganzen Jesaja abgeben, sondern besagt nur, daß
damals bereits das Ganze im wesentlichen in der jetzigen Gestalt vorlag.
Die Entstehung des Buches liegt noch weiter zurück und wird durch den
Fund in keiner Weise erhellt.

Daß man damit eine solche jüdische Sekte jener Zeit kennenlernt, ist
nicht nur für die Geschichte des Judentums von großer Bedeutung,
sondern auch für die neutestamentliche Forschung. Es handelt sich dabei nicht
bloß um Berührung in einzelnen Stellen, sondern um denselben kosmischen
Dualismus, das Wissen um Geheimnisse und Offenbarung usw. wie im
johanneischen Schrifttum, um eine Sektenfrömmigkeit gnostischer Struktur,

wenn auch ohne den gnostischen Mythus. Und das ist bedeutsam
genug, auch wenn die viel weitergehende These von Dupont-Sommer, der in
diesem jüdischen «neuen Bund» den Vorläufer des Christentums und im
«Lehrer der Gerechtigkeit» eine Vorausnahme von Jesu Person und Werk
sieht, sich in dieser Weise kaum bewahrheiten dürfte. — Daß aber erst
ungefähr die Hälfte aller Texte zugänglich ist und daß auch das
Verständnis der veröffentlichten noch sehr in den Anfängen steht, muß hier
wie sonst zur Vorsicht und Zurückhaltung mahnen.

Basel. Walter Baumgartner.



Miszellen 395

Alttestamentliche Wortforschung.
Zur Pormerklärung von rëschït Anfang.

Im letzten Heft dieser Zeitschrift (ThZ 1951 8. 317 f.) versucht Ludwig
Koehler die Vokalisation von hehräisch rëschït Anfang durch eine euphonische

Veränderung der Vokalfolge zu erklären, indem er aus einem nicht
nachweisbaren, jedoch vermuteten röschit (von rösch Kopf) rëschït werden
läßt. Er führt ein paar interessante Beispiele an, bei denen die Annahme
wirklich naheliegt, daß zur Vermeidung der «Aufeinanderfolge zweier
gleicher oder doch nahverwandter Vokale» einer der Vokale «durch einen
andern ganz heterogenen Vokal ersetzt wird». Am eindrücklichsten wird
das sichtbar im Namen Jesus, hebräisch Jëschû', welche Form nur von
Jöschü' her Josua) zu verstehen ist (wie denn auch Josua in der
Septuaginta und Hehr. 4, 8 'Ipaoûç heißt). Nun aber entgeht dem Verfasser,
daß für eine Umwandlung von röschit in rëschït gar nie ein Anlaß
bestehen konnte, weil ja die Vokale o-i an sich schon «heterogen» genug sind
und sieh deshalb keineswegs stoßen, vgl. das gleich vokalisierte und gleich
endende börit Laugensalz. Es weist denn auch keiner der von Koehler
belegten Fälle die für die Erklärung von rëschït aus röschit unbedingt nötige
Veränderung der Vokalfolge o-i in e-i auf. Die Erklärung für die Form
rëschït liegt ganz anderswo.

Im Hebräischen sind uns acht Substantive von der Form qetël erhalten:
be'ër Brunnen, ze'ëb Wolf, ke'ëb Schmerz, pe'ër Turban, re'ëm Wildochse,
sche'ër Fleisch (viande), se'ët (von nasa') Erhebung und endlich die
Femininform sche'êrït Rest.

Nun ist zu beachten, daß diese Vokalisation hebräischer Nomina im
Status ahsolutus, soweit ich sehe, einzig und allein bei Wortstämmen mit
einem mittleren Aleph vorkommt (so sämtliche angeführte Beispiele),
während im Aramäischen der Kreis dieser Bildung weiter gezogen ist.
Aleph ist im Hebräischen der weichste, unkräftigste und daher widerstandsschwächste

Laut. Die Fälle sind nicht selten, wo er im Sprachbewußtsein,
in der Aussprache verschwunden und nur noch in der Schrift erhalten
gehliehen ist. Während Aleph zwischen zwei langen Vokalen noch einen
verhältnismäßig leichten Stand hat, weil es in solcher Stellung als deutlicher
Hiatus wirksam wird, ist es schon eher gefährdet, wenn vor ihm kein
Vokal mehr, sondern nur noch ein farbloser Vokalanschlag, das Sehwa, sich
findet. Da kann es geschehen, daß dieses Schwa samt dem folgenden Aleph
im langen Nachvokal einfach untergeht. Sprechende Beispiele dafür zeigt
uns nun tatsächlich der überlieferte hebräische Text des Alten Testaments:

Neben re'ëm steht rëm, neben sche'ërït schërït neben se'ët sët; ja, dieses

letztere, das eigentlich ein nominal gebildeter Infinitiv ist, kennt in
bestimmter, präpositionaler Verbindung überhaupt nur noch die verschlungene,

kontrahierte Form sët.

Was liegt da näher — die Beispiele könnten noch vermehrt werden —
als die Annahme, daß auch rëschït, das abgesehen von einer einzigen
Ausnahme stets mit Aleph geschrieben wird, einfach aus re'ëschït zusammengezogen

wurde? Besonders erhellend dafür ist die genaue Analogiebildung



396 Miszellen

sche'êrït, die auch mit schërtt wechselt. Was hier Ausnahme blieb, hat sich
bei rëschït siegreich durchgesetzt: die Form re'ëschït ist untergegangen, sie
kann im Hebräischen literarisch nicht mehr belegt werden. Wahrscheinlich
hat rëschït die unkontrahierte Grundform völlig verdrängt infolge der
außerordentlichen Geläufigkeit und Häufigkeit, die diesem Begriff und
Wort eignet und die es mit seinem Beziehungswort rösch Kopf teilt, bei dem

ja ebenfalls eine frühere Form, in der Aleph noch als hörbarer Konsonant
lebte, abgeschliffen wurde. Für die Lebendigkeit des Aleph in dieser
Wortwurzel r'sch besitzen wir übrigens noch ein lehrreiches Zeugnis in der
Vokabel mar'aschöt zu Häupten v. jem.

Endlich sei nicht verschwiegen, daß ja schon das Wort für Kopf (hehr.
rösch) in einer Reihe anderer semitischer Sprachen und Dialekte den Vokal ë

aufweist — aramäisch lautet es rësch, akkadisch rëschu (neben räschu) —,
was der Annahme auch nicht förderlich ist, hebräisch rëschït müsse auf eine
Form röschit zurückgehen. Sicher ist der ë-Vokal darin nicht sekundär-
dissimilatorisch, sondern gerade so alt und so entstanden wie in den oben
erwähnten acht andern Wörtern mit mittlerem Aleph. Der Altmeister Nöl-
deke, der re'ëschït als Grundform bezeichnete, hat richtig gesehen.

Winterthur. Hans Bruppacher.

Replik.
Weil ein hebräisches Wort rësch Kopf weder belegt noch auch im

geringsten zu vermuten ist, halte ich an der von mir gegebenen Ableitung
von rëschït fest.

Zürich. Ludwig Koehler.

Zwingliforsehung.
«Der fyrtäglich predicant in Caesarea».

In dem Werk «Vber D. Martin Luters Buch, Bekentnuß genannt, zwo
antwurten Joannis Ecolampadii vnd Huldrychen Zuinglis» schreibt Zwingli
im Erstdruck von 1528 auf S. VIIv und Vlllr (nicht ganz genauer
Nachdruck in der Zwingliausga.be von Schuler und Schultheß II, 2, 1832, S. 104) :

«Jetz ist kein wunder me, das der fyrtäglich predicant in Caesarea, der
den silbrinen dolclien uff dem hindren gebunden treyt, sagt, er sye nun
durch Luters büch gantz hericht, das da fleysch und blut sin muß, oder
aber wir sygind Nestorianer.»

Im heutigen Deutsch: «Jetzt ist es kein Wunder mehr, daß der
feiertäglich aufgeputzte Prädikant in Caesarea, der den silbernen Dolch auf
dem Hintern gebunden trägt, sagt, er sei nun durch Luthers Buch ganz
unterrichtet, daß Fleisch und Blut da (im Abendmahl) sein müßten, oder
aber wir seien Nestorianer.»

Wer ist der «fyrtäglich predicant»? Viererlei wissen wir von ihm:
Er wirkt in «Caesarea», trägt einen silbernen Dolch, huldigt der
Abendmahlslehre Luthers und bezichtigt die Zwinglianer des Nestorianismus. Von
den beiden letzten Zügen läßt sich nachweisen, daß sie auf den evangelischen

Pfarrer Benedikt Burgauer zutreffen (siehe über ihn Kritische Zwing-
liausgabe Bd. VIII, 1914, S. 343 Anm. 1). Auf der Berner Disputation



Notizen und Glossen 397

(Januar 1528) bekannte er sich zur Abendmahlsanschauung Luthers und
bezeichnete die Christologie Zwingiis als nestorianisch (siehe Burgauers
Voten in der Krit. Zwingliausgahe Bd. VI, Lieferung 109—111, 1939, S.

299 f., bes. 324 und 366). Zwingli, der der Disputation anwohnte, war ihm
sofort scharf entgegengetreten. Nach der Rückkehr von Bern begann
Zwingli mit der Niederschrift seiner «Antwort auf Luthers Buch, Bekenntnis

genannt», in der der Zusammenprall mit Burgauer in den spöttischen
Worten, die wir oben zitiert haben, nachklingt.

Offenbar trug Burgauer auf der Berner Disputation einen silbernen
Dolch, was das Mißfallen Zwingiis erregte. Es muß sich dabei, laut freundlicher

Mitteilung des — inzwischen verstorbenen — Konservators der
Waffensammlung des Landesmuseums in Zürich, Dr. E. A. Geßler, um den sog.
Schweizerdolch handeln. Dieser war das Abzeichen des Offiziers und des
vornehmen Bürgers. Man trug ihn am Gürtel auf der rechten Seite, doch
finden wir schon in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts Belege, die eine
Tragart auf dem Rücken, beim kurzen Wams über dem Hintern, zeigen.
(Abbildungen solcher Dolche bei E. A. Geßler: Führer durch die
Waffensammlung des Schweizerischen Landesmuseums, 1928, Tafeln 9 und 10.)
Daß damals im Kanton Zürich das Tragen eines silbernen Dolches durch
einen Pfarrer Anstoß erregte, ersehen wir aus den Akten der Zürcher
Synode vom April 1528 (E. Egli : Actensammlung zur Geschichte der Zürcher

Reformation, 1879, S. 604 und 609).
Burgauer war, als Zwingli die obige Stelle niederschrieb, Pfarrer an

St. Johann in Schaffhausen. Unter Caesarea ist also Schaffhausen zu
verstehen. Wollte Zwingli mit diesem Decknamen andeuten, daß Schaffhausen
noch bis vor kurzem (bis 1501) deutsche Reichsstadt (Kaiserstadt
Caesarea) gewesen war?

Wenn Zwingli seinen Angriff gegen Benedikt Burgauer in verhüllter
Form führt, so sicher deshalb, weil er die Kirche Schaffhausens nicht öffentlich

bloßstellen will.
(Weitere Beiträge folgen.)
Zürich. Fritz Blanke.

Notizen und Glossen.
Zeitschriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1951/4: Martin Luthers

Bedeutung für das evangelische Wirtschaftsethos (G. Wünsch) ;

Zusammenarbeit der kirchlichen Richtungen (W. Bremi). Kirchenbl. f. d. ref.
Schweiz 1951/14: Der kollektive Massenmensch vor dem Evangelium (W.
Pommer); 15: Die Staatsideologie Ludwigs XIV. u. die Protestanten
Frankreichs (J. Chambon) ; Evangelisation u. Probeband (G. Siegenthaler)

; Unsere Stellung zur Kirche in Ungarn (G. Wieser); 16: Die
Staatsideologie Ludwigs XIV. u. die Protestanten Frankreichs, Schluß (J. Chambon)

; Indien u. der Kommunismus J. C. Bennet) ; 17 : Macht die Macht
böse?, Referat am Berliner Kirchentag 1951 (H. Vogel); Lagerromantik
— Gemeindebau (W. Mannweiler); 18: Oekumenische Ganzheit der
Gemeinde (W. Tanner) ; Zur Geschichte des eidgenössischen Bettages (R.


	Miszellen

