
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 385

lieh und seelisch aufrieb. Der Friede, der ihn in dieser Unruhe
umfing, kam ihm von derselben Seite, von der auch seine
Unruhe kam. Er ist der Friede, der sich nach seiner von ihm selbst
verfaßten Grabinschrift in der Gnade erfüllt, «ewig, ewiglich
mit Jesus zu sprechen».

Strengelbach/Kt. Aargau. Eduard Bueß.

Rezensionen.

Hans Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und
Spätjudentum (Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament, hrsg. v. J. Jeremias und O. Michel, Nr. 2),
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1951, VI u. 295 S.

DM. 24.—.

Daß das Neue Testament das Weltbild seiner Zeit teilt und
in vielen seiner Aussagen voraussetzt, ohne davon zu reden,
ist ein unbestreitbarer Tatbestand. Freilich haben die Theologen

zu diesem Tatbestand die verschiedensten Stellungen
eingenommen: von dem selbstverständlichen oder ausdrücklich
verteidigten Festhalten an diesem Weltbild bis zur unreflek-
tierten oder grundsätzlichen Eliminierung aller mit dem antiken
Weltbild zusammenhängenden Züge der neutestamentlichen
Verkündigung werden alle möglichen Standpunkte bis zur
Gegenwart vertreten. Und das Problem ist neuerdings wieder
besonders aktuell und umstritten geworden durch die
Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmanns Forderung einer
konsequenten Entmythologisierung des NT, die eine völlige Lösung
vom antiken Weltbild einschließen soll (vgl. ThZ 1950, 823/5).
Weil so das NT über das von ihm vorausgesetzte Weltbild nur
sehr unvollkommen Aufschluß gibt und weil andererseits die
Rolle dieses Weltbilds im NT von neuem umstritten ist,
benötigt die Forschung dringend Untersuchungen, die in
religionsgeschichtlichem Rahmen Einzelfragen des nt.lichen
Weltbildes abklären.

Es ist darum sehr dankenswert, daß sich Hans Bietenhard
in seiner Berner Habilitationsschrift die Aufgabe gestellt hat,
die nt.liehe Vorstellung vom Himmel auf dem Hintergrund
ihrer spätjüdischen Voraussetzungen allseitig darzustellen. Er

25



386 Rezensionen

geht dabei so vor, daß er nach einer Einführung, die die
jüdischen Quellen sehr summarisch auf ihre Anschauung über die
Zahl der Himmel abhört, die die Namen der Himmel aufzählt
und allzu breit den babylonischen Hintergrund der jüdischen
Vorstellungen schildert, in 10 Kapiteln die einzelnen Vorstellungen

über die Gestirne und Zeichen am Himmel, über den
Himmel als Gottes Wohnstatt, über die Engel und den Himmel

als Ort des Heils oder Unheils beschreibt und mit einer
vergleichenden Zusammenfassung schließt. Es ergibt sich
dabei, daß die Anschauungen über die Zahl der Himmel, über
den Ort der Sterne an den Himmeln, über den Platz des
Paradieses und des Straforts usw. sehr stark zwischen den einzelnen

Quellen variieren und daß bestimmte Vorstellungen wie
die vom himmlischen Jerusalem oder von Henochs Erhöhung
sich nur in ganz vereinzelten Quellen finden. Ueber die
Bezeugung aller dieser Vorstellungen wird man bei B.
ausreichende Belehrung finden, und umfangreiche Register
erleichtern die Auffindung jeder Einzelheit. Die jüdischen
Quellen sind wohl vollständig auf Grund der UeberSetzungen
von Wünsche, Kautzsch und Charles und der Sammlungen
Billerbecks verarbeitet. Da für die rabbinischen Texte nur die
Fundstellen in den Uebersetzungen angegeben werden, sind
offenbar die Urtexte nicht herangezogen worden, was im
allgemeinen die Zuverlässigkeit nicht beeinträchtigen dürfte, aber
doch eine letzte Sicherheit dem Leser verunmöglicht. Bedenklicher

als dieser Mangel ist aber die Tatsache, daß B. die
jüdischen Quellen im allgemeinen (Ausnahmen betreffen fast nur
die ganz späten mittelalterlichen Midraschim mit ihren
fortgeschrittenen kosmologischen Spekulationen) einfach anführt,
ohne über das Alter der einzelnen Vorstellungen durch
Beachtung der Bezeugung Ueberlegungen anzustellen. Die Folge
davon ist, daß z. B. die Vorstellung, daß sich die Sonne in einem
Futteral befinde, angeführt wird (S. 83), obwohl die Quelle
(Qohelet Rabba) aus dem frühen Mittelalter stammt; und daß
ein Dämonenfürst zur himmlischen Akademie Zutritt habe,
bezeugt gar erst ein aus dem 17. Jahrhundert stammendes
Sammelwerk (S. 187, Anm. 2). Bleibt so dem Benutzer nichts
übrig, als die Frage nach dem Alter einer Vorstellung selber
zu untersuchen, so wird auch nicht gefragt, ob die Tatsache,



Rezensionen 387

daß Gott «gerade in den späteren Midraschim in immer weitere
Ferne gerückt wird» (S. 265), nur eine Verstärkung älterer
Anschauungen oder eine späte Neubildung bedeutet.

Aber B. will ja nicht nur die spätjüdischen Vorstellungen
darstellen, sondern aufzeigen, daß die urchristlichen
Himmelsvorstellungen in diesen Rahmen hineingehören und inwiefern
sie sich unterscheiden. So werden die nt.lichen Stellen jeweils
mitbehandelt; und ergibt sich für manche Stellen nur, daß sie
unbetont eine spätjüdische Vorstellung aufnehmen, so zeigt
sich hei anderen, daß sie so unbestimmte Angaben machen, daß
sieh die zugrunde liegende Vorstellung nur annäherungsweise
ermitteln läßt (so ist unklar, ob Paulus 2. Kor. 12, 2 ff. im Paradies

den Ort gesehen hat, wo die verstorbenen Gerechten schon
sind oder erst sein werden) oder daß die jüdischen Vorstellungen

durch die neue christliche Verkündigung umgebogen
werden (die Thronvision Apk. 4 f. ist durch die Einfügung der
sieben Geister und des Lammes umgestaltet, wofür freilich kein
«Erleben» der Grund zu sein braucht; von Jesus wird nicht
eine Himmelsreise, sondern die Herabkunft vom Himmel
berichtet, J oh. 3,13 ff. ; an die Stelle der Entsprechung von
himmlischem und irdischem Jerusalem tritt die Erwartung des

zukünftigen Jerusalems; der Satan ist seit Christi Erhöhung aus
dem Himmel verbannt). Aus diesen Ausführungen wird man
nur mit Zustimmung lernen können. B. will nun aber auf
Grund dieser Vergleiche die verschiedene Haltung des Judentums

und Urchristentums zur Kosmologie bestimmen: im NT
sind nicht die kosmologischen Anschauungen, sondern die
christologischen wesentlich; «im Spätjudentum dagegen
gehören kosmologische Belehrungen auch zur Verkündigung»
(S. 251). Daraus ergibt sich für B., daß «die Botschaft des NT
ablösbar ist von einem bestimmten Weltbild» und nicht mit
einer bestimmten Kosmologie fällt (S. 254). «Das Kreuz ist die
Ueberwindung des kosmologischen Kerygmas der Apokalyptik
und des Rabbinats, es ist die Befreiung der christlichen
Botschaft von der Bindung an ein bestimmtes Weltbild» (S. 263).
Damit scheint mir freilich ein wesentlicher Sachverhalt sehr
unzureichend umschrieben. Denn natürlich ist es richtig, daß
das nt.liehe Kerygma nicht an das antike Weltbild gebunden
ist, aber das gilt genau so für die spätjüdische Heilslehre; und

25»



388 Rezensionen

natürlich ist es richtig, daß im NT die Kosmologie nicht
zentrale Bedeutung hat, aber das gilt auch für wesentliche Teile
des spätjüdischen Schrifttums, und ohne eine grundsätzliche
Unterscheidung von Eschatologie und Apokalyptik kommt
man hier schwerlich zu einem befriedigenden Resultat. Und
natürlich ist es schließlich auch richtig, daß das Kreuz als das
entscheidende Heilsgeschehen dafür kennzeichnend ist, daß
das NT in seiner zentralen Verkündigung nicht Kosmologie
oder spekulative Welterklärung, sondern ausschließlich
Heilsbotschaft für den von Gott entfremdeten Menschen bieten will.
Aber diese Ablösung der Eschatologie von der Apokalyptik
durch Jesus und das Urchristentum ist doch auch im
Spätjudentum zum Teil so stark vollzogen, daß man hat fragen
können, oh nicht die Apokalyptik Sache kleiner Sonderkreise
gewesen sei; und auch das NT ist ja von apokalyptischen
Interessen nicht durchwegs frei (daß die Apokalypse von Joh. 3,
13 nicht betroffen werde — «denn diese ist im Heiligen Geiste
geschenkte Prophétie» S. 253 —, ist eine unbewiesene und
geschichtlich unbeweisbare Behauptung). Eine Abgrenzung des

NT vom Judentum muß darum mehr ins Zentrum der
beiderseitigen Heilsauffassungen vorstoßen, wenn sie den Sachverhalt

ausreichend beschreihen will. Darum bleibt die materialreiche

Arbeit im letzten unbefriedigend, wird dagegen als
Ueherschau über die Fülle der Vorstellungen und als
sorgfältige Erörterung einzelner Texte eine wertvolle Hilfe sein.

An Einzelheiten sei noch bemerkt, daß die Schreibung «Thosephta,
Thannait» usw. neben «Talmud» nur störend wirkt. — Die Literatur ist
gelegentlich abgekürzt zitiert, ohne daß sich ein erklärender Verweis fände
(«Meyer, Hellenistisches» S. 187 Anm. 1, 222 Anm. 1). — Daß Henoch 71

entweder eine christliche Schrift in jüdischer Bearbeitung oder jüdische
Polemik gegen christliche Menschensohntheologie sein müsse (S. 148), ist
ebenso unwahrscheinlich wie die Annahme, daß die Ascensio Jesaiae aus
Phil. 2, 7 ff. herausgesponnen sei (S. 218 f.). — Hätte der Satz: «Daß aber
die Trinitätslehre etwas Anderes ist als Tritheismus, das kann man Juden,
Mohammedanern und judaisierenden christlichen Theologen bis auf den
heutigen Tag nicht klar machen» (S. 265) nicht weniger verletzend formuliert

werden können, zumal der Verf. auf derselben Seite unklar zwischen
«hinitarisch» und «trinitarisch» abwechselt?

Mainz. Werner Georg Kümmel.



Rezensionen 389

Harold S. Bender, Conrad Grebel, ca. 1498—1526, the founder
of the Swiss Brethren, sometimes called Anabaptists, erschienen

in: Studies in Anabaptist and Mennonite history, hg. von
The Mennonite Historical Society, Goshen College, Goshen,
Indiana, 1950, 326 Seiten mit 7 Tafeln.
Auf Grund eines umfassenden Materials und nach verschiedenen

Vorarbeiten legt Harold S. Bender, der gelehrte
Kirchenhistoriker des Mennonitischen Goshen College in USA, eine,
jedenfalls für lange Zeit, abschließende Biographie Conrad
Grebels, des Begründers des schweizerischen Täufertums und
damit des Freikirchentypus der neuern Kirchengeschichte, vor.

In sorgfältig durchgeführten Untersuchungen dringt Bender
zu den geschichtlichen Tatbeständen durch und räumt dabei
mit viel irrigen Vorstellungen und Ueberlieferungen, die sich
um Grebel und die Entstehung des schweizerischen Täufertums

gelegt hatten, auf.
In den ersten Kapiteln ist vom Studium des jungen Zürcher

Junkers in Basel, Wien und Paris und von dem dort sich
vollziehenden Hineinwachsen in den Humanismus die Rede. Dabei
kommt Bender zum Schluß, daß Grebel nicht von Erasmus
beeinflußt gewesen sei, und daß man daher auch das Täufertum
nicht, wie es bisher oft geschah, in weitgehendem Maße von
Erasmus ableiten dürfe: «In the humanist period from 1514 to
1522 no contribution was made to Grebel's theological thinking
by his friends and teachers such as Vadian, Glarean and Beral-
dus; our previous conclusions also rejected the idea of any
personal influence from more religiously-minded humanists
of the type of Erasmus and Faber Stapulensis.»

Dagegen ist es Zwingli gewesen, unter dessen Einfluß Grebel

aus einem paganistischen Humanisten zu einem lebendigen
Christen wurde: «the source of his renewal was not in the past,
not in his earlier humanistic training; for the forces which
brought the renewal came out of the present; Grebel had heard
the Word of God in the preaching of Zwingli; he had found it
in Bible study with Zwingli and his friends in the intimate
circle of Zurich ; and he must also have found it in the quiet of
his own soul as he read the Bible for himself.» Diese «Wiedergeburt»

Grebels verlegt Bender in den Frühling des Jahres
1522.



390 Rezensionen

Aber das Zusammengehen mit Zwingli dauerte nicht lange.
Bereits nach der zweiten Zürcher Disputation vom Oktober
3523 trennten sich die Wege, weil Grehel der Ueberzeugung
war, daß Zwingli an dieser Disputation die Sache des
Evangeliums dadurch verraten habe, daß er die Durchführung der
Reformation in die Hände des Rates legte: «The two men made
opposite decisions and from here their ways separated; in fact
it is from the decision on this point that two major roads
branch off in church history; one road led hy way of Zwingli
into the state church, while the other road led by way of Grebel
and the Swiss Brethren into the free church; the decision of
Conrad Grebel to refuse to accept the jurisdiction of the Zurich
council over the Zurich church is one of the high moments of
history.»

Ein zweiter Band, der die Briefe Grebels bringen soll,
befindet sich in Vorbereitung. Hoffentlich kann er bald erscheinen.

Basel. Ernst Staehelin.

Auguste Lacoste, Le grand Refuge (1685—1700), particulièrement

en Suisse ; Sources et bibliographie. Publications de la
Société suisse d'Etudes généalogiques, Série I, fascicule 19,
Bern 1951, 23 pg. Fr. 1.75.

Die Geschichte des französischen Protestantismus ist aufs
engste mit derjenigen der Reformationskirchen in Deutschland,
in den Niederlanden und besonders in der Schweiz verflochten.
Unserem Lande schenkte Frankreich einen Calvin, Farel und
Beza. Zugleich übten aber auch die Zentren der schweizerischen

Reformation nach Westen einen starken Einfluß aus.
Seither brachen die kirchlichen Beziehungen nie mehr ab. Sie
wurden von größter Bedeutung in der 2. Hälfte des 17. und der
1. Hälfte des 18. Jahrh., als Ludwig XIV. durch die Aufhebung
des Ediktes von Nantes daranging, der R.P.R. (Religion
Prétendue Réformée) den Todesstoß zu versetzen. Ein großer Strom
hilfesuchender Glaubensflüchtlinge ergoß sich in die Schweiz,
wo das Möglichste zu ihrer Hilfe unternommen wurde. Nach
dem Grand Refuge war es die Eglise du Désert, die der brüderlichen

Fürsorge bedurfte.
Die Erforschung des Refuge mit seinen Voraussetzungen



Miszellen 391

und Folgen ist weit davon entfernt, abgeschlossen zu sein.
Schon ein flüchtiger Blick in die letzten Jahrgänge des Bulletin

de la Société de l'Histoire du Protestantisme français, das
seit 1852 erscheint, überzeugt davon. Zu weitern Studien bietet
nun die vorliegende Broschüre willkommene Handreichung.
Der Verfasser, Nachfahre der aus dem Languedoc geflüchteten
und in Pforzheim seßhaft gewordenen Familie La Coste,
bemühte sich seit Jahren um hugenottische Familienforschung
und die allgemeine Geschichte des französischen Protestantismus.

Er ließ sich keine Mühe verdrießen, die großen Archive
zu erkunden, die Dokumente zur Geschichte des genannten
Zeitraumes enthalten; Veröffentlichungen zusammenzustellen,
die neue Ergebnisse vermitteln. Das Resultat liegt in diesem
Heft von 23 Seiten vor, das den leider gekürzten zweiten Teil
eines vor der Société suisse d'Etudes généalogiques gehaltenen
Vortrages bietet. Der erste, einer kurzen Einleitung folgende
Teil berichtet über die Bestände der Archive in Frankreich,
der Schweiz, Deutschland und den Niederlanden, mit Standortnotizen

und Hinweisen auf besonders zu Beachtendes, wie z. B.
die Serie TT der Archives Nationales zu Paris, oder die
reichhaltige, noch keineswegs ausgeschöpfte Collection Court der
Bibliothèque universitaire et publique in Genf. Im zweiten Teil
findet sich die Bibliographie in schöner Fülle, mit besonderer
Ausführlichkeit schweizerischer Untersuchungen. Ein
Hinweis auf die «Sociétés, Bibliothèques, Musées consacrés à l'histoire

du protestantisme français» in Europa und USA. schließt
den Ueberblick ab. — Wünschbar wäre die Weiterführung des

Begonnenen, etwa im Sinne der bibliographischen Angaben des
Buches von Samuel Mours «Le Protestantisme en Vivarais et

en Velay» (1949).
Zürich. Rudolf Pfister.

Miszellen.
Die hebräischen und aramäischen Handschriften aus Palästina.

Von dem überraschenden Handschriftenfund in Palästina war in den
letzten Jahren in der Tagespresse wie in wissenschaftlichen Blättern öfter
zu lesen. Wenn in der ThZ erst jetzt darüber berichtet wird, so hat das
den Vorteil, daß manche Fragen schon einigermaßen abgeklärt sind und
man sich auf das Wesentliche konzentrieren kann. Für eingehendere Orien-


	Rezensionen

