Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 5

Artikel: Zu einem theologischen Begriff des Schonen
Autor: Buess, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schonen 366

Wesen fremd und habe dementsprechend auf deutschem Boden
nicht tiefgreifend gewirkt, zu entkraften. Weitere Forschung
wird bestidtigen, dall die deutsche Scholastik von betrichtlicher
Lebenskraft war. Ihre originellste und zugleieh (wesensmifBig)
«deutscheste» Leistung wird aber wohl die Stuttgarter Ueber-
setzung bleiben, die uns Morgan-Strothmann in ihrer Ausgabe
auf so iiberraschende und schione Weise erschlossen haben.
Schiers/Kt. Graubiinden. Kurt Ruh.

Zu einem theologischen Begriff des Schénen.

Probevorlesung vor der Theologischen Fakultdt
der Universitdt Basel am 22. Mai 1951.

Ich méchte das Thema als Frage formulieren: Gibt es einen
theologischen Begriff des Schonen? Diese Frage richtet das
theologische Denken an sich selbst. Aber indem es sich selbst
fragt, kann es nicht bei sich selber stehen bleiben. Theologie
ist nie allein mit sich selbst, sondern stets auf das Wort der
Heiligen Schrift als auf ihr konkretes Gegeniiber bezogen. So
richtet sich unsere Frage an das Wort der Heiligen Schrift, sie
richtet sich letztlich an das in ihm sich bezeugende Wort
Gotles selber. Von ihm erwarten wir die Antwort.

Es ist alles andere als selbstverstindlich, daBl das Schone in
den Kreis der Begriffe gehoért, in denen die Theologie sich
ihrem einen und ausschliefllichen Gegenstand, dem verborgenen
Gott in seiner Selbstbezeugung, offenhélt. Das Schone ist zu-
nichst Gegenstand einer allgemeinen, allgemeinzuginglichen
Erfahrung und also Gegenstand einer allgemeinen, der mensch-
lichen Vernunft als solcher aufgetragenen Besinnung. Es ist
zundchst ein philosophisches Problem. Weit mehr als etwa das
Gute und Wahre ist es auf eine Interpretation festgelegt, die
sich im Umkreis allgemeiner Erfahrung und Besinnung, neu-
testamentlich gesprochen: im Umkreis dieses «Kosmosy hilt.
Es scheint weit weniger als das Gute und Wahre iiber den
Umkreis dieses Kosmos hinauszuweisen. Ist es nicht das
Kosmische, Profane schlechthin, das Kosmische in seiner
reinsten Verkldrung, aber ebenso das Kosmische, Welt in ihrer
Weltlichkeit? Ist es nicht auch uns, auch uns als Theologen



366 E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schonen

und Gliedern der christlichen Gemeinde zunidchst und un-
mittelbar als dieses Kosmische, um nicht zu sagen Heidnische,
gegenwirtig? Das Zeugnis der Theologiegeschichte jedenfalls
gibt zu denken. Wo rechtschaffen Theologie getrieben wurde,
da blieb der Begriff des Schonen zumeist schlicht drauflen. Wo
er in den Umkreis theologischer Begriffe aufgenommen wurde,
da horte die Theologie zumeist auf, rechtschaffene Theologie
zu sein. Kann er uns wirklich nur um den Preis des Verrats
an der Sache der Theologie interessant werden?

Uns Abendldndern des 20. Jahrhunderts ist er unmittelbar
in der Gestalt vertraut, die er in der letzten groflen kpoche
abendlédndischen Humanismus, im deutschen Idealismus der
Goethe-Zeit, empfangen hat. Ob wir wollen oder nicht, wir
denken das Schone in den Gedanken, die damals, im Schatten
Mozarts und Goethes, gedacht wurden. Wir miissen uns kurz
Rechenschaft geben iiber Inhalt und Richtung jenes Denkens.
Wie verstanden jene Zeitgenossen Mozarts und Goethes das
Schone, wie verstanden sie sich selbst als Menschen, denen
durch Mozart und Goethe die Augen fiir das Schone gedfinet
worden waren?

Die Grundbeziehung, in der sich jenes Denken bewegt, ist
die Kantische zwischen Ich und Erscheinungswelt, zwischen
Freiheit und Sinnlichkeit, der sich bei Schiller die allgemeinere
zwischen Natur und Geist, bei Schelling, Schleiermacher,
Hegel, in neuer Wendung bei Schopenhauer die metaphysische
zwischen Wirklichkeit und Idee unterschob. Im Rahmen dieser
Gegensitze erschien das Schone als ihre Verséhnung. Schon
bei Kant hilt die dsthetische Vernunft die Mitte zwischen
der an die Sinnenwelt gebundenen theoretischen und der in
sich freien, selbstgewissen praktischen. Schiller weist der &s-
thetischen Anschauung die geistesgeschichtlich-pidagogische
Funktion zu, die sinnliche Natur zu so edler Empfindung zu
erheben, daB sie in sich selbst sittlich gerechtfertigt und voll-
kommen ist. Nach dem Schelling des «transzendentalen Idealis-
mus> ist die Kunst als die hochste Synthesis aller Vernunfts-
titigkeiten das wahre Organon der Philosophie: in ihr findet
der Mensch, was er als theoretisches und praktiches Ich um-
sonst sucht: sich selber in der verwirklichten Einheit seiner
selbst. Wie kommt das Schone zu dieser Mittelstellung, inwie-



E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 367

fern 16st sich in ihm die Spannung? Vergegenwirtigen wir uns
den Gegensatz — der beim monistischen Zug dieses Denkens
doch immer ein sehr relativer bleibt! — in seiner ganzen Schérfe!
Der Geist auf der einen Seite ist, als Idee verstanden, das letzte
gottliche Geheimnis des Daseins schlechthin: aus seiner eigenen
Tiefe leuchtend, ist er Quelle allen Lichts; als das in sich Freie
schlechthin notwendig, als das unbedingt Notwendige Inbegriff
aller Freiheit; Einheit, die, im Unterschied zur armen, aus-
schlieflichen Einheit des Verstandes, die Mannigfaltigkeit der
Moglichkeit nach in sich schliefit; Zielgewillheit, die, im Unter-
schied zum bloflen Begriff des Zwecks und Ziels, das Zweck-
fremde als ein zu Ueberwindendes mit voraussetzt. Wie kann
es geschehen, dafl sich der Geist, als dieses Geheimnis ver-
standen, der Natur eint? Natur, das ist auf der andern Seite,
was immer Inhalt unserer Erfahrung wird, was immer sich
unserer innern und dullern Anschauung aufdringt, das Ge-
gebene, das massiv und konkret Wirkliche: jenes Gemisch von
Kosmos und Chaos, von Zufall und Notwendigkeit, von Dauer
und Wechsel; jenes harte Nebeneinander von seelenloser Kor-
perlichkeit und der Verkorperung bediirftiger Seele; jenes Hin
und Her zwischen Gut und Bése, zwischen Krieg und Frieden,
zwischen Lebenserfiillung und Lebensverlust, das uns nur all-
zu vertraut ist. Wie kann es geschehen, dafl Natur, als dieses
Handgreifliche und Gegebene verstanden, sich dem Geiste eint?
Wie wird das Ideelle wirklich, das Wirkliche ideell? Jene Zeit
antwortet mit dem Hinweis auf das Schéne. Aber nun eben:
inwiefern ist das Schone diese Verséhnung? Es ist es als die
reine Form freier Notwendigkeit, im Mannigfaltigen sich be-
wihrender KEinheit, im Zweckfremden sich durchsetzender
Teleologie: diese F'orm ndmlich, sofern sie sich am empirisch
Wirklichen als ihrem Stoff ausprigt. Im Schonen legt sich die
Idee der Wirklichkeit als reine Form iiber, die den Inhalt als
solchen, indem sie ihn verklirt, unangetastet 1afit. Im Schénen
geht das Wirkliche in die reine Form ein, die die Idee, indem
sie sie zur Darstellung bringt, frei und unberiihrt 1a8t. Das
Schoéne ist, mit Schiller zu reden, der von der Idee zur Wirk-
lichkeit hin denkt, «Freiheit in der Erscheinung», nach Goethe,
der umgekehrt vom Wirklichen zur Idee hin denkt, «das Le-
bendige in seiner grofbten Vollkommenheity, nach Hegel, der



368 E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schinen

dialektisch zwischen beiden Gesichtspunkten schwebt, «das
sinnliche Scheinen der Idee». So oder so ist es das Anschau-
liche, sofern es ins Licht des Geheimnisses tritt, das Geheimnis,
sofern es anschaulich wird. Schon ist also die Naturerschei-
nung, die kraft der sie iiberspielenden reinen Form der Ein-
heit mit dem Geist zusammenklingt. Schén ist die geschicht-
liche Entwicklung und Verwicklung, in deren Verlauf die reine
Form der Zielstrebigkeit aufleuchtet. Schén ist die Seele, die
in ihrer alltdglichen Wirklichkeit das Gesetz der Freiheit er-
fiillt, der die Freiheit zur Natur geworden ist. Schon ist das
Kunstwerk, das als die geistige Leistung, die es ist, spielend
und absichtslos zustande kommt wie ein Gebilde der Natur,
das als das Natiirliche, Gegebene, Seelisch-Leibliche, das es ist,
in der Klarheit und im Geheimnis des Geistes steht. — Subjek-
tiv entspricht dem Schonen jene reine Genugtuung, jene Weite
und Gelostheit, die da entsteht, wo Eigeninteresse und Pflicht-
bewulitsein schweigen und die Not alltiglicher Selbstbehaup-
tung und Selbstiiberwindung zuriickbleibt. Das Schéne schafft
nicht unbedingt Liust und Genuf}, wohl aber jene hohere Heiter-
keit, die iiber dem Gegensatz von Liust und Unlust steht, jenes
verweilende Betrachten und Empfangen, das satt und reich
wird in seinem Gegenstand. So spiegelt sich im subjektiven
Verhalten die Versohnung wider, die das Schone objektiv ist.

Wir konnen hier nicht auf die Geschichte eingehen, die
dieser Begriff in jener Zeit, die, verdeckt und verschiittet, auch
noch die unsere ist, erlebte.” Wir erinnern nur gerade daran,
dall mit seiner Kraft und Wahrheit sofort auch seine Proble-

1 Ich erinnere nur gerade daran, dal die Aesthetik des deutschen
Idealismus auch ihre theologisch orientierten Vertreter gehabt hat. Martin
Deutiger, katholischer Priester und Professor der Philosophie in Miinchen,
hat in seinem Hauptwerk «Grundlinien einer positiven Philosophie als
vorldufiger Versuch einer Zuriickfithrung aller Theile der Philosophie auf
christliche Prinzipien», dessen 1845 f erschienener vierter und fiinfter
Band die Aesthetik bildet, den Versuch unternommen, Schelling ins katho-
lisch Christliche zu iibersetzen. Auf protestantischer Seite wiire vor allem
der als Evangelienkritiker bekannt gewordene Christian Hermann Weille
zu nennen, dessen 1830 erschienene ¢Aesthetiky eine im Sinne Hegels kon-
zipierte Idee des Schionen in einem christlich-theistischen Gotteshegriff zu
verankern sucht. Vgl. zum Ganzen: Eduard von Hartmann, Die Deutsche
Aesthetik seit Kant, Berlin 1886.



E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 369

matik sichtbar wurde. Die Fragen lieflen sich nicht unter-
driicken. Wie verhilt es sich mit der Verséhnung des Gegen-
satzes im Schonen? Ist sie, vom Wirklichen her gesehen, nicht
Schein, blofler Schein, ein Traum, der beim Erwachen zer-
rinnt? Ist sie von der Freiheit, vom Geist, von der Idee her
gesehen nicht Spiel, ndmlich bloBes, leeres Spiel, Spiel, in das
der Geist als blofe, leere Form eingeht, wihrend er nach seiner
Substanz und Wahrheit unerlést drauflien bleibt? Doch auch
wo er als Lebensprinzip versagte, blieb der ésthetische Idealis-
mus als Moglichkeit neuer Wiirdigung des Schoénen in Kraft.
In jener Zeit war das Abendland noch einmal bei sich selber,
und wir werden, wenn wir uns klar werden wollen, was uns
das Schone weniger faktisch gibt, als zu geben verheillt, was
das Schone seiner Idee, seiner wahren Meinung nach ist,
unvermeidlich in den Bahnen denken, die jene Minner, die
Zeitgenossen Mozarts und Goethes, freilegten. Wir werden
unvermeidlich selber jener Zeitgenossen. —

Das ist es, was wir, indem wir an unsere F'rage herantreten,
als Fragende selber in Frage gestellt, mitbringen. Es ist ein
Denken, das das Schone als das Wunder versteht, in dem das
Geheimnis des Geistes im anschaulich Wirklichen als dessen
reine Iformung aufleuchtet.

Wir wissen es zum vorneherein: was wir mitbringen, ist als
unser Eigentum und Ausdruck untauglich, das Werk mitzu-
treiben, das der Theologie aufgetragen ist. Die Voraussetzun-
gen, auf die sich die Theologie griindet, sind zu verschieden
von denen, auf die sich jene allgemeine, philosophische Aesthe-
tik bezieht. Zwischen dem Grund und Licht theologischen
Erkennens und dem Reich, in dem das Schone herrscht, ist
eine Grenze gezogen, die damit, dal sie vielleicht mitten durch
uns hindurchgeht, als klare, scharfe Grenze nicht aufgehoben,
sondern nur bestétigt ist. Theologie ist ja KErkenntnis des
Glaubens, sofern sie sich wissenschaftlich-methodischer Be-
miihung unterwirft. Der Glaube aber ist Glaube an den ver-
borgenen Gott in seiner freien Selbstbezeugung. Als Glaubende
stehen wir vor dem Gott, der hoch erhaben ist iiber die Be-
ziehung von Geist und Natur, in der jene Zeit das gottliche
Geheimnis erfihrt. Wir stehen in der Beziehung drin, die der
verborgene Gott selber mit uns gekniipft hat. Und diese Be-

24



370 E. BuepB, Zu einem theologischen Begriff des Schénen

ziehung ist vollig anderer Art als jene zwischen Vernunft
und Erscheinungswelt, zwischen Geist und Natur, zwischen
Idee und Wirklichkeit. In ihr sind wir uns selber als Zeit-
genossen Mozarts und Goethes fremd geworden. Der Gegensatz,
an dessen Ueberwindung wir glauben, ist der zwischen dem
heiligen Gott und dem siindigen Geschopf — angesichts dieses
Gegensatzes, angesichts der Miihe, des Kampfes, des Opfers,
das seine Ueberwindung kostet, angesichts des Lebens und
Sterbens Jesu Christi ist es sinnlos und lédsterlich, von Span-
nung im Sinne jener Aesthetik zu sprechen. So ist es angesichts
des Friedens, an dem wir glaubend teilhaben, sinnlos, von
Harmonie und Schénheit in jenem Sinn zu sprechen. Das Ge-
heimnis, das hier als das Geheimnis Gottes selber offenbar
wird, ist das einer Freiheit, die unmoglich mit jener ideellen
zusammen genannt werden kann. Die Freiheit, die hier waltet,
ist urbildlich die der Liebe, in der sich Gott selber seiner ent-
dulert, um in der Solidaritét mit dem siindigen Geschdopf, selber
Geschopf in der Knechtsgestalt der Siinde, der ewige, heilige
Gott zu sein; sie ist abbildlich diejenige des Menschen, dem es
in Gnaden geschenkt ist, als der, der er als Geist und Natur
faktisch ist, zu sterben, um fortan als Lobpreis der Liebe Gottes
zu leben. Die Form, um die es im Blick auf Gott und seine
Offenbarung allein gehen kann, ist urbildlich keine andere als
die jener freien Gnade, die alle uns gegebene Form und An-
schaulichkeit zerbricht; sie ist abbildlich die des uns in unsern
Tod hineingeschenkten Lebens in dieser Gnade, das nicht
weniger aller runden, schénen Anschaulichkeit spottet. Nein,
Gottes Offenbarung und Gabe ist nicht schon in dem Sinn, in
dem jene Aesthetik von Schonheit spricht, und so ist, was diese
Aesthetik schon nennt, nicht gottlich in dem Sinn, in dem Gottes
Offenbarung und Gabe gottlich ist. Im Licht der Offenbarung
Gottes gesehen, ist jenes Schone nicht gottlich, sondern krea-
tiirlich, nicht ewig, sondern verginglich, nicht in sich giiltig,
sondern allein durch Gottes schaffende, bewahrende Geduld
und Giite. Wem das verborgene Licht Gottes und seiner Offen-
barung aufgegangen ist, fiir den hat jene Schonheit ihre ban-
nende Gewalt verloren. So griindlich verloren, dafl er sich, statt
mit Petrarca ins Brevier zu fliichten, in aller Einfalt und Auf-
geschlossenheit ihrer freuen kann. —



E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 371

So mull, was wir von uns aus mithringen, mit in das Ge-
richt, in den Tod hinein, dem alle menschliche Herrlichkeit und
Weisheit vor Gott verfillt. Was immer sie im Bereich kreatiir-
licher Beziehungen bedeuten mag, iiber Gott und also iiber den
Grund und das wahre Geheimnis kreatiirlichen Seins und Be-
zogenseins, vermag unsere Weisheit aus sich nichts auszu-
sagen. Sollte es ihr widerfahren, dal Gottes Wort sie fiir seine
Bezeugung in Anspruch nimmt, so widerfidhrt ihr damit eine
Gnade, mit der sie nicht rechnen, auf die sie nicht warten, die
sie, wenn sie ihr widerfahrt, als das Wunder reiner Gnade nur
hinnehmen kann. Wir suchen die Antwort, die die Theologie
da empféingt, wo sie als reine, durch ihr Gegeniiber selber ge-
reinigte Frage an das Wort Gottes herantritt, in zwei frontal,
gleichsam dialogisch sich gegeniiberstehenden Sitzen zusam-
menzufassen. Der erste lautet: Der Begriff des Schonen ist von
der Theologie gefordert; aber er ist der Begriff einer Wahrheit
und Wirklichkeit, die uns verschlossen ist. Der zweite lautet:
Der Begriff des Schonen ist als streng eschatologischer, als
Grenzbegriff gefordert; als solcher aber ist er der Begriff einer
Wahrheit und Wirklichkeit, die sich uns wverheifungsweise
erschliefit.

Zum KErsten. Wir sind aufgefordert, den Begriff des gott-
lichen Schonen zu bilden. Es ist vor allem der biblische Begriff
der Herrlichkeit Gottes, alttestamentlich kabod, neutestament-
lich doxa, der uns notigt, von gottlicher Schonheit zu sprechen.
Doxa meint mehr als Schonheit. Der Begriff bezeichnet die
Hoheit und Majestéit, in der Gott in seiner Offenbarung Gott
ist. Er bezeichnet, weil diese Hoheit und Majestit als eine zu
uns durchbrechende, alle Widerstinde siegreich iiberwindende,
iiberstrahlende verstanden wird, den strahlenden Lichtglanz
der Erscheinungen, der einen Enderscheinung, in der Gott in
einer dunkeln Welt offfenbar wird, die Siegesgewalt der Taten,
der einen Tat, die Gott in Offenbarung seiner selbst vollbringt,
das sieghafte Sichvollenden des einen Weges, den Gott als
Offenbarer seiner selbst im Weglosen dieser Welt geht. Und
damit sind wir allerdings da, wo der Begriff der Schénheit von
uns gefordert ist. Wenn wir ihn im Gehorsam gegen die an
uns ergehende Forderung darbringen, so als ein Opfer, das als
unsere Gabe nur verbrennen kann, um allein aus der Kraft

24%



372 E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schénen

und Wahrheit zu leben, die Gott ihm verleiht. So aber darf und
mul} es schon dabei bleiben: die Doxa Gottes hat in der Heiligen
Schrift eine Gestalt, in der sie durch den ihr dargegebenen, von
ihr her gefiillten und bestimmten Begriff der Schénheit bezeugt
sein will. Gottes Schonheit ist Goties Doxa, sofern sie mitten
in einer ihr fremden Welt die ihrem Geheimnis enisprechende
anschauliche Gestalt gewinnt. Wenn wir die Schénheit Gottes
so definieren, so halten wir uns auch darin an die Heilige
Schrift, dall wir bei der in Gottes Offenbarung uns aufleuch-
tenden Herrlichkeit Gottes stehenbleiben. Die Heilige Schrift
14t freilich durchblicken, daf sie um eine Schonheit weil, die
Gott fiir sich selber, fiir seine eigene Anschauung als der
Vater im Sohn durch den Heiligen Geist besitzt; dafl sie weiter
um eine Schonheit weil}, die Gott in dem ihm fremden und ver-
trauten Bereich der «oberen Schépfungs, des «Himmelsy fiir
angelische Anschauung gewinnt. Aber sie lifit diese uns un-
zugingliche Tiefe und Hohe der gottlichen Doxa in dem Hinter-
grund stehen, in dem sie, von Gottes Offenbarung her gesehen,
tatsdchlich steht.

Gottes Doxa ist schén fiir unsere sinnliche Anschauung.
Sie wird in der Heiligen Schrift immer auch sinnlich geschaut.
So im Alten Testament in der sie verhiillenden lichten Wolke,
in der sie sich menschlichem Auge enthiillt. So nochmals im
Alten Testament in Visionen, die, wie die von Jes. 6 und Ez. 1,
in all ihrer Uebersinnlichkeit die menschlichen Sinne, sei es
denn ins Uebersinnliche gedffneten Sinne affiziert. So im Neuen
Testament in der Gestalt der Engelerscheinungen, die den Ein-
gang und Ausgang der Geschichte Jesu umgeben, in der Er-
scheinung Jesu Christi in seiner himmlischen Herrlichkeit
selber. Ueberall geht es darum, dafl das Geheimnis der freien
Liebe Gottes in der ihr entsprechenden Herrlichkeitsgestalt
inmitten einer es verdunkelnden, ihm verschlossenen Welt, alle
Dunkelheit iiberwindend vor blinden, térichten menschlichen
Sinnen aufleuchtet: gdttliche Schénheit fiirwahr, aber Schon-
heit, menschliche Augen erfiillende, beseligende Lichterschei-
nung.

Gottes Doxa ist aber in der Heiligen Schrift schén vor
allem fiir die innere, sozusagen «intellektuelles Anschauung,
der das Sinnliche, so gewil} sie es mit einschlieft, bloBes Zeichen



E. Buef3, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 373

des geschichtlich-geistigen Akts bedeutet. Die biblischen Zeu-
gen erfahren die Wirklichkeit primér nicht als Physis, sondern
als Geschichte — nicht optisch gleichsam, sondern akustisch;sie
ist ihnen, indem sie ihnen sinnlich erscheint, entscheidend nicht
sinnlich, sondern nach ihrer innern Gestalt, nach ihrem Sinn
und Telos gegenwiirtig. Gottes Doxa wird priméir in den Taten
gesehen, in denen er sich in der Welt als Gott erweist, in der
einen Tat seines siegreichen IHereinbrechens und Herrschens.
Die Doxa des Vaters, die auc.. diejenige des Sohnes ist, wird
bei Johannes nicht in der sichtbaren Erscheinung Jesu als
solcher, sondern in seinen Taten und Tatworten, zutiefst im
siegreich sich vollendenden Weg Jesu geschaut. Schon ist
Jesus als der, der in der teleologisch geordneten Folge seiner
Taten, in der Einheit und Kontinuitit seines unbegreiflichen
Weges vom Vater in die Welt und von der Welt iiber das Kreuz
zum Vater Gottes Doxa darstellt.

Aber eben von dieser auch als Schonheit zu verstehenden
Herrlichkeit Gottes ist nun zu sagen: sie ist eine uns wver-
schlossene Wahrheit und Wirklichkeit. Das Zeugnis der Schrift
ist hier einhellig. Wo die Herrlichkeit Gottes als seine Schén-
heit anschaulich wird, da wirkt sie auf der Seite des Menschen
jedenfalls zunichst nicht Anschauung, sondern Blindheit. Die
Gestalt gewordene Liebe Gottes bringt die Trennung zwischen
Gott und Mensch an den Tag. Der beseligende Glanz des An-
gesichtes und Weges Gottes erschreckt die Kreatur. Wo Gott
ihm in beseligender Schénheit nahekommt, flieht der Mensch.

So der sinnlich geschaute Lichtglanz Gottes. Er wirkt, wo
immer er hereinbricht, Schrecken, Entsetzen, Blindheit. Und
dies nicht nur bei den Unglidubigen, nein, gerade auch bei den
Gldaubigen. Der Mensch kann ihn als der, der er ist, nicht er-
tragen. Gottes Licht ist zu hell, sein Glanz zu reich und rein,
als dafl er in den Umkreis menschlichen Sehens eingehen
konnte, ohne ihn zu sprengen. Gott ist dem Menschen eben in
seiner Nihe und Liebe zu fremd, als dal dieser, indem sich Gott
seiner Anschauung schenkt, sich dieser Anschauung freuen,
als dal er in der Anschauung Gottes ruhen und satt werden
konnte. Er kann aus ihr eben nur als ein gebrochener Mensch
wieder herausfallen (2. Kor.12), als ein Geblendeter und Ge-
brochener hervorgehen (Act.9).



374 E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schénen

Und wie mit der sinnlichen Anschauung Gottes verhilt es
gich mit der innern, intellektuellen. Der Mensch vermag die
Schonheit, ndmlich die am Gegensétzlichen sich bew&dhrende
Einheit, die sieghafte Geschlossenheit und Kontinuitit des
Weges und Werkes Gottes unmoglich denkend anzuschauen.
Wer ist er, daBl er das Ganze des Weges und der Geschichte
Gottes in einem umfassenden Gedanken einzufangen ver-
mochte? Gottes Weg ist schén in der bewegten Einheit von
Gericht und Gnade, von Gesetz und Evangelium. Aber welcher
geschaffene Geist vermochte die Einheit dieses Weges in der
Einheit seiner Gedanken widerzuspiegeln? Wo entspréiche die-
ser Einheit die Einheit einer theologischen Schau? Gottes Weg
ist schon in der Einheit des Weges von der Verheilung zur
Erfiillung, vom Alten zum Neuen Bund. Aber wer vermdéchte
diese Einheit denkend nachzuzeichnen? Was ist bei dem Ver-
such herausgekommen, die Einheit der Heiligen Schrift als die
Einheit etwa eines sich entwickelnden Organismus, einer kon-
tinuierlich sich durchzusetzenden KEntelechie anschaulich zu
machen? Gottes Weg ist, um das Letzte und Eigentliche zu
sagen, schon in der Einheit der Hoheit und Niedrigkeit Christi,
in der Kontinuitédt seines Weges vom Himmel zur Erde, von
der Erde zum Himmel und wieder zur Erde, in der Klarheit
und Sieghaftigkeit seines Ganges von Weihnachten zum Kar-
freitag, vom Karfreitag zu Ostern. Aber nochmals: welche
irdische Kreatur vermdéchte diese Krde und Himmel versoh-
nende Einheit mit einem sich in sich rundenden und schlieflen-
den und insofern «schéneny Bild und Gedanken nachzudenken?
Wo wiren wir je anders als so dran, daBl wir jetzt die Niedrig-
keit Christi anschauen, um seine Hoheit einfach glauben zu
miissen, jetzt seine Hoheit anbetend betrachten, um dann seine
Niedrigkeit einfach glauben zu miissen? Wer konnte die Syn-
optiker und Johannes zusammen schauen? Wer konnte vor
dem Kreuze Christi um seine Auferstehung anders als im
Glauben wissen, der ins reine Dunkel goéttlicher Zukunft und
Verheilung blickt? Wer konnte vor dem Awuferstandenen
anders um den Gekreuzigten wissen als im Glauben an das
nackte Wort? Wer konnte in der reinen Diskontinuitit der
Wende vom Kreuz zur Auferstehung die in ihr allerdings
offenbare und siegende Kontinuitit unverwirrten Auges



E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 375

schauen? Ich denke mir, die Glossolalie sei auch als der Ver-
such zu verstehen, das Ganze der gottlichen Wege, wie es sich
im erhéhten Christus darstellt, preisend zu bezeugen. Aber
was kommt bei diesem Versuch schon heraus? Die mensch-
lichen Worte zerbrechen unter diesem Inhalt, sie zerfallen in
ein hilfloses Gestammel.

Der Unanschaulichkeit der gottlichen Schénheit entspricht
subjektiv die Tatsache, dall die biblischen Zeugen keineswegs
als Menschen auftreten, die in der Anschauung Gottes ver-
weilten und zur Ruhe kéimen, die darin satt und reich wiirden.
Was man spiiter fruitio, meditatio, contemplatio oder visio Dei
nannte, ist wirklich nicht ihr Bezeichnendes. Ihr Leben ist von
einer seltsamen Unruhe vorangetrieben, einer Zukunft ent-
gegen, die als reine Zukunft alle in sich verweilende Gegenwart
unmdoglich macht. Verglichen mit dem Lebensgang etwa Goe-
thes wirkt derjenige Paulus’ zweifellos unschoén, er lidt kaum
zum verweilenden Betrachten ein. Wie ihr Leben, so sind ihre
Schriften offen, sie sind unterwegs, vielfach geradezu auf
Plitzen und Wegen, wahrend grofler Reisen gesprochen und
geschrieben, sie sind in einer Bewegung begriffen, die sich
keineswegs vollendet und schlieft — wir denken an den ab-
rupten Bruch, in dem das Markus-Evangelium endet, an die
Offenheit des Johannes-Evangeliums, der Apostelgeschichte;
wir denken an die fragmentarische Gestalt vieler biblischer
Schriften, an jene ihre Gebrochenheit, die vielfach nicht nur
der schlechten Ueberlieferung zur Last fillt, sondern schon die
Urgestalt kennzeichnet; da war keiner, der die Mulle und Frei-
heit hatte, ein vollendetes Ganzes zu schaffen. Die Unruhe und
Gebrochenheit ihres Lebens und Redens entspricht der Gestalt,
in der ihnen die Offenbarung anschaulich wird. Gott selber ist
ihnen in der Offenbarung nur als ein Voriibergehender und
Weitergehender offenbar, nirgends so, dafl er zu geniellender
Betrachtung einliide. Gottes Weg selber kann man nur folgen,
indem man, wie verhiillten Angesichts im Dunkel schreitend,
Schritt fiir Schritt sich fiithren ldft. Vor der reichen, reinen
Einheit und Schoénheit, in der sich der gottliche Logos aller-
dings offenbart, verwirrt sich alles menschliche Schauen. Eben
von dieser seiner uns anschaulichen Doxa bleibt unserm
Schauen nur die schwache Spur, die dunkle Riickseite gleich-



376 E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schénen

sam wie bei Moses auf dem Berg. Eben als der zu uns ge-
sprochene ist der Logos Gottes von menschlichem Denken nur
nachzubuchstabieren, so wie ein Kind Buchstaben um Buch-
staben, Wort fiir Wort hinsetzt, von jedem Wort so in Anspruch
genommen, dal es das folgende nicht mitumfassen kann. ’Ex
UEPOUG YIVWOKOUEV.

Von hier her fiallt auf den ganzen Bereich dessen, was wir
als christliche Kunst zu bezeichnen pflegen, ein Schatien, den
er nie mehr loswerden wird. Gibt es das iiberhaupt, christliche
Kunst? Gibt es sie in dem Sinn, dal} sich das Pridikat christ-
lich nicht nur vom traditionell gebotenen, mehr oder weniger
traditionell behandelten Stoff, condern vom Wesensgesetz dieser
Kunst selber herleitete? Lebt die christliche Kunst nicht von
eben der Geduld Gottes, die die menschliche Kultur, die Kultur
in ihrer ganzen heidnischen Weltfreudigkeit iiberhaupt trigt?
Ist sie, dsthetisch betrachtet, nicht denselben Kriterien unter-
worfen wie Kunst iiberhaupt? Was kann ein Christ als Kiinst-
ler anderes und Besseres tun, als schlecht und recht Kiinstler
zu sein, als sich den profanen Gesetzen, denen kiinstlerisches
Schaffen nun einmal unterliegt, im vollen Bewulitsein ihrer
Profanitit, schlicht zu beugen? Was ist denn eigentlich bei all
den Versuchen herausgekommen, die gottliche Schonheit Jesu
Christi, das Wunder der Einheit Gottes mit dem Menschen, des
Menschen mit Gott kiinstlerisch darzustellen, was beim Ver-
such, die gottliche Schonheit der Heiligen und Zeugen Jesu
Christi sichtbar zu machen? Was ist das Ergebnis der Ver-
suche, Gottes Wort in Poesie und Musik zu verwandeln? Ging
es im schlimmeren Fall je anders als so, dafl man nicht nur die
gottliche Schonheit nicht erreichte, sondern auch die profane
verlor, wiahrend sich im bessern Fall die profane Schoénheit,
dem ihr fremden Stoff zum Trotz, als solche einigermalien
behauptete? Wie verhilt es sich, um auch diese Sache wenig-
stens zu nennen, mit der Schonheit, die gewissen Werken und
Leistungen der Theologie und Verkiindigung zukommen mag?
Wie verhilt es sich mit der Schonheit theologischer Zusammen-
schau, wie sie in der Kirche immer wieder gelang? Ist sie eine
andere als die profane wohlgestalteter Synthesen und Liésungen
iiberhaupt, als das Werk einer sehr weltlichen techne? Es mul}
schon gelten: Gottes Schonheit ist eine uns verschlossene



E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 377

Wahrheit und Wirklichkeit. Auch in ihren reinsten Gestaltun-
gen ist die christliche Kunst der Frage unterworfen, inwiefern
sie angesichts der Verschlossenheit gottlicher Schonheit in
einem substantiellen Sinn des Wortes christlich zu heillen ver-
diene. ?

? Es wird gut sein, wenn wir uns, statt in abstracto zu diskutieren,
konkrete Fille vergegenwiirtigen. Ich nenne als besonders instruktives Bei-
spiel die kirchliche Kunst des Ostens. In der kirchlichen Kunst des Ostens
haben wir es zweifellos mit religioser und nun also, auf ihren Gegenstand
gesehen, religids-<christlichers Kunst zu tun, mit «christlicher> Kunst in
einer Kraft und Inbrunst der religiosen Auffassung, vor der die kirchliche
Kunst des Westens verblalit. Es ist nicht kosmische, sondern gar sehr meta-
kosmische Schonheit, nach der diese Kunst greift. Der Kosmos ist durch-
brochen auf ein Jenseits, auf sein iiberschwingliches Geheimnis hin, Darin
hebt sich diese Kunst ergreifend ab von derjenigen etwa der Renaissance,
die, gerade auch wo sie christliche Stoffe behandelt, zumeist in einem in
sich gerundeten und geschlossenen Kosmos bleibt. Aber das ist nun die
Frage, die sich einem evangelisch gebundenen Denken hier unvermeidlich
stellt: Ist das Jenseits, gegen das hin sich diese Bilder 6ffnen, nicht eher
das mythisch-mystische der Gnosis und des Neuplatonismus als dasjenige,
dessen Geheimnis Christus ist, «sitzend zur Rechten des Vaters»? Ist es,
mit andern Worten, nicht ein doketischer Christus, der hier erscheint?
Christus als Erzengel gleichsam, als Manifestation des «unstofflichen, gitt-
lichen Lichtes», das im «Verginglichen» als solchem nur triibe wider-
scheint? Wo bleibt die Herrlichkeit, die unter aller irdischen und iiber-
irdischen Doxa nun eben diejenige Christi ganz allein ist: seine Herrlich-
keit als wahrer Gott und wahrer Mensch? Wo bleibt die wahre Mensch-
lichkeit, in der Christus Gott ist, die er auch in seiner géttlichen Hoheit
als der «Pantokrator» nicht verleugnet, sondern erfiillt? (Bei der Kunst
des Abendlandes wire umgekehrt zu fragen: hat sie es nicht, mindestens
seit der Renaissance, von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen, mit einem
ebionitischen Christus zu tun?, passiert es ihr nicht stindig, daB ihr das
gottliche Geheimnis vor der sinnenfilligen, oft an griechische Heroen er-
innernden Kraft und Schénheit seiner menschlichen Erscheinung entschwin-
det?) Im Osten ist das Sinnenfiillige transparent auf das Geheimnis hin.
Der Korper ist «unsinnlich, unwirklich, flichenhaft, das Antlitz streng
stilisiert»>. Aber die Frage ist eben die, ob sich mit den Mitteln bildender
Kunst eine andere Transparenz darstellen lasse als die mythisch-mystische,
die von der Erscheinungswelt auf ihren gottlichen Ursprung und ihre gott-
liche Ueberwindung weist. Es ist ein Eschaton, das in diesen Bildern in
unsere Welt hereinglénzt. Aber ist es, in sich selber, von diesen Bildern
als solchen her gesehen, wirklich das Eschaton der Awuferstehung und
Parusie Christi? Miissen wir, um dieses Eschaton darin zu entdecken, nicht
die Augen schliefen?, miissen wir, um zu sehen, was hier zu sehen ist, nicht
solechen Bildern gegeniiber blind werden? (Vgl. an leicht zugiinglichen



378 E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schonen

Unser erster Satz muB feststehen und zu Ende gedacht sein.
Nur dann kann der zweite recht verstanden werden. Mit ihm
fingt ein Neues an, das aus dem ersten keineswegs abgeleitet
werden kann. Es ist nicht irgendeine immanente Notwendigkeit,
es ist ganz einfach der Gehorsam gegen Gottes Wort in seiner
verborgenen Notwendigkeit, der uns nétigt, dem ersten Satz
einen so vollig disparaten zweiten gegeniiberzustellen. Im Licht
dieser verborgenen Notwendigkeit ist es nun allerdings klar:
der erste Satz vermag fiir sich allein die Wahrheit nicht zu
bezeichnen, er bedarf des zweiten, so wie dieser seiner bedarf;
nur in ihrer gegenseitigen Bestimmung und Begrenzung, im
Dialog gleichsam, den sie miteinander fiihren, sind sie wahr,
nidmlich offen fiir die ihnen iiberlegene Wahrheit, fahig, von
ihr her auf sie hinzuweisen. Der zweite Satz steht notwendig
an zweiter Stelle. In dieser Ordnung und Bezogenheit verstan-
den, will er nun aber genau so ausgeschopft und zu Ende ge-
dacht sein wie der erste.

Der Begriff gottlicher Schonheit ist als streng eschatologi-
scher, als Grenzbegriff gefordert; als solcher aber ist er der
Begriff einer verheilungsweise uns sich erschliefenden Wahr-
heit und Wirklichkeit. Was will dieser Satz in der frontalen
Gegeniiberstellung mit jenem ersten besagen?

Wenn wir die Schonheit Gottes denken, so denken wir das
Unbegreifliche und Unvorstellbare. Wir schauen in eine Zu-
kunft hinaus, die ganz bei Gott verborgen liegt. Dieses erste
mull feststehen. Aber ebenso deutlich mull nun auch das zweite
gesagt werden.

Nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift geschieht es, daf
sich die streng verschlossene Grenze Offnet: es ereignet sich
so etwas wie ein menschliches Schauen der Schonheit des An-
gesichts und Wortes, des Weges und der Geschichte Gotles.
Solches Schauen ist in seiner Fiille und Erfiilllung die Gabe
der letzten, vollendenden Offenbarung Gottes in der Wieder-
Feunft Jesu Christi. Aber dieses Letzte ist als gottlich Letztes
immer auch ein Erstes. Es ist als Zukiinftiges ein heimlich-
offenbar schon immer Gegenwirtiges. Der vollendete Friede,

Monographien: Werner von Matthey, Russische Kunst, Einsiedeln 1948,
S. 48—71; Doris Wild, Ikonen, Kirchliche Kunst des Ostens, Bern 1946.)



E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schonen 379

dem die Zeugen entgegeneilen, umféingt doch schon ihr Eilen
selber.

‘Wir denken zunichst wieder an die sinnliche Anschaulich-
keit der gottlichen Doxa. Sie wird immerhin, sei es mit erblin-
denden Augen, geschaut. Der Auferstandene erscheint, sei es
nur wie in griilendem Voriiberschreiten, seinen Jiingern in
voller Sichtbarkeit. Paulus wird nun, sei es um nachher ein
gebrochener Mann zu sein, immerhin ins Paradies versetzt,
um dort unaussprechliche Worte zu horen, jedenfalls sinnlich
zu horen.

Und wenn wir an die innere, intellektuelle Anschauung der
gottlichen Doxa denken, so ist der Sachverhalt noch schlagen-
der. Alles, was wir von der Gebrochenheit und Offenheit der
nachdenkenden Schau zu sagen hatten, mufl in vollem Umfang
stehen bleiben. Es mufl nun aber in einem véllig neuen Ansatz
danebengestellt werden: diese Gebrochenheit ist selber ge-
brochen: begrenzt durch die Verheilung und verheilungsweise
Gewidhrung gottlicher Ganzheit und Schénheit. Wir haben hier
vor allem an das Johannes-Evangelium zu erinnern. Thm ist
es doch offensichtlich geschenkt, in der Niedrigkeit Jesu seine
Hoheit, in seiner Hoheit seine Niedrigkeit verweilend anzu-
schauen, seinen Weg zum Kreuz, vom Kreuz zum Vater vom
strahlenden Bogen der Herrlichkeit und Erh6hung iiberspannt
zu sehen. IThm ist es in einem den biblischen Zeugen sonst
unbekannten Mal} gegeben, in seinem Gegenstande meditierend
still und satt zu werden. IIs ist weiter aber auch an Paulus zu
erinnern. Die denkende Schau dieses ersten und gréfiten Theo-
logen entbehrt bei aller Gebrochenheit doch nicht der die ver-
schiedenen Einzelaspekte in sich versohnenden Ganzheit und
Einheit. Er macht es freilich deutlich, daBl es einer besonderen
Gabe und Erleuchtung von Gott her bedarf, um das Ganze
nichterkennend zu erkennen, erblindend anzuschauen; nicht
jedermann hat die Gnosis, so wenig wie jedermann in Zungen
redet, und wer sie hat, der hat sie als reine, neue, freie gott-
liche Gabe und Erleuchtung. Es ist eine neue, besondere gott-
liche Gabe und Erleuchtung, kraft deren Paulus in R6m. 11 den
Anfang, die Mitte und das Ende der Wege Gottes nachzudenken
vermag; es ist ein mysterion, das sich ihm erschlief}t; was er hier
bezeugt, im Widerschein seines strahlenden Glanzes in hymni-



380 E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schénen

scher Bewegtheit und Freude bezeugt, ist das Unaussprech-
liche; sein Nachdenken mull in das Bekenntnis einmiinden:
*Q Badog mhovTou kol Co@iug kol Yvoewg deol. Qg dveEnpevvnta TA
kpipata adtod. Aber eben im Zeichen dieses Bekenntnisses, dieses
anbetenden Verstummens kommt es zu jenem lichten, freien,
hymnisch bewegten Schauen und Zeugen. Auch die Zungen-
rede ist reines Charisma. Sie offenbart unsere ganze Not dem
in seiner Einheit und Fiille zu bezeugenden Geheimnis der
Offenbarung gegeniiber. Seine Doxa sprengt unsere Sprach-
und Anschauungsformen und it nur einen Wirrwarr unver-
stindlicher Laute iibrig. Aber indem sie unsere Not offenbart,
offenbart die Glossolalie auch eine iiberschwingliche Ver-
heifung. Es ist nun immerhin menschlicher Anschauung und
Rede zugemutet, diese Doxa zu fassen und zu bezeugen;
menschlicher Rede, die in aller Verworrenheit nun doch der
Auslegung féhig ist, der Logos, Ordnung und, wie verborgen
auch immer, Schonheit, keineswegs einfach fehlen, die ihre
besondere «Schonheity gerade darin hat, daB sie unter ihrem
Inhalt, indem sie ihn faft, zerbricht.

Es wird von hierher nun doch auch zur Frage christlicher
Kunst noch anderes zu sagen sein, als vorhin gesagt wurde.
Es muf} hier freilich alles noch viel mehr als vorhin blofle
Frage bleiben. Ist es nicht denkbar, ist nicht vom biblischen
Zeugnis her sehr ernsthaft mit der Méglichkeit zu rechnen, dafl
im kirchlichen Sagen, Gestalten, Musizieren, Denken als reine,
freie Gnadengabe Gottes, verborgen, aber nun doch nicht nur
verborgen, in kosmischer Schoénheit und Unschonheit be-
schlossen, aber mit ihr nun doch nicht einfach zu verwechseln,
als deren besondere Qualifikation vielmehr deutlich von ihr
zu unterscheiden: ist nicht ernstlich damit zu rechnen, daf,
verborgen-offenbar in kosmischer Schionheit und Hdflich-
keit gottliche Schonheit sichtbar wird? Ist es nicht immer
wieder geschehen, dall im Lobgesang der Kirche so etwas wie
ein Kicho des Lobgesangs der Engel und Seligen hérbar wurde?
Ist iiber kirchlich-christlicher Malerei — vielleicht diirfen wir
an Rembrandt denken — nicht da und dort ein Licht aufge-
leuchtet, das als das Licht, das iiber biblischen Szenen hell
wurde, fiir die Augen des in das biblische Geschehen mit ein-
bezogenen Betrachters wie zuvor schon fiir die Augen des



E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 381

Schopfers einen Glanz annahm, durch den es iiber diesen Kos-
mos hinauswies? Ist nicht auch im Musizieren der Kirche
immer wieder das Ereignis geworden, was andern Zeiten in
der Zungenrede geschenkt war? Und fdllt von dem, was im
kirchlichen Raum Ereignis wird, nicht ein Licht auch auf
unser Dichten und Musizieren iiberhaupt, eine Bestimmung
und Verheiflung, die auch Mozart und Goethe, ihnen selber
fremd, in den anbrechenden Tag der Gnade und des Reiches
riickt? * Ist nicht, um auch darauf zuriickzukommen, christ-

3 Ks wire von hier aus der Frage nach dem kosmisch Schénen, nach
dem Schonen also, wie es dem Kosmos als solchem und im allgemeinen
zukommt und vom Menschen als Angehorigen des Kosmos geschaut und
gestaltet werden kann, niher nachzugehen, Es kann hier nur kurz ange-
deutet werden, in welcher Richtung von den in der Vorlesung beriihrten
Gesichtspunkten aus weiterzudenken wire. — Das Problem hat seinen
subjektiven und seinen objektiven Aspekt. Nach seinem subjektiven Aspekt
ist es die Frage nach dem é#sthetischen Vermégen oder, wie wir theolo-
gisch richtiger sagen, nach dem #&sthetischen <«Beruf», der #sthetischen
«Begabungy des Menschen. Es wére Aufgabe einer theologischen Anthropo-
logie und Ethik, nach dem Licht zu fragen, das von der Menschwerdung
Gottes her auch auf diesen Aspekt der Humanitit fallen mag. Eine theolo-
gische Anthropologie wird, von der offenbarten Wahrheit Gottes her fra-
gend, in der auch die Wahrheit des Menschen offenbar wird, wie der Kultur
als ganzer, so auch der sog. «d#sthetischen Kultury» mit groBer Distanz
gegeniiberstehen, Es wird ihr schon fraglich sein, ob die gewisse Besonde-
rung und Isolierung, in der wir das «Aesthetische» dem <«Ethischeny und
«Theoretischen» gegeniiberstellen, der Wahrheit des Menschen entspreche
— der neutestamentliche Begriff kalos, der nicht schon bedeutet, was wir
so nennen, sondern menschliches Sein und Tun nach seiner «Giite» und
Integritit bezeichnet, in der dann allerdings die Bestimmung <schon» ein-
geschlossen ist, mull ihr zu denken geben. Sie wird alles #dsthetische Schaf-
fen und Schauen des Menschen unter dem Gericht sehen, das vom Kreuze
Christi her iiber alle menschliche Selbstrechtfertigung und Kreaturver-
gotterung ergeht. Sie wird sich aullerstande sehen, irgendeine, und sei es
die reinste Moglichkeit dieses Schauens und Schaffens vom Gericht aus-
zunehmen und andern Moglichkeiten als Kriterium ihrer Wahrheit gegen-
iiberzustellen. Sie wird, indem das Gericht dasjenige Gottes allein ist, nicht
selber Gericht halten mégen zwischen Wahrheit und Liige: zwischen <ent-
arteter» und <gesunder», zwischen aufbauender und zersetzender Kunst
und Poesie, (Sie wird also z. B. weder, wie Adolf Koeberle in seiner Schrift
¢«Bach — Beethoven — Bruckner als Symbolgestalten des Glaubens» 1936,
5. Aufl. 1948, es tut, mit Hilfe eines bestimmten Begriffes «frommer Kunst»
Bach, Beethoven und Bruckner als géttlich bevollmichtigte Kiinder der
Wahrheit und Tiefe unseres Daseins preisen, noch, wie es heute in gewissen



382 E. Buep, Zu einem theologischen Begriff des Schonen

liche Theologie da und dort, wie zufillig und doch nicht zu
verkennen, vom Abglanz einer Schiénheit gestreift, die mensch-
lichem Denken und Schauen als solchem fremd ist? Um schlief3-
lich das Allernéchste und Schlichteste zu nennen: darf es nicht
immer wieder geschehen, dafl in der sonntéglichen Predigt un-
gesucht und ungewollt ein Sprechen und Loben frei wird, das
an das Geheimnis gottlicher Schonheit riihrt? Ja wirklich:
ungesucht und ungewollt! Das wird von der abbildlichen Schén-
heit des Wortes Gottes im Zeugnis der Kirche und des Wortes
Gottes ganz allgemein gelten: suchen und wollen kann man sie

Kreisen zum guten Ton gehort, die ganze musikalische Entwicklung seit
Bach als Abfall werten, wobei Bach selber schon die Grenze iiberschreiten
soll, die das Giiltige vom Fraglichen scheidet.) Sie weil zu gut um die
Relativitit aller solcher Urteile, um géttliche Giiltigkeit fiir sie in An-
spruch nehmen zu konnen; sie weill um die Totalitit und Unentrinnbarkeit
des Gerichts als des Gerichts Gottes selber. Indem sie aber alles #theti-
sche Sein und Tun unter dem Gericht Gottes selber und allein sieht, weil}
sie um die Gnade, die in diesem Gericht triumphiert; sie weill um das Kreuz
als um das Kreuz des Auferstandenen, sie weill um das Licht der Ver-
heiBung, das von der Auferstehung her auf allem Geschaffenen liegt. Sie
weill darum, dall der Mensch berufen ist, mit seinem ganzen Sein und Sich-
verhalten Gott zu preisen, dal er auch nach seiner rein ¢«profanen» Be-
ziehung zu einem rein «profanen» Kosmos mit hineingenommen ist unter
die kriftige Verheilung und Bestimmung, die alles Geschaffene auf das
Reich Gottes hinbezieht: dal er auch mit der Freiheit zum Spiel, zum rei-
nen Einklang mit dem Kosmos die <herrliche Freiheit der Kinder Gottes»
bezeugen und abbilden darf. Die theologische Anthropologie und Ethik
wird sich kaum ermichtigt wissen, eine eigene Lehre vom kunstschaffen-
den und -geniellenden Menschen zu geben. Es liegt schon im Sinne des
Wortes «Beruf», dall sie das nicht kann. «Beruf» weist auf «Berufung»,
Berufung némlich durch Gott, némlich durch den frei und verborgen ent-
scheidenden, frei und verborgen gewihrenden und versagenden Gott. Wozu
Gott in dieser, ihrer Aufhebung im Reiche Gottes gewirtigen Welt den
dsthetisch Schaffenden und Genieflenden faktisch beruft, das ist Gegen-
stand unserer immer neuen Frage, keineswegs einer allgemeinen Theorie.
Das idndert nichts daran, dall es eine nicht zu vernachlissigende Aufgabe
theologischer Anthropologie und Ethik ist, darauf hinzuweisen, dafll der
Mensch auch als spielender und spielend gestaltender, auch als mit seinem
Kosmos kindlich einiger Mensch berufen ist, Gottes Gnade zu bezeugen
und zu preisen: IThn, Gott, den Heiligen und Gnédigen, den die Kirche
Christi als den kennt, der selber als der vollendete Friede aller Kreatur
offenbar werden wird. — Nach seinem objektiven Aspekt stellt sich das
Problem des kosmisch Schénen als Frage nach der dsthetischen Qualitdt
des menschlichen und auflermenschlichen Kosmos dar. Es wire Aufgabe



E. Buef, Zu einem theologischen Begriff des Schénen 383

nicht, sie ist ein donum superadditum, das sich dem gewdéhrt,
der sich seiner nicht wiirdig weill und es fiir sich weder zu
erstreben noch zu beanspruchen wagt. Man kann von ihr wirk-
lich nur als von einer vom biblischen Zeugnis uns nahegelegten
Frage, als vom Gegenstand einer voéllig anspruchslosen Er-
wartung sprechen. Gottliche Schonheit ist eine Wahrheit und
Wirklichkeit, deren Erschliefung uns verheillen ist. In ihrer
Bestiitigung als reiner Verheillung, so und nicht anders kommt
es da und dort zu Zeichen ihrer nahen Erfiillung. So aber darf
es allerdings dazu kommen. *

einer theologischen Schopfungslehre, darauf hinzuweisen, dall der von
Gott geschaffene und erhaltene Kosmos, indem er «gut» ist (Gen. 1, 31),
auch «schony ist. Es wiire hier, genau wie in den entsprechenden anthropo-
logischen Aussagen, die Unselbstéindigkeit und Inklusivitdt der Bestim-
mung «schony zu betonen. Auch hier miilite die Theologie grofle Zuriick-
haltung iiben. Sie miilite sich bewullt bleiben, daBl sie weder die allgemeine
‘Wissenschaft und Phiéinomenologie des Schénen ersetzen, noch auch sich zu
einer allgemeinen Philosophie und Metaphysik des Schonen ausbauen kann.
Sie miillite sich begniigen, darauf hinzuweisen, dall der Kosmos auch als
schéner Kosmos im Licht gottlicher Verheilung steht, das von der Auf-
erstehung des Gekreuzigten her iiber alles Geschaffene ausgebreitet ist;
daBl seine vergingliche Schonheit, ihrer immanenten Verkehrung unge-
achtet, im Gericht iiber diese ihre Verkehrung die Bestimmung hat und
neu empfingt, Hinweis auf die sich offenbarende Herrlichkeit Gottes zu
sein. Sie wird die Freiheit des Wortes Gottes respektieren, das es sich
selber vorbehilt, seine Verheilung wahr zu machen, Man vergleiche, was
Heinrich Vogel in seiner Schrift «<Die Krisis des Schonens (Furche-Verlag,
Berlin, o. J.) iiber «Das Schéne als Gleichnis» sagt: «Nicht dafl das Schone
in seiner Idealitdt an sich und in sich selber Hinweis wire. Der Hinweis
ist durch die Selbstherrlichkeit verkriimmt und verkehrt zu einem Hin-
weis auf sgich selbst. Aber daher gerade, wo diese Verkriimmung offenbar
wird, ist sie gleichsam unschédlich gemacht und mufl dorthin weisen, wohin
sie von sich selber nicht weist ... In der Krisis des Schénen wird das Schéne
eschatologisch qualifiziert. In Wahrheit will alle Schonheit (eben als
Gleichnis) eschatologisch genommen werden. Von dieser eschatologischen
Qualifikation ist kein Schones ausgeschlossen, Ein im Héren auf Gottes
Wort reines Ohr méchte selbst eine unreine Musik in einer Reinheit horen,
die nicht in ihr ist, sondern iiber ihr.»

* Wie verhiilt es sich mit der sakralen Schénheit, die man, neuerdings
auch in evangelischen Kreisen, der kirchlichen Liturgie zuerkennen méchte?
Wir bestreiten keinen Augenblick, daB es liturgische Schonheit gibt. Es
gibt sie als Ausdruck stilvoller, zweckmifiger, reiner Gestaltung der Li-
turgie. Die Liturgie wire dann in der schlichten, anspruchslosen, «natiir-
licheny» Weise schén, in der der Kosmos, kosmisch-menschliche Ordnung



384 E. Buef3, Zu einem theologischen Begriff des Schonen

Vielleicht darf ich mit dem Namen eines Mannes schlieBen,
der mit seinem ganzen Leben den Weg ging, den wir denkend
zu durchmessen versuchten. Ich denke an Kierkegaard. Kierke-
gaard hat mit dem als gottliche Offenbarung erfahrenen Er-
lebnis kosmischer Schoénheit begonnen, wie er sie in Mozarts
Musik verkorpert fand. Dieses Erlebnis mufite der Unruhe
eines Suchens und Kémpfens weichen, in dem er sich korper-

iiberhaupt schén sein kann: schon als bloBer, verginglicher Hinweis, als
fernes Gleichnis der Doxa Gottes in Christus, Warum sollte der Liturgie
das Akzessorium solcher Schonheit nicht zukommen diirfen?! Es ist doch
wohl nicht gesagt, daB eine hédBliche, stillose Liturgie geistlicher, sach-
gemiler sei als eine schéne, stilvolle. Es ist aber weiter ernstlich mit der
Moglichkeit zu rechnen, daB dieser kosmisch-menschlichen Schonheit der
Liturgie von ihrem Gegenstand her eine Qualifikation widerfihrt, durch
die sie am Geheimnis gottlicher Schénheit teilbekommt: eine verborgene
und doch nicht nur verborgene Freiheit, die ecclesia militans an der Freude
der ecclesia triumphans teilhaben zu lassen. Ist die unvergleichlich reine,
die tief demiitigende Gewalt, die gewissen Choralmelodien und -sétzen in
ihrer Einheit mit dem Text innewohnt — innewohnen kann! —, nicht von
dieser ihrer Qualifikation zum Zeugnis gottlicher Schonheit her zu ver-
stehen? Es wire Unglaube dem neutestamentlichen Zeugnis gegeniiber,
wenn wir diese Moglichkeit ausschliefen wollten. Sie ist das letzte Ge-
heimnis, das iiber aller Liturgie schwebt, deren an sich rein «natiirliche»
Schonheit damit allerdings unter einen Horizont riickt, den kosmisch-
menschliche Schonheit als solche und im allgemeinen nicht kennt. In diesem
Sinne ist «natiirliche» Schénheit in der Kirche, indem sie nichts anderes
zu sein beansprucht, nun doch eine andere als in der Welt als solecher und
im allgemeinen. Wir miissen mit jener Qualifikation rechnen, Doch wir
miissen mit ihr als mit einer Mdglichkeit rechnen, deren Verwirklichung
bei Gott steht. Es ist lidsterliche Torheit, Liturgie als anschauliche Ver-
gegenwirtigung gottlicher Doxa von sich aus schaffen, gestalten, auf den
Plan fithren zu wollen. Alle hochkirchlichen Bemiihungen, die darauf aus-
gehen, die Ausstattung des kirchlichen Raums, Form und Aufbau der Li-
turgie, Gang, Gebiirde, Kleidung und Sprache des Liturgen im betonten
Sinn des Wortes «sakraly» zu gestalten, kénnen die wahre Heiligkeit und
Herrlichkeit, um die es hier geht, nur verdunkeln. Entweder gleitet man
dann unvermerkt auch mit dem ganzen Inhalt der Liturgie in Mystik und
Gnosis hiniiber, oder dann begibt man sich mit dem relativ rein bewahrten
Inhalt der Liturgie in einen halb ldcherlichen, halb empiérenden Wider-
spruch, Es bleibt schon dabei, dal das eigentlich Christliche christlicher
Kunst eine Auszeichnung darstellt, um die man wohl wissen, fiir die man
sich wohl bereit halten, die man aber in keiner Weise selber schaffen kann.
Gottliche Schonheit: eben die Schonheit des fleischgewordenen Wortes, der
menschgewordenen Agape Gottes(!), ist nach ihrer vollzogenen Enthiillung
ein strenges Eschaton.



Rezensionen 38b

lich und seelisch aufrieb. Der Friede, der ihn in dieser Unruhe
umfing, kam ihm von derselben Seite, von der auch seine Un-
ruhe kam. Er ist der Friede, der sich nach seiner von ihm selbst
verfafiten Grabinschrift in der Gnade erfiillt, <ewig, ewiglich
mit Jesus zu sprechen».

Strengelbach/Kt. Aargau. Eduard Buef.

Rezensionen.

Hans Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und
Spdtjudentum (Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament, hrsg. v. J. Jeremias und O. Michel, Nr. 2),
Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1951, VI u. 295 S.
DM. 24.—.

Dal} das Neue Testament das Weltbild seiner Zeit teilt und
in vielen seiner Aussagen voraussetzt, ohne davon zu reden,
ist ein unbestreitbarer Tatbestand. Freilich haben die Theo-
logen zu diesem Tatbestand die verschiedensten Stellungen ein-
genommen: von dem selbstverstindlichen oder ausdriicklich
verteidigten Festhalten an diesem Weltbild bis zur unreflek-
tierten oder grundsétzlichen Eliminierung aller mit dem antiken
Weltbild zusammenhingenden Ziige der neutestamentlichen
Verkiindigung werden alle moéglichen Standpunkte bis zur
Gegenwart vertreten. Und das Problem ist neuerdings wieder
besonders aktuell und umstritten geworden durch die Ausein-
andersetzung mit Rudolf Bultmanns Forderung einer konse-
quenten Entmythologisierung des NT, die eine villige Losung
vom antiken Weltbild einschlieflen soll (vgl. ThZ 1950, 323/5).
Weil so das NT iiber das von ihm vorausgesetzte Weltbild nur
sehr unvollkommen Aufschlufl gibt und weil andererseits die
Rolle dieses Weltbilds im NT von neuem umstritten ist, be-
notigt die Forschung dringend Untersuchungen, die in reli-
gionsgeschichtlichem Rahmen Einzelfragen des nt.lichen Welt-
bildes abkléren.

Es ist darum sehr dankenswert, dall sich Hans Bietenhard
in seiner Berner Habilitationsschrift die Aufgabe gestellt hat,
die nt.liche Vorstellung vom Himmel auf dem Hintergrund
ihrer spitjiidischen Voraussetzungen allseitig darzustellen. Er

25



	Zu einem theologischen Begriff des Schönen

