
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 5

Artikel: Zu einem theologischen Begriff des Schönen

Autor: Buess, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 365

Wesen fremd und habe dementsprechend auf deutschem Boden
nicht tiefgreifend gewirkt, zu entkräften. Weitere Forschung
wird bestätigen, daß die deutsche Scholastik von beträchtlicher
Lebenskraft war. Ihre originellste und zugleich (wesensmäßig)
«deutscheste» Leistung wird aber wohl die Stuttgarter Ueber-
setzung bleiben, die uns Morgan-Strothmann in ihrer Ausgabe
auf so überraschende und schöne Weise erschlossen haben.

Schiers/Kt. Graubünden. Kurt Ruh.

Zu einem theologischen Begriff des Schönen.

Probevorlesung vor der Theologischen Fakultät
der Universität Basel am 22. Mai 1951.

Ich möchte das Thema als Frage formulieren: Gibt es einen
theologischen Begriff des Schönen? Diese Frage richtet das
theologische Denken an sich selbst. Aber indem es sich seihst
fragt, kann es nicht bei sich selber stehen bleiben. Theologie
ist nie allein mit sich selbst, sondern stets auf das Wort der
Heiligen Schrift als auf ihr konkretes Gegenüber bezogen. So

richtet sich unsere Frage an das Wort der Heiligen Schrift, sie
richtet sich letztlich an das in ihm sich bezeugende Wort
Gottes selber. Von ihm erwarten wir die Antwort.

Es ist alles andere als selbstverständlich, daß das Schöne in
den Kreis der Begriffe gehört, in denen die Theologie sich
ihrem einen und ausschließlichen Gegenstand, dem verborgenen
Gott in seiner Selbstbezeugung, offenhält. Das Schöne ist
zunächst Gegenstand einer allgemeinen, allgemeinzugänglichen
Erfahrung und also Gegenstand einer allgemeinen, der menschlichen

Vernunft als solcher aufgetragenen Besinnung. Es ist
zunächst ein philosophisches Problem. Weit mehr als etwa das
Gute und Wahre ist es auf eine Interpretation festgelegt, die
sich im Umkreis allgemeiner Erfahrung und Besinnung, neu-
testamentlich gesprochen: im Umkreis dieses «Kosmos» hält.
Es scheint weit weniger als das Gute und Wahre über den
Umkreis dieses Kosmos hinauszuweisen. Ist es nicht das

Kosmische, Profane schlechthin, das Kosmische in seiner
reinsten Verklärung, aber ebenso das Kosmische, Welt in ihrer
Weltlichkeit? Ist es nicht auch uns, auch uns als Theologen



366 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

und Gliedern der christlichen Gemeinde zunächst und
unmittelbar als dieses Kosmische, um nicht zu sagen Heidnische,
gegenwärtig? Das Zeugnis der Theologiegeschichte jedenfalls
gibt zu denken. Wo rechtschaffen Theologie getrieben wurde,
da blieb der Begriff des Schönen zumeist schlicht draußen. Wo
er in den Umkreis theologischer Begriffe aufgenommen wurde,
da hörte die Theologie zumeist auf, rechtschaffene Theologie
zu sein. Kann er uns wirklich nur um den Preis des Verrats
an der Sache der Theologie interessant werden?

Uns Abendländern des 20. Jahrhunderts ist er unmittelbar
in der Gestalt vertraut, die er in der letzten großen Epoche
abendländischen Humanismus, im deutschen Idealismus der
Goethe-Zeit, empfangen hat. Ob wir wollen oder nicht, wir
denken das Schöne in den Gedanken, die damals, im Schatten
Mozarts und Goethes, gedacht wurden. Wir müssen uns kurz
Rechenschaft geben über Inhalt und Richtung jenes Denkens.
Wie verstanden jene Zeitgenossen Mozarts und Goethes das
Schöne, wie verstanden sie sich selbst als Menschen, denen
durch Mozart und Goethe die Augen für das Schöne geöffnet
worden waren?

Die Grundbeziehung, in der sich jenes Denken bewegt, ist
die Kantische zwischen Ich und Erscheinungswelt, zwischen
Freiheit und Sinnlichkeit, der sich bei Schiller die allgemeinere
zwischen Natur und Geist, bei Schelling, Schleiermacher,
Hegel, in neuer Wendung bei Schopenhauer die metaphysische
zwischen Wirklichkeit und Idee unterschob. Im Rahmen dieser
Gegensätze erschien das Schöne als ihre Versöhnung. Schon
bei Kant hält die ästhetische Vernunft die Mitte zwischen
der an die Sinnenwelt gebundenen theoretischen und der in
sich freien, selbstgewissen praktischen. Schiller weist der
ästhetischen Anschauung die geistesgeschichtlich-pädagogische
Funktion zu, die sinnliche Natur zu so edler Empfindung zu
erheben, daß sie in sich selbst sittlich gerechtfertigt und
vollkommen ist. Nach dem Schelling des «transzendentalen Idealismus»

ist die Kunst als die höchste Synthesis aller Vernunftstätigkeiten

das wahre Organon der Philosophie: in ihr findet
der Mensch, was er als theoretisches und praktiches Ich
umsonst sucht: sich selber in der verwirklichten Einheit seiner
selbst. Wie kommt das Schöne zu dieser Mittelstellung, inwie-



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 367

fern löst sich in ihm die Spannung? Vergegenwärtigen wir uns
den Gegensatz — der beim monistischen Zug dieses Denkens
doch immer ein sehr relativer bleibt! — in seiner ganzen Schärfe!
Der Geist auf der einen Seite ist, als Idee verstanden, das letzte
göttliche Geheimnis des Daseins schlechthin: aus seiner eigenen
Tiefe leuchtend, ist er Quelle allen Lichts; als das in sich Freie
schlechthin notwendig, als das unbedingt Notwendige Inbegriff
aller Freiheit; Einheit, die, im Unterschied zur armen,
ausschließlichen Einheit des Verstandes, die Mannigfaltigkeit der
Möglichkeit nach in sich schließt; Zielgewißheit, die, im Unterschied

zum bloßen Begriff des Zwecks und Ziels, das Zweckfremde

als ein zu Ueberwindendes mit voraussetzt. Wie kann
es geschehen, daß sich der Geist, als dieses Geheimnis
verstanden, der Natur eint? Natur, das ist auf der andern Seite,
was immer Inhalt unserer Erfahrung wird, was immer sich
unserer innern und äußern Anschauung aufdrängt, das
Gegebene, das massiv und konkret Wirkliche: jenes Gemisch von
Kosmos und Chaos, von Zufall und Notwendigkeit, von Dauer
und Wechsel; jenes harte Nebeneinander von seelenloser
Körperlichkeit und der Verkörperung bedürftiger Seele; jenes Hin
und Her zwischen Gut und Böse, zwischen Krieg und Frieden,
zwischen Lebenserfüllung und Lebensverlust, das uns nur allzu

vertraut ist. Wie kann es geschehen, daß Natur, als dieses
Handgreifliche und Gegebene verstanden, sich dem Geiste eint?
Wie wird das Ideelle wirklich, das Wirkliche ideell? Jene Zeit
antwortet mit dem Hinweis auf das Schöne. Aber nun eben:
inwiefern ist das Schöne diese Versöhnung? Es ist es als die
reine Form freier Notwendigkeit, im Mannigfaltigen sich
bewährender Einheit, im Zweckfremden sich durchsetzender
Teleologie: diese Form nämlich, sofern sie sich am empirisch
Wirklichen als ihrem Stoff ausprägt. Im Schönen legt sich die
Idee der Wirklichkeit als reine Form über, die den Inhalt als
solchen, indem sie ihn verklärt, unangetastet läßt. Im Schönen
geht das Wirkliche in die reine Form ein, die die Idee, indem
sie sie zur Darstellung bringt, frei und unberührt läßt. Das
Schöne ist, mit Schiller zu reden, der von der Idee zur
Wirklichkeit hin denkt, «Freiheit in der Erscheinung», nach Goethe,
der umgekehrt vom Wirklichen zur Idee hin denkt, «das
Lebendige in seiner größten Vollkommenheit», nach Hegel, der



368 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

dialektisch zwischen beiden Gesichtspunkten schwebt, «das
sinnliche Scheinen der Idee». So oder so ist es das Anschauliche,

sofern es ins Licht des Geheimnisses tritt, das Geheimnis,
sofern es anschaulich wird. Schön ist also die Naturerscheinung,

die kraft der sie überspielenden reinen Form der Einheit

mit dem Geist zusammenklingt. Schön ist die geschichtliche

Entwicklung und Verwicklung, in deren Verlauf die reine
Form der Zielstrebigkeit aufleuchtet. Schön ist die Seele, die
in ihrer alltäglichen Wirklichkeit das Gesetz der Freiheit
erfüllt, der die Freiheit zur Natur geworden ist. Schön ist das
Kunstwerk, das als die geistige Leistung, die es ist, spielend
und absichtslos zustande kommt wie ein Gebilde der Natur,
das als das Natürliche, Gegebene, Seelisch-Leihliche, das es ist,
in der Klarheit und im Geheimnis des Geistes steht. — Subjektiv

entspricht dem Schönen jene reine Genugtuung, jene Weite
und Gelöstheit, die da entsteht, wo Eigeninteresse und
Pflichtbewußtsein schweigen und die Not alltäglicher Selbstbehauptung

und Selbstüberwindung zurückbleibt. Das Schöne schafft
nicht unbedingt Lust und Genuß, wohl aber jene höhere Heiterkeit,

die über dem Gegensatz von Lust und Unlust steht, jenes
verweilende Betrachten und Empfangen, das satt und reich
wird in seinem Gegenstand. So spiegelt sich im subjektiven
Verhalten die Versöhnung wider, die das Schöne objektiv ist.

Wir können hier nicht auf die Geschichte eingehen, die
dieser Begriff in jener Zeit, die, verdeckt und verschüttet, auch
noch die unsere ist, erlebte.1 Wir erinnern nur gerade daran,
daß mit seiner Kraft und Wahrheit sofort auch seine Proble-

1 Ich erinnere nur gerade daran, daß die Aesthetik des deutschen
Idealismus auch ihre theologisch orientierten Vertreter gehabt hat. Martin
Deutiger, katholischer Priester und Professor der Philosophie in München,
hat in seinem Hauptwerk «Grundlinien einer positiven Philosophie als
vorläufiger Versuch einer Zurückführung aller Theile der Philosophie auf
christliche Prinzipien», dessen 1845 f. erschienener vierter und fünfter
Band die Aesthetik bildet, den Versuch unternommen, Schelling ins katholisch

Christliche zu übersetzen. Auf protestantischer Seite wäre vor allem
der als Evangelienkritiker bekannt gewordene Christian Hermann Weiße
zu nennen, dessen 1830 erschienene «Aesthetik» eine im Sinne Hegels
konzipierte Idee des Schönen in einem christlich-theistischen Gottesbegriff zu
verankern sucht. Vgl. zum Ganzen: Eduard von Hartmann, Die Deutsche
Aesthetik seit Kant, Berlin 1886.



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 369

matik sichtbar wurde. Die Fragen ließen sich nicht
unterdrücken. Wie verhält es sich mit der Versöhnung des Gegensatzes

im Schönen? Ist sie, vom Wirklichen her gesehen, nicht
Schein, bloßer Schein, ein Traum, der beim Erwachen
zerrinnt? Ist sie von der Freiheit, vom Geist, von der Idee her
gesehen nicht Spiel, nämlich bloßes, leeres Spiel, Spiel, in das
der Geist als bloße, leere Form eingeht, während er nach seiner
Substanz und Wahrheit unerlöst draußen bleibt? Doch auch
wo er als Lebensprinzip versagte, blieb der ästhetische Idealismus

als Möglichkeit neuer Würdigung des Schönen in Kraft.
In jener Zeit war das Abendland noch einmal bei sich selber,
und wir werden, wenn wir uns klar werden wollen, was uns
das Schöne weniger faktisch gibt, als zu geben verheißt, was
das Schöne seiner Idee, seiner wahren Meinung nach ist,
unvermeidlich in den Bahnen denken, die jene Männer, die
Zeitgenossen Mozarts und Goethes, freilegten. Wir werden
unvermeidlich selber jener Zeitgenossen. —

Das ist es, was wir, indem wir an unsere Frage herantreten,
als Fragende selber in Frage gestellt, mitbringen. Es ist ein
Denken, das das Schöne als das Wunder versteht, in dem das
Geheimnis des Geistes im anschaulich Wirklichen als dessen
reine Formung aufleuchtet.

Wir wissen es zum vorneherein: was wir mitbringen, ist als
unser Eigentum und Ausdruck untauglich, das Werk
mitzutreiben, das der Theologie aufgetragen ist. Die Voraussetzungen,

auf die sich die Theologie gründet, sind zu verschieden
von denen, auf die sich jene allgemeine, philosophische Aesthe-
tik bezieht. Zwischen dem Grund und Licht theologischen
Erkennens und dem Reich, in dem das Schöne herrscht, ist
eine Grenze gezogen, die damit, daß sie vielleicht mitten durch
uns hindurchgeht, als klare, scharfe Grenze nicht aufgehoben,
sondern nur bestätigt ist. Theologie ist ja Erkenntnis des

Glaubens, sofern sie sich wissenschaftlich-methodischer
Bemühung unterwirft. Der Glaube aber ist Glaube an den
verborgenen Gott in seiner freien Selbstbezeugung. Als Glaubende
stehen wir vor dem Gott, der hoch erhaben ist über die
Beziehung von Geist und Natur, in der jene Zeit das göttliche
Geheimnis erfährt. Wir stehen in der Beziehung drin, die der
verborgene Gott selber mit uns geknüpft hat. Und diese Be-

24



370 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

ziehung ist völlig anderer Art als jene zwischen Vernunft
und Erscheinungswelt, zwischen Geist und Natur, zwischen
Idee und Wirklichkeit. In ihr sind wir uns selber als
Zeitgenossen Mozarts und Goethes fremd geworden. Der Gegensatz,
an dessen Ueberwindung wir glauben, ist der zwischen dem

heiligen Gott und dem sündigen Geschöpf — angesichts dieses
Gegensatzes, angesichts der Mühe, des Kampfes, des Opfers,
das seine Ueberwindung kostet, angesichts des Lebens und
Sterbens Jesu Christi ist es sinnlos und lästerlich, von Spannung

im Sinne jener Aesthetik zu sprechen. So ist es angesichts
des Friedens, an dem wir glaubend teilhaben, sinnlos, von
Harmonie und Schönheit in jenem Sinn zu sprechen. Das
Geheimnis, das hier als das Geheimnis Gottes selber offenbar
wird, ist das einer Freiheit, die unmöglich mit jener ideellen
zusammen genannt werden kann. Die Freiheit, die hier waltet,
ist urbildlich die der Liebe, in der sich Gott selber seiner
entäußert, um in der Solidarität mit dem sündigen Geschöpf, selber
Geschöpf in der Knechtsgestalt der Sünde, der ewige, heilige
Gott zu sein; sie ist abbildlich diejenige des Menschen, dem es
in Gnaden geschenkt ist, als der, der er als Geist und Natur
faktisch ist, zu sterben, um fortan als Lobpreis der Liebe Gottes
zu leben. Die Form, um die es im Blick auf Gott und seine
Offenbarung allein gehen kann, ist urbildlich keine andere als
die jener freien Gnade, die alle uns gegebene Form und
Anschaulichkeit zerbricht; sie ist abbildlich die des uns in unsern
Tod hineingeschenkten Lebens in dieser Gnade, das nicht
weniger aller runden, schönen Anschaulichkeit spottet. Nein,
Gottes Offenbarung und Gabe ist nicht schön in dem Sinn, in
dem jene Aesthetik von Schönheit spricht, und so ist, was diese
Aesthetik schön nennt, nicht göttlich in dem Sinn, in dem Gottes
Offenbarung und Gabe göttlich ist. Im Licht der Offenbarung
Gottes gesehen, ist jenes Schöne nicht göttlich, sondern krea-
türlich, nicht ewig, sondern vergänglich, nicht in sich gültig,
sondern allein durch Gottes schaffende, bewahrende Geduld
und Güte. Wem das verborgene Licht Gottes und seiner
Offenbarung aufgegangen ist, für den hat jene Schönheit ihre
bannende Gewalt verloren. So gründlich verloren, daß er sich, statt
mit Petrarca ins Brevier zu flüchten, in aller Einfalt und
Aufgeschlossenheit ihrer freuen kann. —



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 371

So muß, was wir von uns aus mitbringen, mit in das
Gericht, in den Tod hinein, dem alle menschliche Herrlichkeit und
Weisheit vor Gott verfällt. Was immer sie im Bereich kreatür-
licher Beziehungen bedeuten mag, über Gott und also über den
Grund und das wahre Geheimnis kreatürlichen Seins und
Bezogenseins, vermag unsere Weisheit aus sich nichts auszusagen.

Sollte es ihr widerfahren, daß Gottes Wort sie für seine
Bezeugung in Anspruch nimmt, so widerfährt ihr damit eine
Gnade, mit der sie nicht rechnen, auf die sie nicht warten, die
sie, wenn sie ihr widerfährt, als das Wunder reiner Gnade nur
hinnehmen kann. Wir suchen die Antwort, die die Theologie
da empfängt, wo sie als reine, durch ihr Gegenüber selber
gereinigte Frage an das Wort Gottes herantritt, in zwei frontal,
gleichsam dialogisch sich gegenüberstehenden Sätzen
zusammenzufassen. Der erste lautet: Der Begriff des Schönen ist von
der Theologie gefordert; aber er ist der Begriff einer Wahrheit
und Wirklichkeit, die uns verschlossen ist. Der zweite lautet:
Der Begriff des Schönen ist als streng eschatologischer, als
Grenzbegriff gefordert; als solcher aber ist er der Begriff einer
Wahrheit und Wirklichkeit, die sich uns verheißungsweise
erschließt.

Zum Ersten. Wir sind aufgefordert, den Begriff des
göttlichen Schönen zu bilden. Es ist vor allem der biblische Begriff
der Herrlichkeit Gottes, alttestamentlich käböd, neutestament-
lich doxa, der uns nötigt, von göttlicher Schönheit zu sprechen.
Doxa meint mehr als Schönheit. Der Begriff bezeichnet die
Hoheit und Majestät, in der Gott in seiner Offenbarung Gott
ist. Er bezeichnet, weil diese Hoheit und Majestät als eine zu
uns durchbrechende, alle Widerstände siegreich überwindende,
überstrahlende verstanden wird, den strahlenden Lichtglanz
der Erscheinungen, der einen Enderscheinung, in der Gott in
einer dunkeln Welt offfenbar wird, die Siegesgewalt der Taten,
der einen Tat, die Gott in Offenbarung seiner selbst vollbringt,
das sieghafte Sichvollenden des einen Weges, den Gott als
Offenbarer seiner selbst im Weglosen dieser Welt geht. Und
damit sind wir allerdings da, wo der Begriff der Schönheit von
uns gefordert ist. Wenn wir ihn im Gehorsam gegen die an
uns ergehende Forderung darbringen, so als ein Opfer, das als
unsere Gabe nur verbrennen kann, um allein aus der Kraft

21*



372 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

und Wahrheit zu leben, die Gott ihm verleiht. So aber darf und
muß es schon dabei bleiben: die Doxa Gottes hat in der Heiligen
Schrift eine Gestalt, in der sie durch den ihr dargegebenen, von
ihr her gefüllten und bestimmten Begriff der Schönheit bezeugt
sein will. Gottes Schönheit ist Gottes Doxa, sofern sie mitten
in einer ihr fremden Welt die ihrem Geheimnis entsprechende
anschauliche Gestalt gewinnt. Wenn wir die Schönheit Gottes
so definieren, so halten wir uns auch darin an die Heilige
Schrift, daß wir bei der in Gottes Offenbarung uns aufleuchtenden

Herrlichkeit Gottes stehenbleiben. Die Heilige Schrift
läßt freilich durchblicken, daß sie um eine Schönheit weiß, die
Gott für sich seiher, für seine eigene Anschauung als der
Vater im Sohn durch den Heiligen Geist besitzt; daß sie weiter
um eine Schönheit weiß, die Gott in dem ihm fremden und
vertrauten Bereich der «oberen Schöpfung», des «Himmels» für
angelische Anschauung gewinnt. Aber sie läßt diese uns
unzugängliche Tiefe und Höhe der göttlichen Doxa in dem Hintergrund

stehen, in dem sie, von Gottes Offenbarung her gesehen,
tatsächlich steht.

Gottes Doxa ist schön für unsere sinnliche Anschauung.
Sie wird in der Heiligen Schrift immer auch sinnlich geschaut.
So im Alten Testament in der sie verhüllenden lichten Wolke,
in der sie sich menschlichem Auge enthüllt. So nochmals im
Alten Testament in Visionen, die, wie die von Jes. 6 und Ez. 1,

in all ihrer Uebersinnlichkeit die menschlichen Sinne, sei es

denn ins Uebersinnliche geöffneten Sinne affiziert. So im Neuen
Testament in der Gestalt der Engelerscheinungen, die den

Eingang und Ausgang der Geschichte Jesu umgeben, in der
Erscheinung Jesu Christi in seiner himmlischen Herrlichkeit
selber. Ueberall geht es darum, daß das Geheimnis der freien
Liehe Gottes in der ihr entsprechenden Herrlichkeitsgestalt
inmitten einer es verdunkelnden, ihm verschlossenen Welt, alle
Dunkelheit überwindend vor blinden, törichten menschlichen
Sinnen aufleuchtet: göttliche Schönheit fürwahr, aber Schönheit,

menschliche Augen erfüllende, beseligende Lichterscheinung.

Gottes Doxa ist aber in der Heiligen Schrift schön vor
allem für die innere, sozusagen «intellektuelle» Anschauung,
der das Sinnliche, so gewiß sie es mit einschließt, bloßes Zeichen



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 373

des geschichtlich-geistigen Akts bedeutet. Die biblischen Zeugen

erfahren die Wirklichkeit primär nicht als Physis, sondern
als Geschichte — nicht optisch gleichsam, sondern akustisch; sie
ist ihnen, indem sie ihnen sinnlich erscheint, entscheidend nicht
sinnlich, sondern nach ihrer innern Gestalt, nach ihrem Sinn
und Telos gegenwärtig. Gottes Doxa wird primär in den Taten
gesehen, in denen er sich in der Welt als Gott erweist, in der
einen Tat seines siegreichen Ilereinbrechens und Herrschens.
Die Doxa des Vaters, die auch, diejenige des Sohnes ist, wird
bei Johannes nicht in der sichtbaren Erscheinung Jesu als
solcher, sondern in seinen Taten und Tatworten, zutiefst im
siegreich sich vollendenden Weg Jesu geschaut. Schön ist
Jesus als der, der in der teleologisch geordneten Folge seiner
Taten, in der Einheit und Kontinuität seines unbegreiflichen
Weges vom Vater in die Welt und von der Welt über das Kreuz
zum Vater Gottes Doxa darstellt.

Aber eben von dieser auch als Schönheit zu verstehenden
Herrlichkeit Gottes ist nun zu sagen: sie ist eine uns
verschlossene Wahrheit und Wirklichkeit. Das Zeugnis der Schrift
ist hier einhellig. Wo die Herrlichkeit Gottes als seine Schönheit

anschaulich wird, da wirkt sie auf der Seite des Menschen
jedenfalls zunächst nicht Anschauung, sondern Blindheit. Die
Gestalt gewordene Liebe Gottes bringt die Trennung zwischen
Gott und Mensch an den Tag. Der beseligende Glanz des
Angesichtes und Weges Gottes erschreckt die Kreatur. Wo Gott
ihm in beseligender Schönheit nahekommt, flieht der Mensch.

So der sinnlich geschaute Lichtglanz Gottes. Er wirkt, wo
immer er hereinbricht, Schrecken, Entsetzen, Blindheit. Und
dies nicht nur bei den Ungläubigen, nein, gerade auch bei den
Gläubigen. Der Mensch kann ihn als der, der er ist, nicht
ertragen. Gottes Licht ist zu hell, sein Glanz zu reich und rein,
als daß er in den Umkreis menschlichen Sehens eingehen
könnte, ohne ihn zu sprengen. Gott ist dem Menschen eben in
seiner Nähe und Liebe zu fremd, als daß dieser, indem sich Gott
seiner Anschauung schenkt, sich dieser Anschauung freuen,
als daß er in der Anschauung Gottes ruhen und satt werden
könnte. Er kann aus ihr eben nur als ein gebrochener Mensch
wieder herausfallen (2. Kor. 12), als ein Geblendeter und
Gebrochener hervorgehen (Act. 9).



374 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

Und wie mit der sinnlichen Anschauung Gottes verhält es
sich mit der innern, intellektuellen. Der Mensch vermag die
Schönheit, nämlich die am Gegensätzlichen sich bewährende
Einheit, die sieghafte Geschlossenheit und Kontinuität des

.Weges und Werkes Gottes unmöglich denkend anzuschauen.
Wer ist er, daß er das Ganze des Weges und der Geschichte
Gottes in einem umfassenden Gedanken einzufangen
vermöchte? Gottes Weg ist schön in der bewegten Einheit von
Gericht und Gnade, von Gesetz und Evangelium. Aber welcher
geschaffene Geist vermöchte die Einheit dieses Weges in der
Einheit seiner Gedanken widerzuspiegeln? Wo entspräche dieser

Einheit die Einheit einer theologischen Schau? Gottes Weg
ist schön in der Einheit des Weges von der Verheißung zur
Erfüllung, vom Alten zum Neuen Bund. Aber wer vermöchte
diese Einheit denkend nachzuzeichnen? Was ist bei dem
Versuch herausgekommen, die Einheit der Heiligen Schrift als die
Einheit etwa eines sich entwickelnden Organismus, einer
kontinuierlich sich durchzusetzenden Entelechie anschaulich zu
machen? Gottes Weg ist, um das Letzte und Eigentliche zu
sagen, schön in der Einheit der Hoheit und Niedrigkeit Christi,
in der Kontinuität seines Weges vom Himmel zur Erde, von
der Erde zum Himmel und wieder zur Erde, in der Klarheit
und Sieghaftigkeit seines Ganges von Weihnachten zum
Karfreitag, vom Karfreitag zu Ostern. Aber nochmals: welche
irdische Kreatur vermöchte diese Erde und Himmel versöhnende

Einheit mit einem sich in sich rundenden und schließenden

und insofern «schönen» Bild und Gedanken nachzudenken?
Wo wären wir je anders als so dran, daß wir jetzt die Niedrigkeit

Christi anschauen, um seine Hoheit einfach glauben zu
müssen, jetzt seine Hoheit anbetend betrachten, um dann seine
Niedrigkeit einfach glauben zu müssen? Wer könnte die
Synoptiker und Johannes zusammen schauen? Wer könnte vor
dem Kreuze Christi um seine Auferstehung anders als im
Glauben wissen, der ins reine Dunkel göttlicher Zukunft und
Verheißung blickt? Wer könnte vor dem Auferstandenen
anders um den Gekreuzigten wissen als im Glauben an das
nackte Wort? Wer könnte in der reinen Diskontinuität der
Wende vom Kreuz zur Auferstehung die in ihr allerdings
offenbare und siegende Kontinuität unverwirrten Auges



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 375

schauen? Ich denke mir, die Glossolalie sei auch als der
Versuch zu verstehen, das Ganze der göttlichen Wege, wie es sich
im erhöhten Christus darstellt, preisend zu bezeugen. Aber
was kommt hei diesem Versuch schon heraus? Die menschlichen

Worte zerbrechen unter diesem Inhalt, sie zerfallen in
ein hilfloses Gestammel.

Der Unanschaulichkeit der göttlichen Schönheit entspricht
subjektiv die Tatsache, daß die biblischen Zeugen keineswegs
als Menschen auftreten, die in der Anschauung Gottes
verweilten und zur Ruhe kämen, die darin satt und reich würden.
Was man später fruitio, meditatio, contemplatio oder visio Dei
nannte, ist wirklich nicht ihr Bezeichnendes. Ihr Leben ist von
einer seltsamen Unruhe vorangetrieben, einer Zukunft
entgegen, die als reine Zukunft alle in sich verweilende Gegenwart
unmöglich macht. Verglichen mit dem Lebensgang etwa Goethes

wirkt derjenige Paulus' zweifellos unschön, er lädt kaum
zum verweilenden Betrachten ein. Wie ihr Lehen, so sind ihre
Schriften offen, sie sind unterwegs, vielfach geradezu auf
Plätzen und Wegen, während großer Reisen gesprochen und
geschrieben, sie sind in einer Bewegung begriffen, die sich
keineswegs vollendet und schließt — wir denken an den
abrupten Bruch, in dem das Markus-Evangelium endet, an die
Offenheit des Johannes-Evangeliums, der Apostelgeschichte;
wir denken an die fragmentarische Gestalt vieler biblischer
Schriften, an jene ihre Gehrochenheit, die vielfach nicht nur
der schlechten Ueberlieferung zur Last fällt, sondern schon die
Urgestalt kennzeichnet; da war keiner, der die Muße und Freiheit

hatte, ein vollendetes Ganzes zu schaffen. Die Unruhe und
Gebrochenheit ihres Lebens und Redens entspricht der Gestalt,
in der ihnen die Offenbarung anschaulich wird. Gott selber ist
ihnen in der Offenbarung nur als ein Vorübergehender und
Weitergehender offenbar, nirgends so, daß er zu genießender
Betrachtung einlüde. Gottes Weg selber kann man nur folgen,
indem man, wie verhüllten Angesichts im Dunkel schreitend,
Schritt für Schritt sich führen läßt. Vor der reichen, reinen
Einheit und Schönheit, in der sich der göttliche Logos
allerdings offenbart, verwirrt sich alles menschliche Schauen. Eben
von dieser seiner uns anschaulichen Doxa bleibt unserm
Schauen nur die schwache Spur, die dunkle Rückseite gleich-



376 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

sam wie bei Moses auf dem Berg. Eben als der zu uns
gesprochene ist der Logos Gottes von menschlichem Denken nur
nachzubuchstabieren, so wie ein Kind Buchstaben um
Buchstaben, Wort für Wort hinsetzt, von jedem Wort so in Anspruch
genommen, daß es das folgende nicht mitumfassen kann. 'Ek

pépouç pivdj(TKO|Liev.

Von hier her fällt auf den ganzen Bereich dessen, was wir
als christliche Kunst zu bezeichnen pflegen, ein Schatten, den
er nie mehr loswerden wird. Gibt es das überhaupt, christliche
Kunst? Gibt es sie in dem Sinn, daß sich das Prädikat christlich

nicht nur vom traditionell gebotenen, mehr oder weniger
traditionell behandelten Stoff, sondern vom Wesensgesetz dieser
Kunst selber herleitete? Lebt die christliche Kunst nicht von
eben der Geduld Gottes, die die menschliche Kultur, die Kultur
in ihrer ganzen heidnischen Weltfreudigkeit überhaupt trägt?
Ist sie, ästhetisch betrachtet, nicht denselben Kriterien
unterworfen wie Kunst überhaupt? Was kann ein Christ als Künstler

anderes und Besseres tun, als schlecht und recht Künstler
zu sein, als sich den profanen Gesetzen, denen künstlerisches
Schaffen nun einmal unterliegt, im vollen Bewußtsein ihrer
Profanität, schlicht zu beugen? Was ist denn eigentlich bei all
den Versuchen herausgekommen, die göttliche Schönheit Jesu
Christi, das Wunder der Einheit Gottes mit dem Menschen, des
Menschen mit Gott künstlerisch darzustellen, was beim
Versuch, die göttliche Schönheit der Heiligen und Zeugen Jesu
Christi sichtbar zu machen? Was ist das Ergebnis der
Versuche, Gottes Wort in Poesie und Musik zu verwandeln? Ging
es im schlimmeren Fall je anders als so, daß man nicht nur die
göttliche Schönheit nicht erreichte, sondern auch die profane
verlor, während sich im bessern Fall die profane Schönheit,
dem ihr fremden Stoff zum Trotz, als solche einigermaßen
behauptete? Wie verhält es sich, um auch diese Sache wenigstens

zu nennen, mit der Schönheit, die gewissen Werken und
Leistungen der Theologie und Verkündigung zukommen mag?
Wie verhält es sich mit der Schönheit theologischer Zusammenschau,

wie sie in der Kirche immer wieder gelang? Ist sie eine
andere als die profane wohlgestalteter Synthesen und Lösungen
überhaupt, als das Werk einer sehr weltlichen techne? Es muß
schon gelten: Gottes Schönheit ist eine uns verschlossene



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 377

Wahrheit und Wirklichkeit. Auch in ihren reinsten Gestaltungen

ist die christliche Kunst der Frage unterworfen, inwiefern
sie angesichts der Verschlossenheit göttlicher Schönheit in
einem substantiellen Sinn des Wortes christlich zu heißen
verdiene. 2

2 Es wird gut sein, wenn wir uns, statt in abstracto zu diskutieren,
konkrete Fälle vergegenwärtigen. Ich nenne als besonders instruktives
Beispiel die kirchliche Kunst des Ostens. In der kirchlichen Kunst des Ostens
haben wir es zweifellos mit religiöser und nun also, auf ihren Gegenstand
gesehen, religiös-«christlieher» Kunst zu tun, mit «christliche» Kunst in
einer Kraft und Inbrunst der religiösen Auffassung, vor der die kirchliche
Kunst des Westens verblaßt. Es ist nicht kosmische, sondern gar sehr
metakosmische Schönheit, nach der diese Kunst greift. Der Kosmos ist
durchbrochen auf ein Jenseits, auf sein überschwängliches Geheimnis hin. Darin
hebt sich diese Kunst ergreifend ab von derjenigen etwa der Renaissance,
die, gerade auch wo sie christliche Stoffe behandelt, zumeist in einem in
sich gerundeten und geschlossenen Kosmos bleibt. Aber das ist nun die
Frage, die sich einem evangelisch gebundenen Denken hier unvermeidlich
stellt: Ist das Jenseits, gegen das hin sich diese Bilder öffnen, nicht eher
das mythisch-mystische der Gnosis und des Neuplatonismus als dasjenige,
dessen Geheimnis Christus ist, «sitzend zur Rechten des Vaters»? Ist es,
mit andern Worten, nicht ein doketischer Christus, der hier erscheint?
Christus als Erzengel gleichsam, als Manifestation des «unstofflichen,
göttlichen Lichtes», das im «Vergänglichen» als solchem nur trübe
widerscheint? Wo bleibt die Herrlichkeit, die unter aller irdischen und
überirdischen Doxa nun eben diejenige Christi ganz allein ist: seine Herrlichkeit

als wahrer Gott und wahrer Mensch? Wo bleibt die wahre
Menschlichkeit, in der Christus Gott ist, die er auch in seiner göttlichen Hoheit
als der «Pantokrator» nicht verleugnet, sondern erfüllt? (Bei der Kunst
des Abendlandes wäre umgekehrt zu fragen: hat sie es nicht, mindestens
seit der Renaissance, von einigen wenigen Ausnahmen abgesehen, mit einem
ebionitischen Christus zu tun?, passiert es ihr nicht ständig, daß ihr das
göttliche Geheimnis vor der sinnenfälligen, oft an griechische Heroen
erinnernden Kraft und Schönheit seiner menschlichen Erscheinung entschwindet?)

Im Osten ist das Sinnenfällige transparent auf das Geheimnis hin.
Der Körper ist «unsinnlich, unwirklich, flächenhaft, das Antlitz streng
stilisiert». Aber die Frage ist eben die, ob sich mit den Mitteln bildender
Kunst eine andere Transparenz darstellen lasse als die mythisch-mystische,
die von der Erscheinungswelt auf ihren göttlichen Ursprung und ihre
göttliche Ueberwindung weist. Es ist ein Eschaton, das in diesen Bildern in
unsere Welt hereinglänzt. Aber ist es, in sich selber, von diesen Bildern
als solchen her gesehen, wirklich das Eschaton der Auferstehung und
Parusie Christi? Müssen wir, um dieses Eschaton darin zu entdecken, nicht
die Augen schließen?, müssen wir, um zu sehen, was hier zu sehen ist, nicht
solchen Bildern gegenüber blind werden? (Vgl. an leicht zugänglichen



378 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

Unser erster Satz muß feststehen und zu Ende gedacht sein.
Nur dann kann der zweite recht verstanden werden. Mit ihm
fängt ein Neues an, das aus dem ersten keineswegs abgeleitet
werden kann. Es ist nicht irgendeine immanente Notwendigkeit,
es ist ganz einfach der Gehorsam gegen Gottes Wort in seiner
verborgenen Notwendigkeit, der uns nötigt, dem ersten Satz
einen so völlig disparaten zweiten gegenüberzustellen. Im Licht
dieser verborgenen Notwendigkeit ist es nun allerdings klar:
der erste Satz vermag für sich allein die Wahrheit nicht zu
bezeichnen, er bedarf des zweiten, so wie dieser seiner bedarf;
nur in ihrer gegenseitigen Bestimmung und Begrenzung, im
Dialog gleichsam, den sie miteinander führen, sind sie wahr,
nämlich offen für die ihnen überlegene Wahrheit, fähig, von
ihr her auf sie hinzuweisen. Der zweite Satz steht notwendig
an zweiter Stelle. In dieser Ordnung und Bezogenheit verstanden,

will er nun aber genau so ausgeschöpft und zu Ende
gedacht sein wie der erste.

Der Begriff göttlicher Schönheit ist als streng eschatologi-
scher, als Grenzbegriff gefordert; als solcher aber ist er der
Begriff einer verheißungsweise uns sich erschließenden Wahrheit

und Wirklichkeit. Was will dieser Satz in der frontalen
Gegenüberstellung mit jenem ersten besagen?

Wenn wir die Schönheit Gottes denken, so denken wir das

Unbegreifliche und Unvorstellbare. Wir schauen in eine
Zukunft hinaus, die ganz bei Gott verborgen liegt. Dieses erste
muß feststehen. Aber ebenso deutlich muß nun auch das zweite
gesagt werden.

Nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift geschieht es, daß

sich die streng verschlossene Grenze öffnet: es ereignet sich
so etwas wie ein menschliches Schauen der Schönheit des

Angesichts und Wortes, des Weges und der Geschichte Gottes.
Solches Schauen ist in seiner Fülle und Erfüllung die Gabe

der letzten, vollendenden Offenbarung Gottes in der Wiederkunft

Jesu Christi. Aber dieses Letzte ist als göttlich Letztes
immer auch ein Erstes. Es ist als Zukünftiges ein heimlichoffenbar

schon immer Gegenwärtiges. Der vollendete Friede,

Monographien: "Werner von Matthey, Kussische Kunst, Einsiedeln 1948,
S. 48—71; Doris Wild, Ikonen, Kirchliche Kunst des Ostens, Bern 1946.)



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 379

dem die Zeugen entgegeneilen, umfängt doch schon ihr Eilen
selber.

Wir denken zunächst wieder an die sinnliche Anschaulichkeit

der göttlichen Doxa. Sie wird immerhin, sei es mit
erblindenden Augen, geschaut. Der Auferstandene erscheint, sei es

nur wie in grüßendem Vorüberschreiten, seinen Jüngern in
voller Sichtbarkeit. Paulus wird nun, sei es um nachher ein
gebrochener Mann zu sein, immerhin ins Paradies versetzt,
um dort unaussprechliche Worte zu hören, jedenfalls sinnlich
zu hören.

Und wenn wir an die innere, intellektuelle Anschauung der
göttlichen Doxa denken, so ist der Sachverhalt noch schlagender.

Alles, was wir von der Gebrochenheit und Offenheit der
nachdenkenden Schau zu sagen hatten, muß in vollem Umfang
stehen bleiben. Es muß nun aber in einem völlig neuen Ansatz
danebengestellt werden: diese Gebrochenheit ist selber
gebrochen: begrenzt durch die Verheißung und verheißungsweise
Gewährung göttlicher Ganzheit und Schönheit. Wir haben hier
vor allem an das Johannes-Evangelium zu erinnern. Ihm ist
es doch offensichtlich geschenkt, in der Niedrigkeit Jesu seine
Hoheit, in seiner Hoheit seine Niedrigkeit verweilend
anzuschauen, seinen Weg zum Kreuz, vom Kreuz zum Vater vom
strahlenden Bogen der Herrlichkeit und Erhöhung überspannt
zu sehen. Ihm ist es in einem den biblischen Zeugen sonst
unbekannten Maß gegeben, in seinem Gegenstande meditierend
still und satt zu werden. Es ist weiter aber auch an Paulus zu
erinnern. Die denkende Schau dieses ersten und größten Theologen

entbehrt bei aller Gebrochenheit doch nicht der die
verschiedenen Einzelaspekte in sich versöhnenden Ganzheit und
Einheit. Er macht es freilich deutlich, daß es einer besonderen
Gabe und Erleuchtung von Gott her bedarf, um das Ganze
nichterkennend zu erkennen, erblindend anzuschauen; nicht
jedermann hat die Gnosis, so wenig wie jedermann in Zungen
redet, und wer sie hat, der hat sie als reine, neue, freie
göttliche Gabe und Erleuchtung. Es ist eine neue, besondere
göttliche Gabe und Erleuchtung, kraft deren Paulus in Rom. 11 den

Anfang, die Mitte und das Ende der Wege Gottes nachzudenken
vermag; es ist ein mysterion, das sich ihm erschließt; was er hier
bezeugt, im Widerschein seines strahlenden Glanzes in hymni-



380 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

scher Bewegtheit und Freude bezeugt, ist das Unaussprechliche;

sein Nachdenken muß in das Bekenntnis einmünden:
'Q ßdboq ttXoutou Kai oocpîaç Kai pvujcfeujç heoû. 'Qç àvegripeuvpTa xà

Kpiuaxa aàxoû. Aber eben im Zeichen dieses Bekenntnisses, dieses
anbetenden Verstummens kommt es zu jenem lichten, freien,
hymnisch bewegten Schauen und Zeugen. Auch die Zungenrede

ist reines Charisma. Sie offenbart unsere ganze Not dem
in seiner Einheit und Fülle zu bezeugenden Geheimnis der
Offenbarung gegenüber. Seine Doxa sprengt unsere Sprach-
und Anschauungsformen und läßt nur einen Wirrwarr
unverständlicher Laute übrig. Aber indem sie unsere Not offenbart,
offenbart die Glossolalie auch eine überschwängliche
Verheißung. Es ist nun immerhin menschlicher Anschauung und
Rede zugemutet, diese Doxa zu fassen und zu bezeugen;
menschlicher Rede, die in aller Verworrenheit nun doch der
Auslegung fähig ist, der Logos, Ordnung und, wie verborgen
auch immer, Schönheit, keineswegs einfach fehlen, die ihre
besondere «Schönheit» gerade darin hat, daß sie unter ihrem
Inhalt, indem sie ihn faßt, zerbricht.

Es wird von hierher nun doch auch zur Frage christlicher
Kunst noch anderes zu sagen sein, als vorhin gesagt wurde.
Es muß hier freilich alles noch viel mehr als vorhin bloße
Frage bleiben. Ist es nicht denkbar, ist nicht vom biblischen
Zeugnis her sehr ernsthaft mit der Möglichkeit zu rechnen, daß
im kirchlichen Sagen, Gestalten, Musizieren, Denken als reine,
freie Gnadengabe Gottes, verborgen, aber nun doch nicht nur
verborgen, in kosmischer Schönheit und Unschönheit
beschlossen, aber mit ihr nun doch nicht einfach zu verwechseln,
als deren besondere Qualifikation vielmehr deutlich von ihr
zu unterscheiden: ist nicht ernstlich damit zu rechnen, daß,
verborgen-offenbar in kosmischer Schönheit und Häßlichkeit

göttliche Schönheit sichtbar wird? Ist es nicht immer
wieder geschehen, daß im Lobgesang der Kirche so etwas wie
ein Echo des Lobgesangs der Engel und Seligen hörbar wurde?
Ist über kirchlich-christlicher Malerei — vielleicht dürfen wir
an Rembrandt denken — nicht da und dort ein Licht
aufgeleuchtet, das als das Licht, das über biblischen Szenen hell
wurde, für die Augen des in das biblische Geschehen mit
einbezogenen Betrachters wie zuvor schon für die Augen des



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 381

Schöpfers einen Glanz annahm, durch den es über diesen Kosmos

hinauswies? Ist nicht auch im Musizieren der Kirche
immer wieder das Ereignis geworden, was andern Zeiten in
der Zungenrede geschenkt war? Und fällt von dem, was im
kirchlichen Raum Ereignis wird, nicht ein Licht auch auf
unser Dichten und Musizieren überhaupt, eine Bestimmung
und Verheißung, die auch Mozart und Goethe, ihnen selber
fremd, in den anbrechenden Tag der Gnade und des Reiches
rückt? 3 Ist nicht, um auch darauf zurückzukommen, christ-

3 Es wäre von hier aus der Frage nach dem kosmisch Schönen, nach
dem Schönen also, wie es dem Kosmos als solchem und im allgemeinen
zukommt und vom Menschen als Angehörigen des Kosmos geschaut und
gestaltet werden kann, näher nachzugehen. Es kann hier nur kurz
angedeutet werden, in welcher Richtung von den in der Vorlesung berührten
Gesichtspunkten aus weiterzudenken wäre. — Das Problem hat seinen
subjektiven und seinen objektiven Aspekt. Nach seinem subjektiven Aspekt
ist es die Frage nach dem ästhetischen Vermögen oder, wie wir theologisch

richtiger sagen, nach dem ästhetischen «Beruf», der ästhetischen
«Begabung» des Menschen. Es wäre Aufgabe einer theologischen Anthropologie

und Ethik, nach dem Licht zu fragen, das von der Menschwerdung
Gottes her auch auf diesen Aspekt der Humanität fallen mag. Eine theologische

Anthropologie wird, von der offenbarten Wahrheit Gottes her
fragend, in der auch die Wahrheit des Menschen offenbar wird, wie der Kultur
als ganzer, so auch der sog. «ästhetischen Kultur» mit großer Distanz
gegenüberstehen. Es wird ihr schon fraglich sein, ob die gewisse Besonde-

rung und Isolierung, in der wir das «Aesthetische» dem «Ethischen» und
«Theoretischen» gegenüberstellen, der Wahrheit des Menschen entspreche
— der neutestamentliche Begriff kalos, der nicht schön bedeutet, was wir
so nennen, sondern menschliches Sein und Tun nach seiner «Güte» und
Integrität bezeichnet, in der dann allerdings die Bestimmung «schön»
eingeschlossen ist, muß ihr zu denken geben. Sie wird alles ästhetische Schaffen

und Schauen des Menschen unter dem Gericht sehen, das vom Kreuze
Christi her über alle menschliche Selbstrechtfertigung und Kreaturvergötterung

ergeht. Sie wird sich außerstande sehen, irgendeine, und sei es

die reinste Möglichkeit dieses Schauens und Schaffens vom Gericht
auszunehmen und andern Möglichkeiten als Kriterium ihrer Wahrheit
gegenüberzustellen. Sie wird, indem das Gericht dasjenige Gottes allein ist, nicht
selber Gericht halten mögen zwischen Wahrheit und Lüge: zwischen
«entarteter» und «gesunder», zwischen aufbauender und zersetzender Kunst
und Poesie. (Sie wird also z. B. weder, wie Adolf Koeberle in seiner Schrift
«Bach — Beethoven — Bruckner als Symbolgestalten des Glaubens» 1936,
5. Aufl. 1948, es tut, mit Hilfe eines bestimmten Begriffes «frommer Kunst»
Bach, Beethoven und Bruckner als göttlich bevollmächtigte Künder der
Wahrheit und Tiefe unseres Daseins preisen, noch, wie es heute in gewissen



382 E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

liehe Theologie da und dort, wie zufällig und doch nicht zu
verkennen, vom Abglanz einer Schönheit gestreift, die menschlichem

Denken und Schauen als solchem fremd ist? Um schließlich

das Allernächste und Schlichteste zu nennen: darf es nicht
immer wieder geschehen, daß in der sonntäglichen Predigt
ungesucht und ungewollt ein Sprechen und Loben frei wird, das

an das Geheimnis göttlicher Schönheit rührt? Ja wirklich:
ungesucht und ungewollt! Das wird von der abbildlichen Schönheit

des Wortes Gottes im Zeugnis der Kirche und des Wortes
Gottes ganz allgemein gelten: suchen und wollen kann man sie

Kreisen zum guten Ton gehört, die ganze musikalische Entwicklung seit
Bach als Abfall werten, wobei Bach seiher schon die Grenze überschreiten
soll, die das Gültige vom Fraglichen scheidet.) Sie weiß zu gut um die
Kelativität aller solcher Urteile, um göttliche Gültigkeit für sie in
Anspruch nehmen zu können; sie weiß um die Totalität und Unentrinnbarkeit
des Gerichts als des Gerichts Gottes selber. Indem sie aber alles ätheti-
sche Sein und Tun unter dem Gericht Gottes selber und allein sieht, weiß
sie um die Gnade, die in diesem Gericht triumphiert; sie weiß um das Kreuz
als um das Kreuz des Auferstandenen, sie weiß um das Lieht der
Verheißung, das von der Auferstehung her auf allem Geschaffenen liegt. Sie
weiß darum, daß der Mensch berufen ist, mit seinem ganzen Sein und
Sichverhalten Gott zu preisen, daß er auch nach seiner rein «profanen»
Beziehung zu einem rein «profanen» Kosmos mit hineingenommen ist unter
die kräftige Verheißung und Bestimmung, die alles Geschaffene auf das
Reich Gottes hinbezieht: daß er auch mit der Freiheit zum Spiel, zum
reinen Einklang mit dem Kosmos die «herrliche Freiheit der Kinder Gottes»
bezeugen und abbilden darf. Die theologische Anthropologie und Ethik
wird sich kaum ermächtigt wissen, eine eigene Lehre vom kunstsehaffen-
den und -genießenden Menschen zu geben. Es liegt schon im Sinne des
Wortes «Beruf», daß sie das nicht kann. «Beruf» weist auf «Berufung»,
Berufung nämlich durch Gott, nämlich durch den frei und verborgen
entscheidenden, frei und verborgen gewährenden und versagenden Gott. Wozu
Gott in dieser, ihrer Aufhebung im Reiche Gottes gewärtigen Welt den
ästhetisch Schaffenden und Genießenden faktisch beruft, das ist Gegenstand

unserer immer neuen Frage, keineswegs einer allgemeinen Theorie,
Das ändert nichts daran, daß es eine nicht zu vernachlässigende Aufgabe
theologischer Anthropologie und Ethik ist, darauf hinzuweisen, daß der
Mensch auch als spielender und spielend gestaltender, auch als mit seinem
Kosmos kindlich einiger Mensch berufen ist, Gottes Gnade zu bezeugen
und zu preisen: Ihn, Gott, den Heiligen und Gnädigen, den die Kirche
Christi als den kennt, der selber als der vollendete Friede aller Kreatur
offenbar werden wird. — Nach seinem objektiven Aspekt stellt sich das
Problem des kosmisch Schönen als Frage nach der ästhetischen Qualität
des menschlichen und außermenschlichen Kosmos dar. Es wäre Aufgabe



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 383

nicht, sie ist ein donum superadditum, das sich dem gewährt,
der sich seiner nicht würdig weiß und es für sich weder zu
erstreben noch zu beanspruchen wagt. Man kann von ihr wirklich

nur als von einer vom biblischen Zeugnis uns nahegelegten
Frage, als vom Gegenstand einer völlig anspruchslosen
Erwartung sprechen. Göttliche Schönheit ist eine Wahrheit und
Wirklichkeit, deren Erschließung uns verheißen ist. In ihrer
Bestätigung als reiner Verheißung, so und nicht anders kommt
es da und dort zu Zeichen ihrer nahen Erfüllung. So aber darf
es allerdings dazu kommen.4

einer theologischen Schöpfungslehre, darauf hinzuweisen, daß der von
Gott geschaffene und erhaltene Kosmos, indem er «gut» ist (Gen. 1, 31),
auch «schön» ist. Es wäre hier, genau wie in den entsprechenden anthropologischen

Aussagen, die Unselbständigkeit und Inklusivität der Bestimmung

«schön» zu betonen. Auch hier müßte die Theologie große Zurückhaltung

üben. Sie müßte sich bewußt bleiben, daß sie weder die allgemeine
Wissenschaft und Phänomenologie des Schönen ersetzen, noch auch sich zu
einer allgemeinen Philosophie und Metaphysik des Schönen ausbauen kann.
Sie müßte sich begnügen, darauf hinzuweisen, daß der Kosmos auch als
schöner Kosmos im Licht göttlicher Verheißung steht, das von der
Auferstehung des Gekreuzigten her über alles Geschaffene ausgebreitet ist;
daß seine vergängliche Schönheit, ihrer immanenten Verkehrung
ungeachtet, im Gericht über diese ihre Verkehrung die Bestimmung hat und
neu empfängt, Hinweis auf die sich offenbarende Herrlichkeit Gottes zu
sein. Sie wird die Freiheit des Wortes Gottes respektieren, das es sich
selber vorbehält, seine Verheißung wahr zu machen. Man vergleiche, was
Heinrich Vogel in seiner Schrift «Die Krisis des Schönen» (Furche-Verlag,
Berlin, o. J.) über «Das Schöne als Gleichnis» sagt: «Nicht daß das Schöne
in seiner Idealität an sich und in sich selber Hinweis wäre. Der Hinweis
ist durch die Selbstherrlichkeit verkrümmt und verkehrt zu einem
Hinweis auf sich selbst. Aber daher gerade, wo diese Verkrümmung offenbar
wird, ist sie gleichsam unschädlich gemacht und muß dorthin weisen, wohin
sie von sich selber nicht weist... In der Krisis des Schönen wird das Schöne

eschatologisch qualifiziert. In Wahrheit will alle Schönheit (eben als
Gleichnis) eschatologisch genommen werden. Von dieser eschatologischen
Qualifikation ist kein Schönes ausgeschlossen. Ein im Hören auf Gottes
Wort reines Ohr möchte selbst eine unreine Musik in einer Reinheit hören,
die nicht in ihr ist, sondern über ihr.»

4 Wie verhält es sich mit der sakralen Schönheit, die man, neuerdings
auch in evangelischen Kreisen, der kirchlichen Liturgie zuerkennen möchte?
Wir bestreiten keinen Augenblick, daß es liturgische Schönheit gibt. Es
gibt sie als Ausdruck stilvoller, zweckmäßiger, reiner Gestaltung der
Liturgie. Die Liturgie wäre dann in der schlichten, anspruchslosen, «natürlichen»

Weise schön, in der der Kosmos, kosmisch-menschliche Ordnung



384 E. Iiueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen

Vielleicht darf ich mit dem Namen eines Mannes schließen,
der mit seinem ganzen Leben den Weg ging, den wir denkend
zu durchmessen versuchten. Ich denke an Kierkegaard. Kierkegaard

hat mit dem als göttliche Offenbarung erfahrenen
Erlebnis kosmischer Schönheit begonnen, wie er sie in Mozarts
Musik verkörpert fand. Dieses Erlebnis mußte der Unruhe
eines Suchens und Kämpfens weichen, in dem er sich körper-

überhaupt schön sein kann: schön als bloßer, vergänglicher Hinweis, als
fernes Gleichnis der Doxa Gottes in Christus. Warum sollte der Liturgie
das Akzessorium solcher Schönheit nicht zukommen dürfen?! Es ist doch

wohl nicht gesagt, daß eine häßliche, stillose Liturgie geistlicher,
sachgemäßer sei als eine schöne, stilvolle. Es ist aher weiter ernstlich mit der
Möglichkeit zu rechnen, daß dieser kosmisch-menschlichen Schönheit der

Liturgie von ihrem Gegenstand her eine Qualifikation widerfährt, durch
die sie am Geheimnis göttlicher Schönheit teilhekommt: eine verborgene
und doch nicht nur verborgene Freiheit, die ecclesia militans an der Freude
der ecclesia triumphans teilhaben zu lassen. Ist die unvergleichlich reine,
die tief demütigende Gewalt, die gewissen Choralmelodien und -Sätzen in
ihrer Einheit mit dem Text innewohnt — innewohnen kann! —, nicht von
dieser ihrer Qualifikation zum Zeugnis göttlicher Schönheit her zu
verstehen? Es wäre Unglaube dem neutestamentlichen Zeugnis gegenüber,
wenn wir diese Möglichkeit ausschließen wollten. Sie ist das letzte
Geheimnis, das über aller Liturgie schwebt, deren an sich rein ««natürliche»
Schönheit damit allerdings unter einen Horizont rückt, den
kosmischmenschliche Schönheit als solche und im allgemeinen nicht kennt. In diesem
Sinne ist «natürliche» Schönheit in der Kirche, indem sie nichts anderes
zu sein beansprucht, nun doch eine andere als in der Welt als solcher und
im allgemeinen. Wir müssen mit jener Qualifikation rechnen. Doch wir
müssen mit ihr als mit einer Möglichkeit rechnen, deren Verwirklichung
bei Gott steht. Es ist lästerliche Torheit, Liturgie als anschauliche
Vergegenwärtigung göttlicher Doxa von sich aus schaffen, gestalten, auf den
Plan führen zu wollen. Alle hochkirchlichen Bemühungen, die darauf
ausgehen, die Ausstattung des kirchlichen Raums, Form und Aufbau der
Liturgie, Gang, Gebärde, Kleidung und Sprache des Liturgen im betonten
Sinn des Wortes «sakral» zu gestalten, können die wahre Heiligkeit und
Herrlichkeit, um die es hier geht, nur verdunkeln. Entweder gleitet man
dann unvermerkt auch mit dem ganzen Inhalt der Liturgie in Mystik und
Gnosis hinüber, oder dann begibt man sich mit dem relativ rein bewahrten
Inhalt der Liturgie in einen halb lächerlichen, halb empörenden
Widerspruch. Es bleibt schon dabei, daß das eigentlich Christliche christlicher
Kunst eine Auszeichnung darstellt, um die man wohl wissen, für die man
sich wohl bereit halten, die man aber in keiner Weise selber schaffen kann.
Göttliche Schönheit: eben die Schönheit des fleischgewordenen Wortes, der
menschgewordenen Agape Gottes(!), ist nach ihrer vollzogenen Enthüllung
ein strenges Eschaton.



Rezensionen 385

lieh und seelisch aufrieb. Der Friede, der ihn in dieser Unruhe
umfing, kam ihm von derselben Seite, von der auch seine
Unruhe kam. Er ist der Friede, der sich nach seiner von ihm selbst
verfaßten Grabinschrift in der Gnade erfüllt, «ewig, ewiglich
mit Jesus zu sprechen».

Strengelbach/Kt. Aargau. Eduard Bueß.

Rezensionen.

Hans Bietenhard, Die himmlische Welt im Urchristentum und
Spätjudentum (Wissenschaftliche Untersuchungen zum
Neuen Testament, hrsg. v. J. Jeremias und O. Michel, Nr. 2),
Tübingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1951, VI u. 295 S.

DM. 24.—.

Daß das Neue Testament das Weltbild seiner Zeit teilt und
in vielen seiner Aussagen voraussetzt, ohne davon zu reden,
ist ein unbestreitbarer Tatbestand. Freilich haben die Theologen

zu diesem Tatbestand die verschiedensten Stellungen
eingenommen: von dem selbstverständlichen oder ausdrücklich
verteidigten Festhalten an diesem Weltbild bis zur unreflek-
tierten oder grundsätzlichen Eliminierung aller mit dem antiken
Weltbild zusammenhängenden Züge der neutestamentlichen
Verkündigung werden alle möglichen Standpunkte bis zur
Gegenwart vertreten. Und das Problem ist neuerdings wieder
besonders aktuell und umstritten geworden durch die
Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmanns Forderung einer
konsequenten Entmythologisierung des NT, die eine völlige Lösung
vom antiken Weltbild einschließen soll (vgl. ThZ 1950, 823/5).
Weil so das NT über das von ihm vorausgesetzte Weltbild nur
sehr unvollkommen Aufschluß gibt und weil andererseits die
Rolle dieses Weltbilds im NT von neuem umstritten ist,
benötigt die Forschung dringend Untersuchungen, die in
religionsgeschichtlichem Rahmen Einzelfragen des nt.lichen
Weltbildes abklären.

Es ist darum sehr dankenswert, daß sich Hans Bietenhard
in seiner Berner Habilitationsschrift die Aufgabe gestellt hat,
die nt.liehe Vorstellung vom Himmel auf dem Hintergrund
ihrer spätjüdischen Voraussetzungen allseitig darzustellen. Er

25


	Zu einem theologischen Begriff des Schönen

