
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 5

Artikel: Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache : zu einer
Textausgabe

Autor: Ruh, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 341

Widengren warnt die Alttestamentler davor, ohne eine gründliche

Kenntnis der arabischen Verhältnisse Parallelen zur
israelitischen Literatur zu ziehen. «Es scheint, als müsse in
Zukunft der Alttestamentler viel mehr Semitist sein, um ein
besseres Verständnis der komplizierten Probleme des Stils und
der Komposition in der alten Literatur der Hebräer zu bekommen.

Was mich angeht, so bin ich kein Gegner der Literar-
kritik an sich, sondern nur der Methoden, die bislang von den
Vertretern dieser Literarkritik angewandt wurden.» 32

Neben dem Problem, welches das Verhältnis von Mythus
und Geschichte stellt, ergibt sich gerade angesichts der neuen
überlieferungsgeschichtlichen Thesen der Uppsala-Schule für
die alttestamentliche Forschung die Notwendigkeit, dem
Verhältnis von mündlicher und schriftlicher Ueberlieferung
nachzugehen. Mögen die Aufstellungen der schwedischen Forscher
auch zu weit und zu einseitig vorstoßen, so verdankt die
Wissenschaft vom Alten Testament dieser Schule doch fruchtbare
Anregungen, die sie nicht unbeachtet lassen kann.

Tübingen. Heinz-Horst Schrey.

Thomas von Aquin
in mittelhochdeutscher Sprache.

Zu einer Textausgabe.*

1.

Erst zwei Jahre sind es her, daß Wolfgang Stammler in
einem das weite Feld mittelalterlicher Prosa souverän
überblickenden und ordnenden Aufsatz «Von mittelalterlicher
deutscher Prosa»1 sich zu folgenden Feststellungen veranlaßt

sah: «Demgegenüber (seil, der deutschen Mystik und ihrer
wissenschaftlichen Erforschung) ist die Scholastik in deut-

32 A. a. 0. S. 122 f.
* Middle High German Translation of the Summa Theologica by Thomas

Aquinas, edited by B. Q. Morgan and F. W. Strothmann (Stanford University
Publications, Language and Literature, vol. VIII, 1), Stanford (California)
1950, 400 pp.

1 The Journal of English and Germanic Philology, vol. XLVIII, Nr. 1

(1949, Jan.), Illinois USA., S. 31.



342 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

scher Sprache ganz übersehen oder unwillig zurückgedrängt
worden. Doch ist es nicht mehr angängig, sie zu verschweigen,

und ich will nochmals auf sie hingewiesen haben, auf die
Gefahr hin, wieder kein Echo zu finden.»

Die augenscheinlichen Hemmungen der Forschung, sich ernsthaft mit
der «Scholastik in deutscher Sprache», oder wie wir in Analogie zur «deutschen

Mystik» sagen dürfen: mit der «deutschen Scholastik», zu befassen,
sind mannigfaltiger und verwickelter Natur. In erster und allgemeiner
Linie scheinen sie jedoch in einem Komplex von Vorurteilen gegenüber
der Scholastik als solcher zu gründen, die seit Humanismus und Aufklärung
als eine dem deutschen Wesen fremde Geisteswelt betrachtet wurde.2 Das
ist auch in unsern Tagen, wo ernsthafte und unvoreingenommene historische

und systematische Forschung das Dunkel der Vorurteile zu erhellen
und das Schiefe der Allgemeinurteile auszurichten beginnt, wenigstens im
allgemeinen Bewußtsein der Gebildeten nicht viel anders geworden.

Für alle, die sich mit dem Vorgang der Rezeption der (ihrer
Form nach lateinischen) Scholastik durch die deutsche Sprache
je näher befaßt haben und darin eine bedeutsame sprach- und
mithin geistesgeschichtliche Tatsache erblicken, war die Edition

der Stuttgarter Handschrift H B III 32, die eine mittelhochdeutsche

Uebersetzung wichtiger Partien aus der Summa theo-
logica des Thomas von Aquin sowie einiger Quaestionen aus
opuscula desselben Verfassers enthält, eine nicht geringe
Ueberraschung. (Ich würde sogar von einer «Sensation»
sprechen, wenn der Begriff nicht von außerwissenschaftlichen
Bereichen, z. B. Kino- und Sportpropaganda, in Beschlag genommen

wäre.) Daß sich jemand seit mehr als einem Jahrzehnt um
diese Uebersetzung bemüht und ihre Herausgabe vorbereitet
hat, damit glaubte niemand, zumal im Blick auf Kriegs- und
Nachkriegsjahre, ernsthaft rechnen zu dürfen 3; daß aber die
Germanistik der Neuen Welt, die sich deutsche Philologen an-

2 Vgl. M. Grabmann, Mittelalterliches Geistesleben II, München 1936,

S. 324 (wo H. v. Schubert, Die Geschichte des deutschen Glaubens, zitiert
wird) ; ebd. S. 63 f. Zur allgemeinen Beurteilung der Scholastik siehe: ders.,
Geschichte der scholastischen Methode I, S. 1 ff., Maurice De Wulf,
Geschichte der mittelalterl. Philosophie, deutsche Ausgabe von Rudolf Eisler,
S. 76 f.

3 Der zitierte Stammlersche Aufsatz, wo auch mit Nachdruck auf diese

Thomas-Uebersetzung hingewiesen wird, ist ein Beweis hiefür. Siehe unten
S. 343.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 343

ders als in Kinderschuhen nicht so leicht vorstellen können,
an solche Aufgaben herantreten würde, zog man schon gar
nicht in Betracht. Genau dies ereignete sich: B. Q. Morgan und
F. W. Strothmann heißen die Gelehrten, die in schöner
Gemeinschaftsarbeit diese Tat vollbracht. Man vergegenwärtige
sich noch besonders: es handelt sich um eine Textausgahe,
gedruckt «Stanford (California) University Press» (eine
Textausgabe mit englischer Einleitung und englischen Fußnoten),
und man werde sich bewußt, daß damit der Bereich autochtho-
ner deutscher Philologie und deutscher Verleger betreten ist!
Schon diese äußeren Umstände sind außergewöhnlich und des
Nachdenkens wert.

Die Entdeckung dieses mittelhochdeutschen Thomas liegt
schon ein Vierteljahrhundert zurück. Wir verdanken sie nicht
einem Germanisten von Fach, sondern dem Theologen Martin
Grabmann («Eine mhd. Uehersetzung der Summa theologica
des hlg. Thomas von Aquin»4). Ueber die Bedeutung dieser
Uebertragung war sich der Entdecker, wie die von ihm
aufgeworfenen Fragen dartun, völlig im klaren, und er versäumte
am Schluß seiner Ausführungen auch nicht, die zünftige
Germanistik aus dem Busch zu klopfen.5 Das ist ihm nun freilich

nicht gelungen. Es blieb merkwürdig still um den
deutschen Thomas. Ein Handbuch wie Ehrismanns «Geschichte
der mittelhochdeutschen Literatur» führt dieses Werk, das zu
den wichtigsten Büchern des späteren Mittelalters gehört, nur
in einer unauffälligen Fußnote an.6 Einzig Wolfgang Stammler

ritt dafür eine Lanze: in der Textsammlung «Prosa der
deutschen Gotik» (Berlin 1983), wo er fünf Abschnitte aus der
Stuttgarter Hs. veröffentlichte (Nr. 12, S. 19—21). Diese Proben

schienen jedoch in erster Linie Befremden und Erstaunen
ausgelöst zu haben 7, was den Forscher im eingangs zitierten
Aufsatz zu einer kräftigen Apostrophe veranlaßte. In diesem
Augenblick (1949) lag jedoch die Morgan-Strothmannsche
Ausgabe mutmaßlich bereits unter der Presse.

4 Mittelalterliches Geistesleben I, München 1926, S. 432—439.
6 «Es wäre zu wünschen, daß auch von fachmännischer germanistischer

Seite diese Thomasühersetzung nach der sprachliehen Seite geprüft würde»
(S. 438). 6 Schlußband S. 591, Anm. 5.

7 Vgl. Anzeiger f. deutsches Altertum LIV (1935), S. 176 f.



344 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

So viel in Kürze zur Vorgeschichte der Edition. Im
Hinblick darauf darf man nur gespannt sein, ob die breite Front
der Germanisten heute, angesichts einer vorzüglichen
Ausgabe, anders — nämlich lebhafter — reagieren wird als auf
Grabmanns und Stammlers Hinweise.

Die «Preface» der Herausgeber ist recht knapp ausgefallen,
und sie durfte knapp bleiben, weil die Editoren in Bälde eine
Monographie in Aussicht stellen. Im wesentlichen befaßt sie
sich mit der (technischen) Beschreibung der Handschrift und
den Grundsätzen der Textgestaltung. Auf eine Charakterisierung

der Sprache der Uehersetzung ist verzichtet worden. Wir
hätten uns von ihr nähere und bestimmtere Hinweise auf die
Heimat der Handschrift versprochen.8 Denn es steht keineswegs

fest (wie man der entsprechenden Bemerkung der
Herausgeber [S. 5] unwillkürlich entnehmen wird), daß der Codex

zu den ursprünglichen, d. h. mittelalterlichen Beständen
der Weingartner Abtei gehört oder gar daß er dort entstanden
ist: er läßt sich nämlich erst im 17. Jahrhundert (1659) — laut
Eintrag auf dem 1. Blatt — in Weingarten nachweisen. " —
Ebensowenig ist die Frage nach dem Verfasser gestellt oder
wenigstens (da quellenmäßige Angaben nicht vorhanden sind)
nach dessen geistiger Heimat. Dazu möchte ich hier nur den
interessanten Umstand anmerken, daß unser Verfasser, ein
spekulativer Kopf, wie noch zu zeigen sein wird, die spekulative

Mystik nicht kennt — denn er kennt ihre Sprache nicht.
Diese hätte ihm einen stattlichen Bestand wichtiger scholastischer

termini in deutschem Spraehgewand anbieten können:
unser Uebersetzer gebraucht aber keinen einzigen Eigenbegriff

der Mystik Eckharts und seiner Zeitgenossen. Ich muß
den Nachweis hier schuldig bleiben; wer die Sprache der Mystik

kennt, wird schon nach kurzer Lektüre der deutschen
Theologischen Summe sich von der Richtigkeit dieser Fest-

8 Die Sprache der Hs. ist in außergewöhnlichem Maße frei von typisch
mundartlichen Einschlägen. Sie ist so nicht auf den ersten Blick näher zu
lokalisieren. Doch steht (auch ohne genauere Untersuchung) fest, daß der
Codex im niederalemannischen oder dann im westlichen hochalemannischen
Baume entstanden ist.

8 Vgl. auch Karl Löffler, Die Hss. des Klosters Weingarten, Zentralblatt

für Bibliothekswesen 41, Leipzig 1912, 8. 88.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 345

Stellung überzeugt sehen. — Damit ist aber die Frage
aufgeworfen, ob unsere Uebertragung wohl vor der Entfaltung der
dominikanischen Mystik, also, grob gesprochen, vor 1300
geschrieben worden ist oder ob diese den Uebersetzer nicht
berührt hat: eine Frage, die ohne minutiöse sprachliche
Untersuchungen und ohne neues Material zur Ueberlieferung kaum
zu entscheiden ist.10 Gefühlsmäßig, d. h. nach dem Bilde, das
sich mir aus dem Studium dieser Uebersetzung immer bestimmter

vom Verfasser aufgedrängt hat, neige ich zur letzteren
Ansicht: unser Autor wirkte keinesfalls vor der spekulativen
deutschen Mystik, ist vielmehr ein Zeitgenosse eines Eckhart
oder seiner Jünger, allein er steht außerhalb der mystischen
Bewegung. Das tönt ordentlich unwahrscheinlich, zumal er
einem Stammgebiet der Mystik angehört. Doch werden spätere
Stellen dieses Rezensionsaufsatzes mein (gefühlsmäßiges) Urteil

verständlicher machen. Im übrigen ist zu hoffen, daß die
Morgan-Strothmannsche Monographie diese Fragen aufwirft
und sie so weit belichtet, als dies überhaupt auf Grund des
vorhandenen Materials möglich ist.

Die letzten drei Seiten der Einleitung widmen die verdienstvollen

Herausgeber der sprachgeschichtlichen Bedeutung des
Werkes. Sie erinnern zunächst mit vollem Recht an die Boe-
thius-Uebersetzungen Notkers und sind der Ansicht, daß der
mhd. Thomas-Uebersetzung die gleiche, ja — wenigstens in
semantischer Hinsicht — eine noch höhere Bedeutung
zukommt, als wir sie der Notkerschen Uebersetzungskunst
zuerkennen. Weiter heißt es (in wörtlicher Uebertragung):
«Angesichts unserer Feststellungen glauben wir beweisen zu können,

daß das moderne Deutsch, d. h. das philosophische und
theoretische Deutsch, in einem bis anhin nicht für möglich
gehaltenen Maße nichts anderes ist als eine verdeutschte Form
des mittelalterlichen Lateins. Diese Tatsache hat man vollständig

übersehen, denn kein Manuskript dieser Art wurde je vorher

in so bedeutendem Umfange herausgegeben, und wie Grabmann

bemerkt, ist es bis jetzt noch nicht gelungen, die
sprachschöpferische Tätigkeit' eines Deutschen des 14. Jahrhunderts

10 Für die Handschrift (die kein Autograph ist!) ist als terminus a quo
1323 gegeben: das Jahr der Heiligsprechung des Aquinaten (im Initium
steht: «Sanctus Thomas»).



346 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

zu ermessen, der in seiner Muttersprache jene höchst abstrakten

philosophischen Ideen, welche das mittelalterliche Latein
mit solch erstaunlicher Fertigkeit und Präzision auszudrücken
verstand, zu formen sich anschickte» (S. 10). Hier, in der
These von der medioaevalen Latinität der deutschen Philosophen-

und Theologensprache, liegt das Schwergewicht nicht
etwa nur der «Einleitung», sondern der Edition als solcher;
das ist die neue Erkenntnis, die dieser neu erschlossene Text
uns nahelegt. Eine wahrhaft erregende These! Erregend vor
allem auch in dieser zugespitzten Form, wurde doch his jetzt
die an und für sich unbestrittene Latinität zahlreicher
grammatikalischer Erscheinungen des Deutschen11 im wesentlichen

auf die Einwirkungen des Humanismus zurückgeführt.
12 Man wird jedoch, namentlich auch im Hinblick auf

andere (ungedruckte) deutsche Uebersetzungen scholastischer
Werke, von denen noch die Rede sein wird, der Morgan-Stroth-
mannschen These grundsätzlich zustimmen müssen, wenn
auch das Maß dieser scholastischen Komponente auf Grund
der heutigen, völlig in den Anfängen steckenden Forschung
noch keineswegs abzuschätzen ist.

Die Hinweise und Beispiele, die die Herausgeber ihrer
These beifügen, sind nun freilich eher dazu angetan, etwelche
Bedenken aufkommen zu lassen. «Nehmen wir z. B. das
lateinische Wort accipere. Im konkreten Gebrauch kommt es in
mittelalterlichen Texten ziemlich häufig vor und verbindet die
Bedeutungen ,to receive' und ,to accept' des modernen
Englisch. So steht etwa Apk. Joh. 2, 17: a new name which
no man knoweth save he that receives it.' In der Yulgata heißt
die Stelle: nomen novum scriptum, quod nemo seit, nisi
qui accipit.' Anderseits steht 1. Kor. 11, 24 ,Take, eat: this is
my body', in der Vulgata: ,Accipite et manducate.' Unser
Manuskript übersetzt accipere im konkreten Gehrauch in den
meisten Fällen mit nemen, gelegentlich mit empfangen. Soweit
ist hier nichts Ueberraschendes. Aber eigenartig ist es, wie das

11 Man denke an die in 0. Behaghels «Deutscher Syntax» angeführten
Fälle (siehe im Register unter «Lateinischer Einfluß», Bd. IV, 307) und
die zahlreichen Uebersetzungstermini in der Sprache der mittelalterlichen
Mystik (überswanc: raptus, fünkelin der sêle: scintilla animae, geisten:
spirare, gebundene minne: Caritas ligans usw.).



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 347

deutsche Wort nemen mit oder ohne Vorsilbe, einfach weil es
das einzig passende Verb für die Uebersetzung von accipere
ist, daneben auch alle anderen Bedeutungen von accipere, die
in unserm Text vorkommen, angenommen hat. So etwa im
Satze: ,si gratia accipiatur ipsa Dei voluntas', den unser Ueber-
setzer folgendermaßen übertrug: ,unde wirt die gnade geno-
men alse der wille gotiz selber'; accipere bedeutet hier:
,ein gewisses Wort in einem gewissen Sinne auffassen'. Bis
zum heutigen Tag wendet man im modernen Deutsch nehmen
im genau gleichen Sinne an: ,etwas übel nehmen'. Im Satze:
,Si imago Trinitatis debet accipi in anima', den unser Text so
auslegt: ,unde sol daz bilde der triveltigkeit genomen werden
in der sele', bedeutet accipere: ,Etwas Vorhandenes annehmen'.

Bis heute gebraucht das moderne Deutsch annehmen im
gleichen Sinne.»

Die Beurteilung solcher und ähnlicher Wendungen fällt
nicht leicht. Allem zuvor muß einmal abgeklärt werden, ob die
zur Diskussion stehende Bedeutung wirklich nur dem
scholastischen (oder sagen wir allgemeiner: dem mittelalterlichen)
Latein zukommt und nicht bereits dem klassischen. Es ist auch
nicht nur die Wortbedeutung als solche ins Auge zu fassen,
sondern auch — zumal wenn es sich um Verben handelt — die
Konstruktion. Denn es könnte sehr wohl die lexikographische
Bedeutung eines lateinischen Wortes klassisch und mittelalterlich,

die syntaktische Fügung jedoch nur mittelalterlich
sein13; der deutsche Uebersetzer könnte diese Fügung
übernehmen, womit also ein konstruktiver, nicht aber ein hedeu-

tungsmäßiger Zusammenhang mit scholastischer Latinität
gegeben wäre. Im Hinblick auf das deutsche Uebersetzungswort
ist gleichfalls zu untersuchen, ob seine Bedeutung nicht schon
alteingewurzelt ist. Handelt es sich aber um eine wirklich
semantische Neubildung, so bleibt immer noch die Frage offen,
ob sie auch weitergewirkt hat. — All diese Faktoren abzuklären,

ist ein ziemlich mühsames Geschäft, und nicht immer wird
man zu sichern Resultaten gelangen, aus dem einfachen

12 Vgl. die Forschungen Konrad Burdachs und seiner Schule.
13 So — um nur ein Beispiel aus dem Wortfeld accipere anzuführen —

die Fügung «accipere secundum quod», die in unserm Text verschiedentlich
vorkommt (72, 16; 298, 16 f.; 298, 27; 300, 7 f.; 308, 29 f.).



348 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

Grunde, weil oft die Wörterbücher versagen und weil wir über
keine eigentliche «Sprachgeschichte» verfügen, die uns Sichtung

und Weg zu weisen vermöchte.
Faßt man bei der Beurteilung der oben angeführten

Beispiele diese Gesichtspunkte ins Auge, so vermag namentlich
das erste nicht zu bestehen. Wir stellen fest, daß accipere in
vorliegender Bedeutung auch im klassischen Latein gut zu
belegen ist.14 Eine deutsche Wendung wie «etwas übel
nehmen» kann also ebensogut auf klassisches (bzw. humanistisches)

Latein zurückgehen. Der entsprechende Ausdruck lautet
«in malam partem accipere», bei Cicero finden wir: «accipere
in bonam partem», «beneficium contumeliam accipere».15
Aber auch das deutsche nehmen war schon längst vorbereitet,
in diesem Sinne verwendet zu werden. Schon im Gotischen
trägt niman die Bedeutung «innerlich aufnehmen» (Mark. 4,

16; Joh. 17, 8); Notker kennt in sin neman (einteiligere).16
Es ist also in unserm Beispiel keineswegs nötig, Scholastiker-
Latein zur Erklärung herbeizurufen. — Interessanter ist in
diesem Falle die Konstruktion, die Morgan-Strothmann leider
nicht berücksichtigen. Die Passiv-Fügung ist spezifisch
mittelalterlich. Was aber die mhd. Wendung betrifft, so gilt es
zunächst zu präzisieren, daß (nach der Handschrift wie nach dem

Morgan-Strothmannschen Text) alse zu streichen ist; die Stelle
lautete richtigerweise: «unde wirt die gnade genomen der wille
gotiz selber». (M. a. W.: alse in der Zitation der «Preface» ist
unwillkürliche Konjektur nach neuhochdeutscher Konstruktion!)

Diese Fügung, nemen mit prädikativem Attribut in der
Form eines bloßen Substantivs, ist nun recht ungewöhnlich
und verdient unsere Aufmerksamkeit. Wir erwarten nämlich
«und wirt hi der gnade genomen der wille gotiz seiher» als der
üblichen mhd. Wendung für nhd. «man versteht darunter» (vgl.
Tauler, Vetter 15,22; 25,8). Die Frage ist demnach zunächst

14 Schon in meinem Schulwörterbuch finde ich accipere im Sinne von
«auffassen, hegreifen, verstehen, in irgendeinem Sinne aufnehmen,
auslegen». Belege im «Thesaurus linguae latinae I, 307 f.

16 Nachträglich stelle ich fest, daß die Wendung «für übel nehmen» gar
nicht spezifisch nhd. ist. Ich finde sie bereits bei Tauler (Vetter 122, 6) :

«und nimmet das der getruwe got sere und grösliche ftir übel». (Lexer hat
keine Belege, Grimm nur neuhochdeutsche.) Das Beispiel ist also nicht gut
gewählt. 10 Graff, Althochdeutscher Sprachschatz II, 1058.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 349

eine textkritisehe: 1. Liegt ein Ueb erlieferungsfehler vor? Ist
also «die gnade» zu ersetzen durch «bi der gnade», oder wäre
allenfalls Morgans-Strothmanns «spontane» Konjektur «alse
der wille» in Erwägung zu ziehen (die freilich im Mhd. kaum
zu belegen ist)? 2. Oder hat unser Autor so ungewöhnlich
übertragen, die «richtige» deutsche Konstruktion verpaßt? In
diesem Falle müßten wir die Fügung stehen lassen. — Wir
dürfen dieser letzteren Meinung sein: der Uebersetzer ist nämlich

durch die lateinische Konstruktion zu seiner Wendung
veranlaßt; er übersetzt wörtlich, und da dies bei ihm im
Konstruktiven fast die Regel ist, so liegt kein Grund vor, die Stelle
als nicht authentisch zu betrachten. — Es ist endlich noch
anzumerken, daß vorliegende Fügung auch in unserer Ueberset-

zung einmalig ist; von einer Nachwirkung kann also nicht die
Rede sein.

Mit dem zweiten Beispiel steht es bedeutend besser: accipere
im Sinne von «(hypothetisch) annehmen, setzen» scheint erst
das mittelalterliche Latein zu kennen («etwas Vorhandenes
annehmen», wie Morgan-Strothmann interpretieren, ist
mißverständlich und unscharf). Wenn unser Uebersetzer dieses

accipere mit nemen wiedergibt, so hat er damit dem deutschen
Verbum eine neue, spezifische Bedeutung zugelegt, die aus
früherer Zeit nicht zu belegen ist. So weit ist die Sache in
Ordnung. Die weitere Frage ist jedoch, ob dieses nemen mit
dieser Bedeutung, zurückgehend auf mittellateinisches
accipere, im Neuhochdeutschen weiterlebt. Die Herausgeber
sagen: «Bis heute gebraucht das moderne Deutsch annehmen im
gleichen Sinne.» Gewiß — «annehmen», nicht «nehmen»! Es
ist meiner Ansicht nach in diesem Falle nicht ohne weiteres
gestattet, Simplex und Kompositum zu vertauschen, es kann
nicht grundlos eines an die Stelle des andern treten: jedenfalls
müßte man diesen Uebergang erklären (etwa durch die
Fügung «nemen... an»). So ist auch dieses Beispiel durch den
Wechsel mhd. nemen — nhd. annehmen nicht von wünschenswerter

Sauberkeit.
Es sind so ausgerechnet diese Standard-Beispiele nicht dazu

angetan, moderne Bedeutungen von nehmen durch das
scholastische accipere und seine Uebernahme durch spätmittelalterliche

Uebersetzer zu demonstrieren. Damit will ich nun



350 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

nicht grundsätzlich in Abrede stellen, daß die Bedeutungsstruktur
von nehmen und Composita etwas mit accipere im

mittellateinischen Gebrauche zu tun hat.17 — Es ist indessen
angemessen, weitere Auseinandersetzungen auf diesem Felde zu
vertagen, bis die fertigen und solid unterbauten Resultate der
Monographie vorliegen.

Wir wenden uns nun der Textausgabe selber zu. Sie war
insofern sehr einfach, als unsere Uebersetzung nur aus einer
einzigen und doch recht zuverlässigen 18 Handschrift bekannt
ist. Die Herausgeber waren also von vornherein der Lesarten
und ihrer Beurteilung enthoben, konnten das Manuskript als
solches zum Abdruck bringen; wo aber der Text versagte, bot
das lateinische Original Handhabe zur Korrektur. Diesen
handschriftlichen Verderbnissen gegenüber verhielten sich die
Herausgeber zurückhaltend: sie nahmen in der Regel nur auf
der Hand liegende Verbesserungen vor, etwa Ergänzungen
ausgefallener Buchstaben und Wörter, Streichungen von
Wiederholungen, Richtigstellung von augenscheinlichen Verschrei-
bungen. Am sichern Leitfaden des lateinischen Textes hätte
man freilich etwas mehr an Konjekturen wagen dürfen: so
192, 25 menschen für dinges der Hs.; 300,17 von niht wesen in
wesen für von wesen in niht wesen; 298, 4 nützet für nützer;
zu verbessern ist auch 314, 14 irrunge der Sabelliri (Sabellii:
des Sabellius), zumal weiter oben der Name des Häretikers
richtig überliefert ist; auch die kleinen Ausfälle 232,4 und
248,1 hätten ohne Schwierigkeiten ergänzt werden können.

17 Bemerkenswert scheint mir ein Fall wie der folgende: Thomas, Su.
Th. I, q. 29, a. 3 ad 3: «nomen ,substantiae'... communiter accipitur apud
nos pro essentia». Dieses «accipitur... pro» übersetzen wir wörtlich und
richtig: «Der Name Substanz wird bei uns gewöhnlich für Wesenheit
genommen.» Leider hat uns der Thomas-Uebersetzer diesen Passus nicht
beschert. Er hätte aber zweifelsohne übertragen : «der name wirt geno-
men... für wesen». Auch die Eckhartsche Fügung: «Als wir got nemen in
dem wesenne, sô nemen wir in in smer vorhurg» (Pf. 269, 35 f.) ist
neuhochdeutscher Ausdrucksweise gemäß.

18 Die Herausgeber sind sie zu unterschätzen geneigt (S. 7 f.) ; wenn
man Zahl und Art ihrer augenscheinlichen Verderbnisse mit denen anderer
Hss. mit scholastischer Prosa in deutscher Sprache vergleicht (etwa mit
den zahlreichen Hss., die Hugos von Straßburg «Compendium theologicae
veritatis» in deutscher Sprache überliefern), so verdient sie eine recht gute
Zensur.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 351

Eine Konfrontierung mit der Handschrift, die ich anläßlich
einer Bibliotheksreise in Stuttgart vornehmen konnte, läßt den
edierten Text in recht günstigem Lichte erscheinen. Man stellt
eine tadellose Sorgfalt der Abschrift fest; auch dort, wo
Interpretation einsetzt — in der Auflösung der Abkürzungen und
in der Zeichensetzung —, wird man fast immer mit den
Herausgebern einiggehen.

Dem mhd. Text auf den linken Blattseiten ist der entsprechende

lateinische zur Rechten beigegeben. Das war eine
praktische Notwendigkeit, denn wem steht schon ein lateinischer
Thomas zur Verfügung? Ohne ständigen Vergleich mit dem

Original wird der Leser aber den Text nicht mit richtigem
Gewinn studieren können, ja in manchen Fällen wird er ihn
ganz einfach nicht verstehen.19 Der beigegebene lateinische
Text — das sei sozusagen am Rande vermerkt — ist (im
Gegensatz zum deutschen) nicht immer ganz einwandfrei;
doch handelt es sich zumeist um harmlose Korrekturfahnenfehler.

20

Aergerlich ist das Folgende: Die Handschritt hat Foliierung, trotzdem
verweisen die Herausgeher in ihrer Ausgabe immer auf (nicht oder doch

nur imaginär existierende) Seitenzahlen. Das ist an und für sich belanglos
und nur für denjenigen lästig, der den Text mit dem Manuskript vergleicht.
Wenn es nur dies wäre, brauchte man des Umstandes kaum Erwähnung zu
tun. Ein tückischer Zufall wollte es jedoch (wofür ohne jeden Zweifel
wiederum der Korrekturleser verantwortlich zu machen ist21 daß «1» zur
zweiten Seite (der Hs.) gesetzt wurde und so fort durch die ganze Ausgabe
hindurch. Man hat demnach bei diesen Verweisen immer eine Stelle zu
addieren — was man bei der Benutzung des Glossars und des Inhaltsverzeichnisses

ja nicht vergessen darf, denn sonst sucht man vergebens. Eine
nun doch ziemlich fatale Angelegenheit, die dem Leser Bestürzung und
Unmut bereitet, bis er sich entschlossen hat — nach erfolgter Einsicht in
die Sachlage (die ihre beträchtliche Weile haben mag!) —, sämtliche 422

19 Vgl. A. Hübner, Anzeiger für deutsches Altertum LIV (1935), S.

176 f. : «Es muß schon ein wahrer Hexenmeister sein, wer den richtigen
Sinn herausbringt.»

20 199, 53 «necese», 207, 33 «p» für «q»(aestio); 43, 65 Komma statt
Punkt vor «sicut»; 323, 46 muß es «Quodlibet VII» (nicht VIII) heißen;
263, 51 keine Lücke nach «vera», hingegen besteht eine solche 287, 60

nach «praedestinatio» usw.
21 Ihm möchte ich auch die lästigen Druckfehler des Inhaltsverzeichnisses

zuschreiben; vgl. die beiden phantasievollen Angaben zu opusc. XXII!



352 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

Verweise handschriftlich zu korrigieren. (Gewisse Verweise in den Noten
bleiben damit immer noch falsch, insofern sie nämlich erst nach der Drucklegung

des Textes gemacht worden sind [z.B. 221, Anm. 10].) —
Merkwürdig ist auch, daß die Abgrenzung der Seiten der Handschrift —• in der
Ausgabe, nicht durchaus geschmackvoll und dem Auge angenehm, mit
einem 1 mm dicken schwarzen Strich vollzogen — in den meisten Fällen
ganz einfach unrichtig ist. Oft werden ein Wort, mehrere Wörter, ja ganze
Zeilen zur falschen Seite geschlagen. In einigen Fällen, so in der Abtrennung

von S. 2/3, liegt Homöoteleuton vor, meistens jedoch — und das ist
das Beunruhigende daran — bleibt es völlig undurchsichtig, wie diese aller-
einfachste Geschichte der Welt nicht zum Stimmen gebracht werden konnte.
Innerhalb der ersten 30 Seiten (auf weitere Prüfung habe ich gerne
verzichtet) gilt das für 24 Fälle! Mit andern Worten: der aufdringliche Strich,
der die Seiten der Hs. markieren soll, ist in 4 von 5 Fällen falsch gezogen!

Das sind die kleinen Aergernisse einer im großen gesehen hoch
verdienstvollen und tadellosen Edition. Ihnen, nämlich den Aergernissen, darf
man vielleicht noch einige grobe grammatikalische Verstöße im Glossar
beigesellen von der Sorte «corpus mysticus» und «species intelligibile».

Das Stichwort Glossar veranlaßt aber auch, uns seiner in
höchst rühmlichem Sinne zu erinnern. Es umfaßt auf 100 Spalten

ein sehr ausführliches, im lateinisch-deutschen Teil sogar
ziemlich vollständiges Verzeichnis des Vokabulars. Besonders
wertvoll ist dabei die durchgängige und mit großer Sorgfalt
unternommene Bedeutungsdifferenzierung. Man wird dieses
Spezialwörterbuch scholastischer Begriffe auch mit Erfolg
beim Studium anderer Werke der deutschen Scholastik und
Mystik gebrauchen, ja es wird unentbehrlich sein, bis dieses

ganze, zu einem erstaunlich großen Teil neue Wortmaterial in
die Lexika aufgenommen ist. Und das wird gute Weile haben.

Zu welchem Zwecke hat unser unbekannter Autor seine
Thomas-Uebersetung an die Hand genommen? Grabmann
berührt diese Frage 22 und gibt die naheliegende Antwort: «für
praktisch religiöse Zwecke, etwa zur theologischen Unterweisung

von Frauenklöstern», muß aber sofort hinzufügen:
«dagegen spricht freilich die Art und Weise der getroffenen
Auswahl». 23 Ein entscheidender Einwand! Es lohnt sich, die
Auswahl ein wenig genauer zu betrachten. Hat unser Autor
überhaupt nach Plan und System gearbeitet? Grabmann glaubt im
bejahenden Sinne antworten zu können: «Es sind diese Artikel
unter Weglassung der Einwände und deren Lösungen so aus-

22 Morgan-Strothmann lassen sich darauf nicht ein. 23 A. a. 0. S. 437.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 353

gewählt, daß sie eine zusammenhängende Wiedergabe und
Darlegung des Gedankenganges dieses Hauptwerkes des Aqui-
naten bieten» (S. 432). Sieht man etwas näher hin, so stößt
man nun freilich auf einige Merkwürdigkeiten, die alles andere
als Zusammenhang und System in der Anordnung verraten:

S. 261—264 (der Hs.) 24 wird die Gnadenlehre der Prima
Secunda plötzlich unterbrochen durch Artikel 7 und 8 des
Opusculums XXII (Declaratio quadraginta duo quaestionum
ad magistrum ordinis). Es geht da um Fragen der Stern geister,
ihres Einflusses auf die sublunarische Körperwelt usw., also
um Dinge, die kaum etwas mit der sacra doctrina, geschweige
denn mit der Gnadenlehre im besonderen zu tun haben.25
S. 397—401 entdeckt man dann Artikel 1—6 dieses Opusculums,
worauf weitere Abschnitte aus der Gnadenlehre folgen. Diese
wird uns also in drei verschiedenen Abschnitten vorgetragen,
und zwar (abgesehen von einer kleinen Verschiebung der
Quaestionen 111 und 112) in der Folge des lateinischen
Originals. Hier wirkte sicher keine Planmäßigkeit, sondern es

liegen zersetzende Eingriffe der Ueberlieferung vor (vielleicht
eine Lagenverschiebung heim Binden der Vorlage). Man darf
an dieser Stelle füglich die Frage aufwerfen, ob eine kritische
Ausgabe nicht hätte versuchen müssen, die ursprüngliche
Anordnung wieder herzustellen.

Die erwähnte Zerstückelung der Gnadenlehre und des

Opusculums XXII ist aber nicht die einzige Unstimmigkeit.
Während die Quodlibeta IV, a. 6, 7 (S. 387 ff.) einigermaßen
sinnvoll an die vorausgehende Trinitätslehre anschließen,
gehören die folgenden Quodlibeta VIII, a. 16,17 in völlig andere
Zusammenhänge. (Ob die Verdammten nach dem Tage des

Gerichts die Glorie der Heiligen zu sehen vermögen? Ob die
Verworfenen die Verdammung ihrer Angehörigen wünschen?)
Das anschließende Quodlibet VII a. 1 befaßt sich dann mit
einer Frage der menschlichen Gotteserkenntnis (Ob irgendein
kreatürlicher Verstand das göttliche Sein unmittelbar zu

24 Ich führe selbstverständlich die berichtigten Seitenzahlen an; im Text
steht 260—263.

25 Thomas selber sagt: «Et ut breviter dicam, omnes praedicti articuli
vel parum vel nihil faciunt ad doctrinam fidei, sed sunt penitus physici»
(opusc. XXII, a. 7).

32



354 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

schauen vermöge?). Auch hier herrscht, wie niemand wird
bestreiten wollen, in der Anordnung Willkür und Zufall.
Ebensowenig kann eine sinnvolle Erklärung geltend gemacht werden,

warum S. 307 mitten in q. 16 der Prima fünf Artikel der
93. Quaestio eingeschaltet werden, worauf der abgebrochene
Faden mit q. 16, a. 5 wieder angeknüpft wird. Aehnlich
verhält es sich mit der Folge I, q. 8,1 — q. 12, 2—4, 6, 7 — q. 8, 2

u. 3 — q. 12,11. Es ist ferner die Frage, warum der Autor das
Pferd am Schwänze aufzäumt, d. h. mit der Tertia begann,
hierauf zur Prima Secunda überging, um sich zuletzt der
Prima zuzuwenden.

Ich fasse zusammen: So wie uns der Text der Stuttgarter
Hs. vorliegt, kann unmöglich von einer nach bestimmten
Grundsätzen ausgewählten, planvoll zusammengestellten
Uebersetzung die Rede sein. Eine Analyse der engeren Maschen
des Gewebes, die Auslassungen von Artikeln im Zusammenhang

einer Quaestio, die Kürzungen innerhalb des respondeo
dicendum, kann diese Feststellung nur bestätigen. Dabei dürfte
einiges, besonders die oben angeführten Verschiebungen in der
Anordnung, auf das Schuldkonto der Ueberlieferung gebucht
werden. Dies genauer festzustellen, wäre, wie schon angedeutet,

Aufgabe der Textkritik gewesen.
Was nun die Auswahl selbst betrifft — bis jetzt war von

ihrer Anordnung die Rede —, so läßt sich mit begründeter
Wahrscheinlichkeit dieses eine sagen, daß den Uebersetzer
augenfällig ganz bestimmte Fragenkreise besonders interessiert

haben: Es sind dies aus der Tertia die Lehre von der
Inkarnation und der hypostatischen Union, aus der Prima
Secunda die Gnadenlehre, aus der Prima die Gotteslehre (unsere
Gotteserkenntnis, der Wille Gottes, die Liebe Gottes, Praede-
stination und Mysterium der Trinität), kurz lauter Partien von
höchst spekulativem Charakter. Anderseits fehlen die für die
religiöse Praxis bedeutsamen Teile, d. h. die ganze Secunda
Secundae, welche die Tugendlehre enthält, sowie die
Sakramentslehre der Tertia, völlig. Es mag sein, daß gewisse Partien

verlorengegangen sind: der spekulativ gerichtete Grundzug

der Auswahl bleibt eine feste Tatsache.
Damit sind wir aber zur Frage nach der Zweckbestimmung

der Uebersetzung zurückgekehrt. Wir halten mit Grab-



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 355

mann, nur noch mit größerer Entschiedenheit, fest, daß die

Art und Weise der getroffenen Auswahl gegen eine praktische
Zielsetzung spricht. Und je mehr man durch intensive Lektüre

das Ganze auf sich einwirken läßt, um so bestimmter und
überwältigender formt sich der Eindruck:

Kein Praktiker, kein Seelsorger, kein Verfechter der Laien-
bildung, sondern ein Spekulierer hat dieses Werk geschaffen.
Es ist die eigenwillige Leistung eines Mannes, der, wie mir
scheinen will, «hoch über Raum und Zeit», in geistiger
Einsamkeit sich dieser Arbeit hingegeben hat: ad majorem Dei
gloriam, nicht um Nonnen oder Laien thomistische Theologie
zu vermitteln. Das gab es auch, ja die theologische Ueberset-
zungsliteratur unterwarf sich grundsätzlich dieser Zielsetzung.

Unserm Autor sind jedoch solche verdienstlichen
Bemühungen fremd. Er popularisiert keineswegs — auch eine
Uebersetzung im engern Sinne des Wortes vermag dies zu
tun —, er möchte vielmehr die hohe thomistische Spekulation
in ihrer ganzen Steilheit bewahren, ja noch höher ansetzen,
sie abheben vom Faßbar-Verständlichen. Das ist — ich wiederhole

es — ein Bild, ein Eindruck. In sorgfältiger Stilanalyse
ließe es sich wohl begründen. Ich will hier nur noch flüchtig
an die umständlich-gewichtigen Wortbildungen unseres
Unbekannten erinnern (in abstracto: in der abegezogenheit; per
respectum ad: übermitz daz gesihte; ad infinitum: bis in die
unentlicheit; opponi: gegenwirflieh sin; conformari: gelich
geformet werden; hyperdulia: übererbietunge; materia signata:
unteilichi der materie usw.), an seine schweren, z. T. dem
allgemeinen Sprachgebrauch entfremdeten Konjunktionen («übermitz»,

das in geradezu exzessiver Weise angewandt wird), an
die sklavische Treue in der Begriffsübertragung, wodurch neue
Lehnübersetzungen in Fülle geschaffen wurden, die sich z. T.
höchst fremdartig und vom Gewöhnlichen distanzierend
ausnehmen (individuum: das unteillich; potentia Umitata: geziltii
maht; visio intellectiva: das vernünftige gesiht; immediate:
unmittilich(en) [6 mal gegenüber einmaligem «üblichem» «âne
(sunder) mittel»]), an die eigenwillige Diktion. Das alles
schafft den Eindruck des aorgisch-Ursprünglichen. Bei aller
Genauigkeit der Uebersetzung sind wir so sehr weit entfernt
von der Schlankheit und kühlen Faßbarkeit des thomistischen
Lateins.

'23*



356 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

Somit dürfen wir wohl auch sagen: Vor uns liegt das Werk
eines ausgesprochen «deutschen» Geistes, der spekulierend
verdunkelt und letztlich in sich selber hineinredet. Ein
Geistesverwandter der Mystiker, der die Mystik nicht kennt oder
nicht kennen will.26 — Wie viele Namen spätmittelalterlicher
Autoren, von denen uns dies und das urkundlich überliefert
ist und die mit Sicherheit bestimmte Schriften verfaßt haben,
bleiben leerer Schall. Von unserm Uehersetzer wissen wir an
biographischen Daten nicht das geringste, aber er tritt uns
aus seinem Werke als ausgeprägte, lebendige Persönlichkeit
entgegen. Er gehört bestimmt zu den Großen des Zeitalters.

II.
Daß wir es in der von Morgan-Strothmann publizierten

Thomas-Uebersetzung mit einem einzigartigen Werke zu tun
haben, dürfte aus den bisherigen Ausführungen deutlich genug
geworden sein. Aber es steht nicht allein da, es kann nicht die
deutsche Scholastik als solche vertreten (auch wenn man sie
im engsten Sinne, nämlich als Uebersetzungsliteratur faßt). Es
gibt eine stattliche Reihe anderer Uebertragungen und
Bearbeitungen von Werken der Hochscholastik, die zu erschließen
und zu beurteilen eine wichtige und notwendige Aufgabe
unserer Wissenschaft wäre. Doch auf diesem Felde ist noch so

gut wie alles zu leisten; nur aus Handschriftenkatalogen und
gelegentlichen zerstreuten Hinweisen wird uns flüchtige und
schwer erreichbare Kunde von solchen Schriften zuteil. Es
dürfte daher im Rahmen dieses Rezensionsaufsatzes nicht
unangebracht sein, wenigstens auf einige Uehersetzungen thomi-
stischer Werke hinzuweisen, die mir aus Handschriften
deutscher und schweizerischer Bibliotheken bekannt geworden
sind. Das ist sicher ein kleiner Teil des vorliegenden
(ungehobenen) Materials, aber doch schon dazu angetan, das Thema
«Thomas in deutscher Sprache» in weiteren Perspektiven zu
sehen. Dies ist auch unbedingt nötig, um gerade das Werk
unseres unbekannten Spekulierers richtig einzuschätzen und
entsprechend zu würdigen. Und im besonderen will mich
bedünken, daß jene hochinteressanten Probleme der Terminologie,

die Morgan-Strothmann in der Preface ihrer Ausgabe

26 Vgl. oben S. 344.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 357

andeuten und in einer Monographie in extenso behandeln werden,

ohne Kenntnis analoger Uebertragungen kaum erfolgreich

behandelt werden können. Wie vermag man sonst etwa
den individuellen Wortschatz des Thomas-Uebersetzers zu
bestimmen, wie ohne diese Bestimmung seine «sprachschöpferische

Tätigkeit» in ihrem vollen Umfang zu erfassen? Wie
erklären wir ferner die These von der medioaevalen Latinität
des (wissenschaftlichen) Deutsch, wenn wir nur eine Persönlichkeit

— und dazu, wenn nicht alles täuscht, eine sehr
isolierte, auf keinen Fall Schule machende Persönlichkeit — am
Werke sehen und nicht mit der ansehnlichen Breite eines
Ueberlieferungsstromes rechnen dürfen? 27

27 Diese Breite des scholastischen Ueberlieferungsstromes veranschaulicht

in besonders eindrücklicher Weise die deutsche Uebersetzung des

Compendium theologicae veritatis des Dominikaners Hugo Ripelin von Straßburg.
Dieser umfangreiche Abriß der gesamten Dogmatik in 7 Büchern ist das

wirkungsmäßig bedeutsamste Zeugnis der deutschen Scholastik. Die Zahl
der lateinischen Hss. ist Legion (vgl. L. Pfleger, ZfkathTh. 28 (1904), S. 438:

«viele Hunderte»), ein Umstand, der eindrücklich die außerordentliche
Beliebtheit des Werkes bezeugt, und so überrascht es keineswegs, daß im
Zeitalter beginnender Laienbildung das geschätzte «Lehrbuch» ins Deutsche
übertragen wurde, und zwar vollständig. Auf diese Uebersetzung ist schon

von verschiedenen Seiten hingewiesen worden (vgl. Stammlers Verf.-Lex.
III, 1080f.), genauer hat sieh noch niemand mit ihr befaßt, und für eine
Ausgabe fehlen noch alle Vorbedingungen: die Sammlung, Sichtung und
Beurteilung der Hss. Sie sind sehr zahlreich — mir sind deren 17 bekannt —
und müssen auf zwei verschiedene Redaktionen zurückgehen (so gehört zur
einen: Karlsruhe, Cod. Georgen 78, Stuttgart, Cod. theol. et phil. 2° 248,

Donaueschingen, Cod. 239; zur andern: Zürich C33a, St. Gallen, Vadiana,
Cod. 350, Donaueschingen, Cod. 120, mutmaßlich auch Zürich Car C 90, trotz
erheblicher Abweichungen). Alemannische und bayrische Vertreter stellen
die Hauptgruppe dar (die oben verzeichneten sind alle alem.), es gibt aber
auch Fassungen in mittel- und niederdeutschem sowie niederländischem
Sprachgewand (md.: Oxford, Bodleiana, Land. Mise. 521; nd. : Wolfenbüttel,
Helmstedt 138; nid.: Brüssel, Cod. 2873/74; aus letzterer ist ein Stück
gedruckt in: Middelnederlands geestelijk Proza, versameld door C. C. de Bruin,
Zutphen 1940, Nr. 56), womit das gesamte deutsche Sprachgebiet an der
Ueberlieferung beteiligt ist. — Der Verfasser dieser Uebertragung ist uns
ebenso unbekannt wie derjenige der Thomas-Uebersetzung. Er muß gleichfalls

dem 14. Jahrhundert angehören; doch stammen alle Hss. mit Ausnahme
der Oxforder (1375) erst aus dem 15. Jahrhundert (auch die Karlsruher! Die
Katalogsangabe [Längin S. 38] scheint mir nicht richtig zu sein). Dieser
Uebersetzer ist als gewandter, ja routinierter Schriftsteller anzusprechen,



358 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

1. Der Stuttgarter Thomas-Uebersetzung am nächsten
steht ein kleiner Traktat «Von der Liebe» in der Berliner Hs.
germ. 4° 866, f. 13r—20v. Der Kodex stammt aus dem
Katharinenkloster zu Nürnberg und ist von Degering kurz beschrieben

worden.28 Dieser Beschreibung entnehmen wir den
Hinweis auf Thomas und Quaestio 20, art. 1 der Prima (gemäß
dem Initium der Schrift: «Lieben ist gvtz wollen oder
wünschen mit einem wolgefallen, vnd spricht sand Thomas von
aquino an seinem ersten tail an der XX frag jm ersten arti-
kel...»). Weitere Zitationen werden nicht mehr gemacht. Die
genauere Analyse der Schrift ergibt jedoch, daß nur die ersten
Sätze dem corpus des zitierten Artikels entnommen sind. Der
nächste Abschnitt stammt aus dem 3. Artikel der 20. Quaestio,
worauf der Uebersetzer zu den Partien über Gottesliebe in der
Secunda Secundae übergeht und vor allem die 23. und 24. Quaestio

auszieht. Dabei stellt er oft mosaikartig kleine Stückchen
zusammen, aber auch längere Stellen werden benutzt, so aus
q. 24, a. 7 und 8 das jeweilige vollständige corpus.

Dieser Traktat über die Gottesliebe ist also aus lauter
Thomas-Stellen zusammengesetzt29, und zwar in wirklicher
Uehersetzung, nicht in vereinfachender Zusammenfassung
oder verdünnender Paraphrasierung. Auch ist diesem Auszug

abzulesen, wie das Augenmerk auf hochstrebende
Erkenntnis gerichtet ist; praktische Fragen werden überhaupt
nicht berührt, und dieser Zug zur Höhe und zum Schwierigen
ist es, der an den unbekannten Uebersetzer der Stuttgarter Hs.

dem es, gelungen ist, die sachlich doch ordentlich schwierige, ja z. T., besonders

im 1. Buche, spekulativ hochgespannte Materie in erstaunlicher Klarheit,

und zwar ohne jegliche inhaltliche Verflachung auf deutsch
auszudrücken. Vornehmlich durch dieses Buch wurden scholastische Begriffe in
deutschem Sprachgewaiidé bekannt und eingebürgert, wurden alte Wörter
mit neuen Inhalten gespeist. Für die Untersuchung, die Morgan-Strothmann
vorschwebt, ist dieses Werk schlechthin nicht zu umgehen, da zweifelsohne

die hier angewandte deutsche Terminologie der scholastischen
Spezialbegriffe verstanden und weiterhin angewandt wurde, was man von einem
großen Teil wichtiger Begriffswörter des Thomas-Uebersetzers nicht
behaupten darf.

28 Kurzes Verzeichnis der germanischen Hss. der Preuß. Staatsbibl., II,
150.

29 Den Schluß vermochte ich nicht zu identifizieren; es wird sich wohl
auch um ein Stück Thomas handeln.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 359

erinnert. Wir sind sogar in der glücklichen Lage, einige Stückchen

gemeinsam übertragenen Textes einander gegenüberzustellen

(aus der Prima, q. 20, a. 1 und 3), und ich kann es mir
nicht versagen, hier eine kleine Probe vorzulegen:

Thomas, Su. Th. I, q. 20, a. 1, o.: «Primus enim motus voluntatis, et
cuiuslihet appetitivae virtutis, est amor... Amor autem respicit bonum
in communi, sive sit habitum, sive non habitum... Et propter hoc, omnes
alii motus appetitivi praesupponunt amorem, quasi primam radicem. Nullus
enim desiderat aliquid, nisi bonum amatum Unde in quocumque est
voluntas vel appetitus, oportet esse amorem.»

Morgan-Strothmann S. 272, 2 ff. : «Wan die erst bewegunge dez willen
undë einer ieklicher begerlicher craft ist die minne... Aber die minne sieht
an das guot in der gemeinheit, ez si daz man ez habe oder niht enhabe...
Unde durch daz so fürsetzent alle die andern begerlichen bewegunge die
minnen alse ein ersten wirzelen. Wan das verstan enbegert nihtes niht,
niht wan daz geminte guot... Unde dar umbe, in waz daz der wille ist oder
die begirde, in das so muoz ouch die minne sin.»

Berlin, germ. 4° 866, 13r; «Wann das erste bewegen des willen vnd ig-
licher begirlicher craft ist die lieb und sieht an das gut in gemein, es sey
gegenwärtig oder kunfftig. Vnd dar vmb alle ander begirliche bewegung
fürseczen die lieb als die würczel, wann nyemand begert etwas, es sey dann

eyn gelibt gut. Hirvmb wo da stet will vnd begirde, al da stet auch lieb.»

2. Ein kleines Stück aus der Summa theologica in deutscher
Sprache bringt auch die Zürcher Großfolio-Hs. Car. VIII 3,
die zur Hauptsache eine prächtig illustrierte deutsche Bibel
überliefert.30 Unter dem Titel «Dis ist Sanct Thomans lere
in dem hindersten hüch daz do heißet daz dritteil» enthält es
246rb ff. Betrachtungen zum Gehrauch des Sakraments. Es handelt

sich um eine Uebertragung von q. 80, a. 10, und zwar des

ganzen corpus, sowie (mit Auslassungen) ad 1., 2., 3., 5. Daran

schließt sich noch der 2. Abschnitt des 6. Artikels der
gleichen Quaestio an. Schließlich folgt (247ra) unter einem neuen
Titel, «Ein ander lere die güt ist», noch ein Abschnitt aus der
Secunda Secundae (q. 81, a. 1, c.), der sich mit der Begriffsbestimmung

der Devotion befaßt.

3. Die Badische Landesbibliothek besitzt in Cod. Georgen
69 eine popularisierende Bearbeitung der Tugendlehre des

30 Vgl. 0. F. Fritzsche, Die deutsche Bibelhs. in Zürich, Serapeum 15,
S. 177—186 und W. Walther, Die deutsche Bibelübersetzung des Mittelalters

II (1891), S. 402.



360 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

Aquinaten, also der Secunda Secundae.31 Der Bearbeiter folgt
dem von Thomas angewandten Schema der sieben Tugenden
und der entsprechenden Sünden und bringt diese Gliederung,
im Gegensatz zu Thomas, auch im äußern Aufbau zur
Geltung: Das 1. Buch handelt in drei Kapiteln von den göttlichen
Tugenden Glaube, Hoffnung und Liebe, das 2. Buch in vier
Kapiteln von den «fürstlichen» (Kardinal-) Tugenden «Witz»
(prudentia), Gerechtigkeit, Stärke und Mäßigkeit. Auf die
entsprechenden Quaestionen der Summa wird nicht verwiesen,
auch nicht im Register.32

Der Bearbeiter setzt nach einem eigenen faden Prolog (Inc.:
«Es sprichet ain wiser man, das man die sünd fliehen sol ze

glicher wise als man flühet von ainer slangen antlüt») ein
mit q. 1, a. 8 (De numéro articulorum) : «Ain ieglich mensche
ist gebunden zewissende von dem glöben viertzehen stuck; der
sint sibene von siner gothait vnd sibene von siner menschait.»
Dem Gegenstand des Glaubens (wie nachher dem der
Hoffnung) werden aber nur wenige Artikel (aus q. 10,15,19, 20 u.
21) gewidmet, um dann um so ausführlicher von der «Minne»
zu handeln. Die großen Quaestionen 25 und 26 werden so gut
wie völlig ausgeschöpft, aus q. 82—43 ist das Wesentlichste
mitgeteilt. Die Ausführung über die erste Kardinaltugend, der
«witze», beschränkt sich auf q. 53 und 55. Sehr eingehend
kommt die «Gerechtigkeit» zur Behandlung: die Quaestionen
65—100, 104—114 erscheinen in fast lückenloser Vollständigkeit.

Die «Stärke» beansprucht nur 3 Artikel aus q. 125, 131

und 134; im Rahmen der «Mäßigkeit» geht der Kompilator
besonders auf das Fasten ein (q. 147). Es erscheinen noch Stücke
aus den Quaestionen 148, 149, 153, 157—159, 161 und 162. Die
Fragen 168 und 169 (De modestia) sind die letzten, die zur
Darstellung gelangen. Ihnen fügt sich noch eine Frage an.
die als einzige in den Zusammenhang der Prima Secundae ge-

31 Genaueres zur Hs.: Th. Längin, Deutsche Hss. von St. Georgen in
Villingen, Karlsruhe 1894, S. 20 f.

32 Wir haben es demnach mit einem Gegenstück zur deutschen
Bearbeitung der Albertus Magnus zugeschriebenen Tugendlehre zu tun (Para-
disus animae, Buoch von waren tugenden). Sie ist in zwei voneinander
unabhängigen Bearbeitungen in zahlreichen Hss. verbreitet; eine davon gehört
der Stiftsbibl. St. Gallen an (Cod. 963, S. 54—201).



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 361

hört («Ob die werckmaister, die da hüpsch dinge mâchent, da
mit sünde begangint, das sie sölliche hübschi ding mâchent?»);
sie steckt, allerdings nur implicite, in a. 3 und 4 der 57. Quae-
stio. — Zu dieser Uebersicht über die Stoffmasse ist noch
hinzuzufügen, daß das Schwergewicht im allgemeinen auf der
«widerwertikait» (wie sich die Hs. ausdrückt) der Tugenden
liegt, nämlich auf den Sünden. Immerhin erfahren auch Themen

wie Gebet, Gelübde, Fasten eine eingehende Behandlung.
In welcher Weise geht nun unser Bearbeiter vor? Er hält

sich in der Regel an das corpus articuli, ab und zu entwickelt
er aber auch aus den Objektionen heraus einzelne Abschnitte.
Selten wird genau übersetzt: der Verfasser dieses Compen-
diums der Tugendlehre faßt vielmehr in freier Weise den

Grundgedanken zusammen; das gestattet ihm auch ohne
weiteres, Akzente zu verschieben. So legt er in q. 26, a. 11 (Utrum
[homo debeat diligere] uxorem plus quam patrem, vel matrem)
im Gegensatz zu Thomas das Schwergewicht auf den 2. Teil
der Antwort — daß nämlich die Ehegattin mehr zu lieben ist —,
verstärkt dieses Argument mit einem Paulus-Zitat, das er aus
der 2. Objektion herbeizieht, und bringt dann den
Hauptgesichtspunkt des Aquinaten nur noch als gelinde einschränkendes

«Doch». Aus einer Summe solcher kleiner Beobachtungen
wird man sich übrigens ein Bild des Verfassers zu machen in
der Lage sein. — Endlich muß darauf hingewiesen werden,
daß Thomas ziemlich häufig ergänzt wird — ich denke ebenfalls

nach einer lateinischen Quelle, die mir aber nicht bekannt
ist. Das gilt etwa für die Abschnitte über den Selbstmord, das
Gebet, die Freundschaft, die Bescheidenheit, dann in sehr
reichlichem Maße im Zusammenhang der Quaestionen 87—100. Es
sind z. T. ganz anmutige Ergänzungsfragen, z. B. zu q. 114 (De
amicitia): «Weli ding früntschafft zerstörent? — Wie sich ain
fründe zû dem andern solle halten mit siner bywonunge? —
Von liepkosen vnd was liepkosen sige? — Ob liepkosen ain
todsünde sig?» Oder zu q. 168/169 «De modestia»): «Ob tantzen
sünd sige? — Ob fröwen geziert müge äne sünde sin? — Ob
die fröwen sündent, die sich selber schön mâchent vnd fer-
went? — Ob fröwen mannes klaider mügent antragen? — Wie
sich die fröwen söllent zieren?»

4. Die Berliner Hs. germ. 4° 1337 überliefert fol. lr—85r einen



362 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

mittelniederländischen Traktat über Gotteserkenntnis, der
Thomas von Aquin zugeschrieben wird: «Hier begynt S. Thomas

van aquinen boexken van gade kennisse, myrme, gebruken,
geeninge, laue, dancberheyt der saliger zielen» (lr) ; «Hier
begynt een ander boexken deß seluen S. Thomas woerden. godlike

manyeren mercc» (über die «Eigenschaften» Gottes) (60v).
Die sehr wertvolle Handschrift stammt, laut einem Eintrag auf
dem Vorsatzblatt, aus dem bekannten Nonnenkloster Nazareth
bei Geldern und ist im Jahre 1489 geschrieben worden. Sie hat
schon verschiedentlich das Interesse von Handschriftenforschern

gefunden: davon zeugen einige dem Kodex beigeheftete
(leider anonyme) Merkzettel.33 Einer davon hebt mit Nachdruck

die Bedeutung der Hs. für das Studium der niederländischen

Mystik hervor, ein anderer verweist auf ein zweites, jetzt
verschollenes Exemplar aus der Bücherei des St.-Barbara-Klo-
sters zu Delft.34 Jeder der beiden erwähnten Zettel bemerkt
ferner, es handle sich um eine Uebersetzung aus der Prima
der Summa theologica, und dieser Ansicht ist auch Degering
in seinem Katalog (II, S. 230). Wir hätten es demnach mit
einem niederländischen Gegenstück zur alemannischen Wein-
gartner-Stuttgarter Uebertragung zu tun. Allein da liegt ein
Irrtum vor. Von einer «Uebersetzung» kann schon gar nicht
die Rede sein, nicht einmal von einer Bearbeitung im Sinne der
Karlsruher Hs. Georgen 69, die wir vorhin kennengelernt
haben, ja es scheint mir fraglich, ob überhaupt spezifisch thomi-
stisches Gedankengut in der Abhandlung steckt. Art und
Weise der Darstellung und die Terminologie läßt eher an
Bonaventura denken. Doch muß ich die Frage nach dem Gedankengut

der Handschrift des weiteren völlig offen lassen 36, da
mir eine genauere Analyse bis jetzt nicht möglich war.30

33 Gedrucktes ist mir nicht bekannt geworden.
34 Darüber W.Moll in: Verhandelingen der koninklijke Akademie van

Wetensehappen, Afdeeling Letterkunde I, Amsterdam 1858, S. 40.
35 Nach Abschluß des Manuskripts ist es mir durch einen glücklichen

Zufall gelungen, die Schrift einwandfrei zu identifizieren. Beim Blättern
in A. de Poorters «Catalogue des manuscrits de la bibliothèque publique de

la ville de Bruges> (Gembloux/Paris 1934) stieß ich auf einen lateinischen
Traktat in der Hs. Nr. 50, 50v—69* mit dem Titel : «Tractatus beati Thome
de Aquino de Dei cognitione, dilectione, fruitione, unione, laudatione, gra-
tiarum actione et congratulatione animae beatae» und dem Initium: «Beati



K. Huh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 363

5. Yon den exegetischen Werken des Aquinaten ist die
hochgeschätzte Evangelienerklärung, die catena aurea, ins Deutsche
übertragen worden: Cod. 885—887 der Königsberger
Universitätsbibliothek. Grabmann hat schon vor einem Vierteljahrhundert

auf sie hingewiesen37; eine nähere Untersuchung
steht indessen noch aus, und heute ist die Handschrift
verschollen.

6. Zum Thema «Thomas von Aquin in deutscher Sprache»
gehören außer Uebersetzungen und Bearbeitungen vornehmlich

thomistisch orientierte Traktate und Predigten. Ja durch
diese Kanäle erfolgte die eigentliche Vermittlung in die Breite.
Eine auch nur knappe Orientierung über diese Literatur erforderte

eine ganze Abhandlung und wäre auch nur auf Grund
jahrelanger handschriftlicher Studien zu leisten. Ich kann in
diesem Zusammenhang nur ganz flüchtig auf drei solcher
Thomas verpflichteter Schriften hinweisen: Zunächst auf den

qui habitant in domo tua (Ps. 83, 5)». Das entspricht genau dem Titel
und Initium der niederländischen Schrift. Der Katalog enthält keinen
Hinweis auf eine Druckausgabe. Ich fand den Traktat jedoch unschwer unter
den Opuscula des Aquinaten (Op. om., vol. XX, Parisiis 1656), genauer
genommen in zwei verschiedenen Schriften: 1. (S. 224—289) «De Beatitudine
vulgo adscriptum S. Thomae opusculum XIII». Inc.: «Beati qui habitant in
domo tua. Domus Dei est aeterna beatitudo, quam näturaliter omnis homo

desiderat, ut dicit Augustinus. Illa beatitudine consistit in Dei cognitione,
dilectione, fruitione, unione, laude, gratiarum actione et congratulatione.»
2. (S. 218—224) Sancto Thomae «De divinis moribus vulgo adscriptum
opusculum duodecimum». Diese Schrift entspricht dem 2. Teil der niederländischen

Version (60v—84v). — Es handelt sich um eine genaue Uehersetzung
heider Traktate. Zur Verfasserschaft äußert sich der Herausgeher (S. 218)

folgendermaßen: «Monitum: Haec duo immediate succedentia Opuscula nec
maiestatem styli, nec soliditatem doctrinae, nec resolutionem Angelici Doc-
toris, virorum scientia et meritis praeditorum iudicio redolent, imo plura
contra S. Thomae mentem producta suis patebunt locis: author tarnen, quis-
quis sit ille, sub tempore praefati Doctoris vixit, ut infra notabitur.»

36 Auch bei dem von Stammler («Von mittelalterlicher deutscher Prosa»
a. a. 0. S. 30, Anm. 47) erwähnten «noch nicht identifizierten» deutschen
Thomas-Traktat in Cod. 293 der Fiirstl. Fürstenbergisehen Hofbibliothek zu
Donaueschingen handelt es sich um keinen echten Thomas, sondern um eine
Uehersetzung der «Epistola de tribus votis substantialibus religionis» des
Dominikaner-Generals Humbertus de Romanis (Bibl. P. P. max. p. 635—664).
Dieselbe Verdeutschung ist mir aus St. Gallen, Stiftsbihl. Cod. 934, S, 238 bis
317, 1002, S 5—295, 1915, 2r—45r, Straßburg L germ. 178 4°, Bl. 1—77 und
Berlin germ. 4° 174, h—62v, bekannt.



364 K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache

Basier Prediger Johannes Mulberg38 und die von ihm in
St. Gallen, Cod. 1915 der Bisehöflichen Bibliothek, 101r—20Sr,
überlieferten deutschen Predigten, die bis jetzt noch unbeachtet
geblieben sind.30 In der 4. Predigt «von dem paradis» (137r ff.)
orientiert sich der Prediger völlig nach dem «hohen schuol-
pfaffen» (110r), indem er dessen Fragen im Rahmen der 94. bis
101. Quaestio der Prima (die über den Urzustand des
Menschen handeln) aufgreift und beantwortet, oft in engster
Anlehnung an den Wortlaut der Theologischen Summe. — Ein
anderer, unbekannter Geistlicher (mutmaßlich elsässischer
Herkunft40), entwickelt in vier Predigten der Karwoche, welche

die Berliner Hs. germ. 4° 90, 243r—267v überliefert, nichts
anderes als die thomistische Satisfaktionslehre der Tertia.
Eine weitere Berliner Hs., germ. 4° 164, bringt auf fol. 29r—51r
einen Traktat über den Stand der Vollkommenheit,
augenscheinlich in enger Anknüpfung an die letzten Fragen der
Secunda Secundae.

Es würde nicht sehr schwerfallen, das Material beträchtlich
zu vermehren. Der Zweck dieses Ueberblicks besteht jedoch
einzig im Beispielhaften. Er wollte in konkreter Weise dartun,
in wie mannigfaltiger Weise Autoren des 14. und 15. Jahrhunderts

bemüht waren, Thomas von Aquin in deutschem Sprach-
gewande den Deutschen zu vermitteln. Dasselbe gilt
selbstverständlich auch für andere Scholastiker; unter ihnen sind
es in erster Linie Albertus Magnus und Bonaventura, die
verdeutscht worden sind 41. Alle diese Zeugnisse sind dazu angetan,

das Vorurteil von gestern, die Scholastik sei dem deutschen

37 Mittelalterl. Geistesleben I (1926) S. 433, Anm. 1. Siehe auch Stammler,

Von mittelalterl. deutscher Prosa, a. a. 0. S. 30.
38 Ueber ihn: Stammlers Verfasserlexikon II, S. 443—445, Georg Boner

in: Basler Zeitschrift 34 (1933) 113 ff., 138 ff.; W. Muschg, Mystik in der
Schweiz, S. 336.

39 W. Muschg erwähnt sie freilich (S. 437, Anm. zu S. 336), geht aber
nicht auf sie ein; in der übrigen Literatur ist sie nicht angeführt. Es handelt
sich um die umfangreichsten Stücke, die bis jetzt von diesem scholastischen
Prediger bekannt geworden sind.

40 fol. 244v <Reht als ob ich in genote gon stroßburg wolte oder gon
kolmeo.

41 Ueber den Einfluß Alberts des Großen auf das deutsche Schrifttum
vgl. M. Grabmann, Mittelalterl. Geistesleben II, S. 370 ff.



E. Bueß, Zu einem theologischen Begriff des Schönen 365

Wesen fremd und habe dementsprechend auf deutschem Boden
nicht tiefgreifend gewirkt, zu entkräften. Weitere Forschung
wird bestätigen, daß die deutsche Scholastik von beträchtlicher
Lebenskraft war. Ihre originellste und zugleich (wesensmäßig)
«deutscheste» Leistung wird aber wohl die Stuttgarter Ueber-
setzung bleiben, die uns Morgan-Strothmann in ihrer Ausgabe
auf so überraschende und schöne Weise erschlossen haben.

Schiers/Kt. Graubünden. Kurt Ruh.

Zu einem theologischen Begriff des Schönen.

Probevorlesung vor der Theologischen Fakultät
der Universität Basel am 22. Mai 1951.

Ich möchte das Thema als Frage formulieren: Gibt es einen
theologischen Begriff des Schönen? Diese Frage richtet das
theologische Denken an sich selbst. Aber indem es sich seihst
fragt, kann es nicht bei sich selber stehen bleiben. Theologie
ist nie allein mit sich selbst, sondern stets auf das Wort der
Heiligen Schrift als auf ihr konkretes Gegenüber bezogen. So

richtet sich unsere Frage an das Wort der Heiligen Schrift, sie
richtet sich letztlich an das in ihm sich bezeugende Wort
Gottes selber. Von ihm erwarten wir die Antwort.

Es ist alles andere als selbstverständlich, daß das Schöne in
den Kreis der Begriffe gehört, in denen die Theologie sich
ihrem einen und ausschließlichen Gegenstand, dem verborgenen
Gott in seiner Selbstbezeugung, offenhält. Das Schöne ist
zunächst Gegenstand einer allgemeinen, allgemeinzugänglichen
Erfahrung und also Gegenstand einer allgemeinen, der menschlichen

Vernunft als solcher aufgetragenen Besinnung. Es ist
zunächst ein philosophisches Problem. Weit mehr als etwa das
Gute und Wahre ist es auf eine Interpretation festgelegt, die
sich im Umkreis allgemeiner Erfahrung und Besinnung, neu-
testamentlich gesprochen: im Umkreis dieses «Kosmos» hält.
Es scheint weit weniger als das Gute und Wahre über den
Umkreis dieses Kosmos hinauszuweisen. Ist es nicht das

Kosmische, Profane schlechthin, das Kosmische in seiner
reinsten Verklärung, aber ebenso das Kosmische, Welt in ihrer
Weltlichkeit? Ist es nicht auch uns, auch uns als Theologen


	Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache : zu einer Textausgabe

