Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 5

Artikel: Die alttestamentliche Forschung der sogenannten Uppsala-Schule
Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

7. Jahrgang Heft 5 September/Oktober 1951

Die alttestamentliche Forschung
der sogenannten Uppsala-Schule.

Wenn im folgenden ein Bericht iiber die neuere alttestament-
liche Forschung in Schweden gegeben wird, so geht es mir
als einem Mann, der nicht unmittelbar zur Zunft der Alttesta-
mentler gehort, lediglich darum, einen Sachbericht zu bringen,
der meines Wissens in dieser ausfiihrlichen Form noch nir-
gends innerhalb des deutschen Sprachgebietes vorliegt. Ent-
weder sind die vorliegenden Berichte zu summarisch?t, oder
sie setzen in der Form der kritischen Auseinandersetzung die
Bekanntschaft mit der neuen Forschungsrichtung schon vor-
aus.?

In der schwedischen Theologie der Gegenwart spielt neben
der Lutherforschung heute vor allem die alttestamentliche
Schule von Uppsala eine grofle Rolle. Thre Haupttréiger sind
Geo Widengren, Ordinarius fiir Religionsgeschichte, und Ivan
Engnell, Ordinarius fiir Altes Testament. Beide greifen An-
regungen auf, die aus der sog. Londoner Schule (8. H. Hooke)
stammen und in den beiden Sammelbéinden <Myth and Ritual»
(1933) und «The Labyrinth» (1935) ihren literarischen Nieder-
schlag gefunden haben. Mythus und Ritus, gesprochenes oder
auch geschriebenes Wort und Kultdrama werden als zwei Sei-
ten eines einheitlichen «cultic patterny betrachtet, und wo sich
in einer Tradition allein das Wort findet, so mull es als Teil
dieser Einheit verstanden werden. Der Mythus, zu dem hier im
weiteren Sinne auch das Kultlied und der Prophetenspruch
gehoren, hat sein kultisches Aequivalent, besteht nicht fiir sich
etwa als philosophisches Liehrgedicht oder private Meditation

Abkiirzungen: SEA = Svensk Exegetisk Arsbok (Schwed. Exeget. Jahr-
buch); UUA = Uppsala Universitets Arsskrift (Jahresschrift der Univ,
Upps.). :

1 So der von A.Bentzen: Skandinavische Literatur zum Alten Testa-
ment, Theol. Rundschau 17, Jhg. 1949, H. 4, S. 273—328.

2 So M. Noth: Gott, Konig, Volk im Alten Testament, Zeitschr. f. Theo-
logie u. Kirche, 47. Jahrg., 1950, H. 2.

21



322 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

eines Frommen. Aus dieser vor allem aus den westsemitischen
Ausgrabungen belegten Anschauung ergibt sich als Konse-
quenz fiir die Auslegung des Alten Testamentes, dafl seine
Texte nicht anders zu verstehen sind. Der andere Leitgedanke
dieser Schule ist die Idee des sakralen Konigtums. Im ganzen
Vorderen Orient und dariiber hinaus 148t sich nachweisen, daf
der Konig eine sakrale Gestalt ist, entweder indem er als
Menschgeborener nachtriglich zum Gottessohn adoptiert wird
(so in Babylon und im westsemitischen Bereich), oder von
vornherein als Gottersprofl gilt (so in Aegypten).® Widen-
gren und Engnell wollen in diesem Sinne auch das alttestament-
liche Koénigtum verstehen und finden allenthalben Spuren die-
ser Auffassung im Alten Testament. Widengren verfolgt die
sakrale Konigsideologie in verschiedenen Studien, so in einer
exegetischen Arbeit iiber Ps.110.* Das Inthronisationsritual
lifit sich sowohl beim Laubhiittenfest wie in den apokryphen
und pseudepigraphischen Schriften der hellenistischen Zeit fest-
stellen. Levi oder Henoch sind solche Symbolgestalten des sa-
kralen Konigs (vgl. Testamentum Levi oder die verschiedenen
Henochbiicher). Es ld6t sich folgendes Inthronisationsritual
rekonstruieren: 1. Aufstieg in den (siebenten) Himmel, 2. Hin-
treten vor Gott und die Engelversammlung, 3. Salbung mit Got-
tes Salbol, 4. Anziehen der Kleider der gottlichen Herrlichkeit,
5. Konigsproklamation und Inthronisation, 6. Mitteilung der
Weisheit Gottes, der himmlischen Geheimnisse.

Ein Vergleich mit dem israelitischen Kronungszeremoniell
zeigt, wie Mythus und Ritus sich urspriinglich entsprechen, wie
aber allmédhlich ein Demokratisierungsprozel} einsetzt, dem eine
Spiritualisierung parallel lduft; das tatséchlich vollzogene
Konigsritual wird nur noch Teil eines eschatologisch gedach-
ten Zukunftsprogramms. Widengren versucht die neuen Funde
in Ras Schamra fiir die Deutung des alttestamentlichen Textes

3 Vgl. Frankfort: Kingship and the Gods (1948).

% Psalm 110 och det sakrala kungadomet i Israel, UUA 1941, und in
«Zur Geschichte des sakralen Konigtums in Israel» (Till det sakrala kun-
gadomets historia i Israel, Horae Soederblomianae I. 1947), aullerdem in
einer Arbeit «Hieros gamos und Unterweltsbesuch» (Hieros gamos och
underjordsvistelse, Studier till det sakrala kungadomet i Israel, Religion
och Bibel, VII, Nathan Séderblom-Sillskapets Arshok 1948, S. 17—46).



der sogenannten Uppsala-Schule 328

fruchtbar zu machen. So findet er das im mesopotamischen und
ugaritischen Kult wichtige hieros-gamos-Motiv im Hohen Lied
wieder, das er nicht als Hochzeitslied versteht, sondern als
Kultliedersammlung bei der im Friihjahr stattfindenden hei-
ligen Hochzeit des jungen Gottes mit der Fruchtbarkeitsgsttin.
Salomo ist der Typus fiir den sakralen Konig, der im Kult als
der junge Gott auftritt, als Sohn des alten Hochgottes El. Das
Hohe Lied wiirde demnach aus dem synkretistischen Kult der
salomonischen Zeit stammen, von dem 1.Ko6n. 11, 4—8 be-
richtet. Auch die beim Laubhiittenfest gebauten Hiitten schei-
nen auf das Brautgemach zu deuten, das in der westsemitischen
Konigsliturgie eine Rolle spielt. Der Sprofl aus der Vereini-
gung des Gottes, bzw. Kultkénigs mit der Gottin ist das Kind.
Hier fallt ein Licht auf den alten Wortsinn von euangelion:
wenn dem Gott die Geburt des Kindes verkiindigt wird, so ist
das fiir ihn Frohbotschaft. Offenbar spielt dieses Motiv in der
Bibel an verschiedenen Stellen eine Rolle: so in der Abrahams-
geschichte (Gen. 18), wo Isaak aus einem Besuch Gottes bei
Sara entsprofit (Gen. 21, 1—2); in der Immanuelsverheilung
bei Jesaja (7,14—17). Nach Widengren kann es sich hierbei
auf Grund der religionsgeschichtlichen Parallelen nicht um
eine Ungliicks-, sondern nur um eine Gliicksverheilung han-
deln. Das hieros-gamos-Motiv ist biblisch noch wirksam in der
lukanischen Geburtsgeschichte und aufierbiblisch in der kulti-
schen Hochzeit des rémischen Kaisers Elagabal. Gerade das
letzte Beispiel zeigt, wie lebendig alte Kulttradition in Syrien
und Paldstina noch in spiiter Zeit war.

Der Konig ist aber nicht nur Vertreter des Gottes im Voll-
zug des hieros gamos, sondern auch in dessen Leiden und Ster-
ben. Das Gebet Manasses z. B. gibt einen Hinweis, daf} zu die-
sem Konigsritual auch der Aufenthalt in der Unterwelt ge-
horte. Das Gebet Manasses ist allem nach ein Konigspsalm, der
Bulifertige und Elende ist offenbar der Konig selbst, der stell-
vertretend die Klage spricht. Auch hier wieder treten zwei
typische «Tammuzmotivey auf: Gefangenschaft und Aufent-
halt in der Unterwelt. «Die natiirlichste Erklidrung zu dem
mythischen Motiv: Streit gegen die démonischen Méchte, Ge-
fangenschaft und Aufenthalt in der Unterwelt scheint die zu
sein, daf sie ihren ,Sitz im Leben’ als Hinweis auf des Konigs

21*



324 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

mythisch-rituelles Niedersteigen ins Totenreich haben, wobei
er den sterbenden und auferstehenden Gott im groflen rituellen
Drama des Sterbens und Auferstehens vertritt. Damit ist frei-
lich noch nichts gesagt dariiber, wie diese Psalmen in den ver-
schiedenen Fillen wirklich gedeutet wurden. Es bleibt natiir-
lich Raum fiir eine weite Skala der Gefiihlserlebnisse und sym-
bolischen Interpretationen, wie dies immer bei kultischen
Texten der Fall ist.» 3 Widengren ist sich bewult, dall die For-
schung hier erst am Anfang steht, was die Erkenntnis des Ein-
flusses der kananiischen Kultur auf die altisraelitische Reli-
gion betrifft. «Wir haben einen langen Weg zu wandern, bis
eine historische Skizze der sich widerstreitenden Einfliisse ge-
geben werden kann, die die Auseinandersetzung zwischen dem
Israelitischen und dem Kanandischen ausmachen.y ®

Engnell ist diesen Zusammenhéngen in seiner Dissertation
«Studies in the Divine Kingship in the Ancient Near East»
(Uppsala 1943) nachgegangen. Es geht ihm dort gerade um
die Rekonstruktion des «cultic pattern», das der liturgischen
Gestaltung des Alten Testamentes zugrunde liegt. Engnell voll-
zieht hier eine Korrektur an der Auffassung der Texte von
Ras Schamra, wie sie von deren Herausgeber Virolleaud ver-
treten wird: es handelt sich nicht um literarische Produkte, um
Legenden oder «philosophische Erzihlungen», sondern um
Ritualtexte, denen eine Kulthandlung entspricht. Die folklori-
stische Deutung wird also zugunsten einer ritualistischen auf-
gegeben. Was das Alte Testament betrifft, so gibt K. zu, daB
die Ueberlieferung diirftig ist und sich die Traditionen wider-
sprechen. Er glaubt aber doch gewisse Hinweise auf das
sakrale Konigtum auch im AT zu finden. So entdeckt er die
Konigsideologie in der Urgeschichte, in der in den Kategorien
des sakralen Konigtums sich bewegenden Schilderung von
Adam, den Erzvitern und besonders Moses, sodann besonders
im historischen Koénigtum mit seiner synkretistischen Konig-
tumsreligion, der Hauptlinie in der Geschichte der israeliti-
schen Religion. Weiter sollen im Arbeitsprogramm Engnells
noch folgende Fragen untersucht werden: die Uebertragung
der Funktionen des Konigs auf den Hohenpriester; die Frage

5 A a. 0. S.43. 6 A.a. 0. S.46.



der sogenannten Uppsala-Schule 325

des gottlichen Ursprungs des Konigs, seine Erwéhlung von
Mutterleibe an, sein Sohnesverhéltnis zum Gott, seine Iden-
titidt mit der Gottheit, sodann die Frage der Kréonung und der
Inthronisation. Weiter sollen untersucht werden die Beziehun-
gen des Konigs zur Vegetationsgottheit und zum Baum des
Lebens, seine hohepriesterlichen Funktionen, sein Verhalten
in Gebet und Segen, beim Opfer, beim sakralen Tanz, der Divi-
nation und den Traumvisionen, sein kultisches Schweigen und
Wehklagen, seine besondere Aufgabe als Versohner, sein po-
sitives und negatives Siindenbekenntnis, sein Leiden und sein
Tod. Die Konigsideologie soll weiter in ihrer Fortentwicklung
zum konsequenten Messianismus weiterverfolgt werden. Von
der Konzeption des sakralen Konigtums kommt . zu einer
positiven Stellung zur messianischen Linie im AT. Er sieht in
ihr tiberhaupt das Hauptmotiv im AT. Die Psalmen, die E. bis
auf Ps. 137 samtlich fiir vorexilisch halt, sind kultisch zu in-
terpretieren als Texte des Konigsrituals. Die einleitende For-
mel "l"'['j‘? ist terminus technicus und heiflt «fiir den Konig»,
deutet also nicht auf die Verfasserschaft des David, sondern
auf den Zweck dieser Lieder als Kulttexte. Gerade die Haufig-
keit dieser Formel ist fiir ihn Ausgangspunkt dieser Interpre-
tation, findet sich doch dieser t.t. «dawidum» auch bei den
Mari-Texten, die dem kanaanitischen Kulturkreis angehdoren,
so daB} sich sein Vorkommen in den Psalmen als Uebernahme
einer vorisraelitischen Formel erkennen laft.

Engnell fiihrt in seiner Dissertation dieses Programm nicht
aus, doch finden sich in seinem weiteren Schrifttum Beitrige
dazu. In seiner traditionsgeschichtlichen Kinleitung zum AT
(«Gamla testamentet. En traditionshistorisk inledningy [Stock-
holm 1945]) spricht E. im 4. Kapitel davon, wie David die israe-
litische und die kananéische Tradition verschmelzt. Indem das
Konigtum von Kanaan iibernommen wird, vollzieht sich nicht
nur ein politischer, sondern auch ein religioser Schritt. «Das
sakrale oder gottliche Konigtum ist der Begriff fiir eine In-
stitution, die zugleich religios und politisch ist, die man in
verschiedenen Kulturbereichen findet und die bedeutet, daB der
Konig «von Gottes Gnadeny in seiner Person den Gott verkor-
pert und im Kult dessen Rolle spielt. Gleichzeitig reprisentiert
er auch speziell das Kollektiv, das Volk, und steht als Mittler



326 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

zwischen Gott und den Menschen. Von ihm hiingt Siegesgliick
und Wohlfahrt, Regen und Fruchtbarkeit, ja die Integritit der
ganzen Natur und des Menschenlebens, die natiirliche Ordnung
des Kosmos ab, die er gegen die Chaosmichte vor allem durch
seine kultische Funktion aufrechterhilt. In der an seine Per-
son gekniipften Ideologie spiegelt sich dieses Verhiltnis wi-
der, und wenn der Konig als Idealgestalt gedacht wird mit der
an ihn sich kniipfenden Erlésererwartung, so liegt schon ein
Stadium vor, fiir welches der Ausdruck Messianismus ange-
wandt werden kann, ein Begriff, der zunichst noch keinen
eschatologischen Inhalt hat.» ® Das Kronungs- und Inthroni-
sationsritual kann im Detail mit Hilfe folgender Haupttexte
rekonstruiert werden: 1. Sam. 8 f.; 2. Sam. 7; 1. Koén. 1; 2. Kon.
11 (Joas); mehrere Psalmen, bes. Ps. 110. Die wichtigste seiner
kultischen Funktionen ist das Auftreten bei den Jahve-Festen.
Dabei spielt er die doppelte Rolle, des Vertreters Gottes bei den
Menschen, indem er die Siinde des ganzen Volkes siihnt, fiir
das er verantwortlich ist, und des Vertreters der Menschen bei
Gott, der durch seine Fiirbitte, durch seinen stellvertretenden
symbolischen Tod und sein Leiden den Segen Gottes herbei-
filhrt. In diesem Sinne versteht Kngnell auch die sog. Ebed
Jahve-Lieder von Jes.42 usw. Er hat seine Auffassung vom
leidenden Gottesknecht in einem Aufsatz «Till fragan om Ebed
Jahwe-singerna och den lidande Messias hos ,Deuterojesaja’>
(SEA 10/1945, S. 31 ff.) niher ausgefiihrt. Jes. 53 erscheint von
den neuesten religionsgeschichtlichen Erkenntnissen her nicht
mehr als absolutes Unicum im AT, sondern gehért in den Kreis
der koniglichen Leidenspsalmen, zu denen auch Ps. 18, 22, 49,
116 u. a. gehoren. Wihrend die Psalmen ihre urspriingliche
Funktion im Kénigsritual haben, kénnen die Ebed Jahwe-Lieder
als prophetische Nachdichtungen einer zum Jahresfest gehéren-
den Liturgiesammlung betrachtet werden. «Der Gottesknecht
ist der im Kult leidende Konig und gottliche Stellvertreter. Er
ist Messias, der in den entsprechenden Kategorien geschildert
wird.y °

Es seien noch zwei weitere Studien angefiihrt, in denen
Engnell den rituellen Gesichtspunkt bei der Auslegung des Alten

8 A.a. 0. 8. 142. ® A a. O. 8.34.



der sogenannten Uppsala-Schule 327

Testamentes durchfiihrt: Kain och Abel, en rituell interpreta-
tion (Svenska Jerusalemsforeningens Tidsskrift 1946, Nr. 4,
S. 92—102) und Profetia och tradition. Nagra synpunkter pa ett
gammeltestamentligt centralproblem (SEA XII. 1947, S. 110 bis
139). Die Erzidhlung von Kain und Abel in Gen. 4, 1—16 gehort
zur sog. Urgeschichte in Kap. 1—11. Diese hat, wie die ganze
Priesterschrift, das Anliegen, die Menschheit und ihre Herkunft
in ein untergeordnetes Verhéltnis zum Volk Israel zu bringen,
das in dessen Ahnvater Abraham verkdorpert ist. Abel ist eben-
so wie Adam Symbol fiir den Urmenschen-Urkénig. Die Be-
richte von Abel tragen deutlich die Signatur der Tammuz-
Adonis-Parallele: Abel ist Hirt — Konig; seine Geschichte ist
eine kultisch-mythologische Anspielung auf die Rolle des sa-
kralen Konigs, der, obwohl selbst gerecht, doch des ganzen
Volkes Schuld und Siinde auf sich nimmt und durch seinen
symbolischen Opfertod siihnt. Doch auch Kain hat seine kul-
tische Entsprechung: hinter ihm steht der Priester oder ein
anderes Glied einer sakralen Gruppe, die das symbolische
Opfer ausfiihrt. Engnell sieht die Flucht Kains in die Wiiste in
Parallele mit der Siindenbockvorstellung, die sich auch im Ak-
kadischen findet; dort miissen zwei Priester nach Vollzug des
Opfers als unrein in die Wiiste fliehen. Daraus erklirt sich die
Dialektik in der Gestalt Kains als eines Gezeichneten und zu-
gleich Geschiitzten. Damit wire angedeutet, dafl die Keniter in
Israel, dhnlich wie die Leviten, eine besondere sakrale Position
innehatten. Die Kain- und Abelgeschichte steht so unmittelbar
imZusammenhang mit der zentralen Idee vom leidenden und
sterbenden Gottesknecht, die ja die Voraussetzung fiir Jesu
Verstindnis seines eigenen Leidens und Sterbens als messiani-
schen Auftrags bildet. E. sieht in der Form, wie die Genesis
diese Perikope darbietet, eine interpretatio israelitica eines vor-
gegebenen Stoffs.

In seiner Untersuchung iiber den Prophetismus stellt E.
fest, dal man in dessen Deutung einseitig solche Ziige hervor-
gehoben habe, die sich in Uebereinstimmung mit der Anschau-
ung des neuzeitlichen Europa protestantischer Prigung deuten
lassen. Doch ist die Frage nach dem Verhiltnis der Propheten
zum Kult ganz neu zu durchdenken. «Mit dem Kultproblem ist
gleichzeitig die Frage nach dem Ursprung des Gerichts- und



328 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

Reaktionsprophetismus wunaufléslich verbunden.» ** Was das
Problem «Kult — Gerechtigkeity angeht, so hat vor allem unter
dem EinfluBl von Joh. Pedersen eine Revolution des Versténd-
nisses Platz gegriffen. «Die Propheten reprisentieren keine
prinzipiell antikultische Linie und spielen nicht die ,Gerechtig-
keit’ als eine den Kult ausschliefende Alternative aus. Sie for-
dern nicht Gerechtigkeit an Stelle des Kultes, vielmehr fordern
sie Gerechtigkeit und Kult, ndmlich rechten Kult, am rechten
Platz. Bei der Polemik gegen fremde oder als artfremd emp-
fundene Kulte wirkt wieder der exklusive Zug im Wesen Jah-
wes als eine kompromifllose Triebkraft.» * Unter dem Einflufl
vor allem der Romantik hatte man die Propheten als die groflen
Einsamen verstanden, die inspirierten Personlichkeiten, die
etwas vollig Neues bringen. Dieser «Personlichkeitsdogmatis-
musy stand offenbar noch unter dem Einflull des Inspirations-
dogmas. Heute dagegen ist man zu der Ansicht gelangt, daBl die
Propheten nicht Ausgangs-, sondern Hoéhepunkte sind in einer
alten Tradition, deren erste Glieder die kanandische Kult-
prophetie mit den in ihr ausgebildeten eigentiimlichen Stilfor-
men ist. Diese traditionsgebundenen literarischen Ausdrucks-
formen sind mit dem Kult verkniipft. Die kultische Sprache hat
sowohl im Tempus wie in der Bildwelt die Prioritat gegeniiber
einer rein «poetischeny. Diese Erkenntnisse sind noch nicht
geniigend fruchtbar geworden fiir die EXxegese der Propheten,
indem z. B. noch nach dem literarischen Abhingigkeitsverhilt-
nis der einzelnen Propheten gefragt wird, widhrend damit zu
rechnen ist, daB} die frommen Kreise, die hinter dem Propheten
standen, eine lebendige, religitse, oft kultisch verankerte Vor-
stellungswelt haben und aus einem gemeinsamen Fonds von
Stilformen und terminologischem Material schépfen. Die reli-
gionsgeschichtliche Vergleichung hat einen fiir das Verstidnd-
nis des Prophetismus sehr wichtigen Tatbestand ans Licht ge-
bracht, ndmlich das uralte und feste Anordnungsprinzip mit
dem wiederkehrenden Wechsel von Ungliicks- und Heilszeiten.
In diesem Schema spiegelt sich der Zusammenhang mit dem
Kult wider: es ist das Geschehen des Jahresfestes, wo auf den
Ansturm der Chaosméchte der Sieg des Kosmos folgt; es ist
der Rhythmus des Festrituals. Das gibt den Propheten das

1 A a. 0. 8. 114. 1 A a.0. 8.117, Anm. 16.



der sogenannten Uppsala-Schule 329

Schema fiir das Verstindnis der ganzen Geschichte Gottes
mit seinem Volk. Von da her gesehen ist der Einwand, die Pro-
pheten wiirden bei der Annahme eines solchen Anordnungs-
prinzips psychologisch nicht mehr verstindlich (Bentzen), und
man miisse bei der Komposition der Prophetenschriften eine
sekundire Technik annehmen, gegenstandslos. Gegen Mo-
winckel nimmt E. an, dal dieses Schema nicht erst von den
Jiingerkreisen, sondern schon von den Prophetenmeistern
selbst angewandt wurde. E. sieht ein, daB eine Schematisie-
rung der Prophetenliteratur schwierig ist, schligt aber doch
zwei Hauptgruppen vor: den Liturgie-Typus, wobei es sich
um direkte Kultdichtung oder prophetische Nachdichtung in
liturgischen Formen handelt; dazu gehért Joel, Nahum, Haba-
kuk und der sog. «Deuterojesajay> — und den Diwan-Typus, der
als das gesammelte Ergebnis iiberwiegend miindlicher Tradi-
tion zu betrachten ist. Es sind Prophetenworte und Ueberliefe-
rungen, die in Jiingerkreisen vererbt und fortgepflanzt wurden.
Hierher gehéren Amos, Hosea und «Protojesajay. Es geht nicht
an, die Arbeit der Jiingerkreise in Gegensatz zu der der Mei-
ster zu sehen. Hat eine prophetische Traditionssammlung einen
ausgesprochen messianischen Charakter, so besteht nicht
der geringste Grund, daran zu zweifeln, dall schon der Meister
diese Einstellung geteilt hat. Der einzelne Prophetenmeister
driickt dem Kreis seinen Stempel auf, doch hat es keinen Sinn,
nach den ipsissima verba des Propheten zu jagen. «Wenn
anderseits die lebendige Ueberlieferung selbst unzweideutig
eine Aussage als ein aktuelles Wort des Meisters in einer kon-
kreten Situation angibt, miissen wir eine solche Ueberlieferung
mit Vertrauen aufnehmen — ein weiteres der Prinzipien fiir
die iiberlieferungsgeschichtliche Methode.» ** — Im 8. Jahr-
gang des Jahrbuchs der Nathan Séderblom-Gesellschaft «Reli-
gion och Bibely (1949) &ulBert sich E. noch einmal zum Ur-
sprung des alttestamentlichen Prophetismus und stellt dabei
die Frage, wo denn die Kriterien fiir die echt jahwistische Pro-
phetie liegen. Jedenfalls 140t sich ein solches nicht im dulleren
Auftreten finden, sondern nur im Inhalt der Verkiindigung.
Die Hauptlinie ist ohne Zweifel die jerusalemisch-deuterono-
mistische. Auf dieser Linie steht auch Amos. Das Entschei-

12 A a. 0. S.134.



330 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

dende an ihm ist nicht, ob er ein Nabi im alten Sinne war oder
nicht, sondern dal} er ein Nabi mit einer bestimmten ideologi-
schen Einstellung ist: ein Verkiindiger Jahwes auf dem Zion,
des jerusalemischen Hochgottes, ein Vertreter fiir den jerusa-
lemischen Konigsgedanken, und damit ein «echters Prophet.

Im folgenden seien noch einige aus der Uppsala-Schule
stammende Arbeiten erwdhnt, die monographisch die neuen
Thesen fiir das Verstindnis der alttestamentlichen Propheten
fruchtbar machen. A. Haldar ist 1946 mit einer Dissertation
iiber «Associations of Cult Prophets among the Ancient Semi-
tesy» hervorgetreten, einer Arbeit, in der er die israelitischen
Propheten auf dem Hintergrund der mesopotamischen Kult-
propheten zu verstehen sucht. Er will die alttestamentlichen
Oppositionspropheten moglichst weitgehend mit den Kultpro-
pheten verbinden. In seiner Arbeit iiber das Buch Nahum (Stu-
dies in the book of Nahum, UUA 1946: 7) versteht Haldar diese
prophetische Sammlung ebenfalls als Produkt eines propheti-
schen Kreises, der zwar mit den kultischen Traditionen aufs
engste vertraut ist, aber diese in seiner politischen Aktivitit
gegen Ninive (vgl. Nahum 2,9) als propagandistisches Mittel
gegen den Zerfall des assyrischen Weltreiches verwendet. Hal-
dar lehnt es ausdriicklich ab, mit Haupt und Humbert in dem
Buch Nahum eine Neujahrsfestliturgie nach dem Fall von Ni-
nive zu sehen. So ist das Buch Nahum ein interessantes Bei-
spiel dafiir, wie Mythus und Geschichte ineinander iibergehen
konnen; einerseits ist der Mythus die Form der Geschichtsdeu-
tung, indem die Vernichtung des historischen Feindes in den
Kategorien des Mythus beschrieben wird (Herstellung der kos-
mischen T27X durch die Vernichtung des Feindes), ander-
seits wird der Mythus historifiziert durch die Uebertragung
des mythischen Schemas auf die tatsichliche Geschichte. Hal-
dar deutet an, dall nach diesem Schema der Identitit von My-
thus und Geschichte auch sonst im Alten Testament interpre-
tiert werden miisse, so z. B. Amos 5, wo die Kulte von Bethel,
Gilgal und Beerseba mit den Kulten gleichgesetzt werden, die
von den Feinden Jahwes am Tage Jahwes wiéhrend des Chaos-
zustandes gefeiert wurden. **

13 Gegen Haldar wendet sich Engnell in seinem Aufsatz «Profetia och
tradition» (SEA XII, 1947, S. 128, Anm. 40). «Seine Indizien sind nicht zu-



der sogenannten Uppsala-Schule 331

Nach #hnlichen Gesichtspunkten arbeitet der Norweger Ka-
pelrud in seinen «Joel Studies» (1948). Im Gegensatz zu vielen
Forschern kommt K. zu dem Ergebnis, dafl das Buch Joel eine
Einheit ist. «Die vielen angeblich apokalyptischen Interpola-
tionen sind iiberhaupt keine Interpolationen, sondern gehéren
innig zur Einheit des Buches Joel. ... Der Urheber ist der Tem-
pelprophet Joel ben Petuel, doch ist es unméglich festzustellen,
welche Teile des Buches personlich auf ihn zuriickgehen und
welche anderen Awutoren zuzuschreiben sind.» * Kapelrud
glaubt an eine lange miindliche Ueberlieferung in einem Pro-
phetenkreise, die besonders aus der stirkeren Durchsetzung
der Kap. 3—4 mit kultischem Material hervorgeht. Gegen Eng-
nell, der in der Schilderung der Heuschreckenplage eine kulti-
sche Beschreibung des Ungliicks sieht, hélt K. an der Histori-
zitit dieser Schilderung fest, wobei allerdings dieser konkrete
Anlafl durch weitere Unheilsschilderungen erweitert wird
(Erdbeben, Sonnen- und Mondfinsternis usw.), die alle Vor-
boten des Tages Jahwes sind. Obwohl K. den Einflufl von Je-
remia auf Joel nicht fiir ausgeschlossen hélt, so scheint ihm
dies doch weniger entscheidend zu sein als der gemeinsame
kultische Hintergrund, aus dem sie beide schopfen. Auch der
Gedanke vom Tage Jahwes ist nicht mit Notwendigkeit von
Amos entlehnt, sondern ist wahrscheinlich dlter als Amos und
gehort zum Kult. Auf Grund der Kultfreundlichkeit hat man
Joel in eine spitere Zeit versetzt, aber zu Unrecht. «Joel ist
nicht mehr Epigone als die iibrigen Propheten, doch scheint er
dem Tempel und dem Kult nihergestanden zu haben als viele
von ihnen.» ** Daf} er dem Kult und dem Priestertum positiv
gegeniibersteht, darf nicht als Zeugnis fiir die nachexilische
Entstehung gewertet werden. Von formgeschichtlichen Krite-
rien her mull das Buch Joel als eine Bulitagsliturgie, die ur-

reichend, um die Behauptung zu beweisen, Nahum habe eine direkte und
aktuelle politisch-propagandistische Absicht und entstamme einem ,cultic
circle’, sei also ein kollektives politisches Pamphlet.» Er meint, Haldars
Hauptargument gegen den liturgischen Charakter von Nahum, die unzu-
lingliche Ordnung zwischen den Einzelstiicken im Ganzen, habe wenig
Beweiskraft. Das Fehlen einer festen Ordnung des Inhaltes ist sowohl fiir
west- wie ostsemitische Ritualtexte typisch, z.B. fiir die sumero-akkadi-
schen Tammuzliturgien und die ugaritischen Kulttexte.
1 A a. 0. S.176. 15 A.a. 0. S.180.



332 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

gpriinglich in den Kult gehort, betrachtet werden. «Letztlich
steht dem nichts im Wege, dafl das Buch Joel als eine prophe-
tische Imitation einer derartigen urspriinglichen Kultliturgie
genommen wird.» ** (Von welcher Bedeutung diese Studie ist,
geht aus dem Urteil Bentzens in dessen oben erwihntem Refe-
rat hervor: Das Buch enthilt interessantes Material und muf}
heutzutage den Ausgangspunkt der Diskussion iiber Joel bil-
den. *”

Engnell selbst hat sich anlédfilich seiner Erwidgungen zum
Ebed Jahwe auch iiber das Problem des Buches Jesaja ausge-
sprochen. Wihrend man bisher fast allgemein das Jesajabuch
in drei Teile zerlegte (1—39; 40—55; 56—66), ergibt sich aus
der Kombination des iiberlieferungsgeschichtlichen mit dem
kultgeschichtlichen Gesichtspunkt eine véllig neue, anders ge-
artete literargeschichtliche Hypothese: das Jesajabuch muf}
als eine grofle Stoffsammlung betrachtet werden, die von jesa-
janischen Traditionskreisen ausgeht, in denen die Tradierung
von Anfang an miindlich geschah. Auf diese Traditionskreise
geht das typische Kompositionsschema zuriick, das von akka-
dischen und dgyptischen Parallelen her bekannt ist und in dem
Gerichts- und Heilsweissagungen wechseln. Damit gehoren
die positiven messianischen Aussagen schon urspriinglich zum
Material. In den Traditionskomplexen sind die einzelnen Worte
oder Einheiten iiberwiegend nach dem Stichwortprinzip ange-
ordnet. E. nimmt an, dall die Traditionen direkte Aussagen des
Propheten selbst bezeugen und wir allen Anlafl haben, grund-
sitzlich Vertrauen zu ihnen zu haben. E. lehnt eine mechani-
sche Aufteilung des Jesajabuches in drei Abschnitte ab, viel-
mehr darf das Zeugnis der Tradition, das alle drei Abschnitte
unter einen Namen stellt, nicht ohne weiteres ignoriert werden,
besonders da grofle sachliche Uebereinstimmungen betreffs
Stil, Sprache, Ideologie usw. bestehen. «Eine personliche Ver-
bindung von irgend einer Art mul} sich finden lassen, und diese
ist zu suchen in der Tradierung des ,deuterojesajanischen’ Ma-
terials in einem besonderen Kreis mit direkter Verbindung zu
den ,protojesajanischen’.» ** Das ist das Wahrheitsmoment, das
hinter der literarkritischen Grenzziehung zwischen «Proto»-
und «Deutero»-Jesaja liegt.

18 A.a.0. S.193. 17 A.a.0. S.308. 3 °A.a.0. S.40.



der sogenannten Uppsala-Schule 333

Wir stehen damit vor der anderen fiir die heutige Uppsala-
Schule bezeichnenden These: der Ueberordnung des iiberlie-
ferungsgeschichtlichen Gesichtspunktes gegeniiber dem lite-
rarkritischen. Engnell fithrt diesen Gedanken in seinem Buch
«Gamla Testamentet. En traditionshistorisk inledning. I» (1945)
durch. Vor Engnell hatten schon andere nordische Forscher die-
sen Gesichtspunkt hervorgehoben, so J. Pedersen und Nyberg
in seinen Studien zum Hoseabuch (1941), in denen er nachweist,
daBl das heutige Hoseabuch ein «divany sei, d.h. eine Samm-
lung von allen Traditionen von und um Hosea. Birkeland und
Mowinckel gehen ebenfalls von dem Gedanken aus, dal im
Orient die miindliche Ueberlieferung eine sehr viel gréfere
Rolle spielt als die nachtrigliche schriftliche Fixierung. An
Stelle der Redaktoren, die mit Schere und Kleister arbeiten und
aus den verschiedenen Quellenschriften eine neue Version ma-
chen, ist vielmehr mit Traditionskreisen zu rechnen sowie mit
Schulen, die die Erzidhlungsstoffe miindlich iiberliefern. Diese
Kreise mégen eine lokale oder theologische Sonderprigung
tragen. Weiter ist anzunehmen, dal} diese Traditionen schon in
der miindlichen Form in fest fixierten Komplexen vorliegen,
als Sagenkreise, Gesetzeskodices, Psalmensammlungen usw.,
so dal die schriftliche Fixierung nichts Revolutionierendes mit
gich bringt. Warum dann aber iiberhaupt eine Niederschrift?
¢«Niederschriften hingen mit einer allgemeinen Vertrauenskrise
zusammen> *°, d. h. sie erfolgen, wenn das gesprochene Wort
unsicher wird. In gewissem Malle mag auch das Zutrauen zur
magischen Kraft des geschriebenen Wortes mitgewirkt haben.
«Wie auch der Zeitpunkt fiir die schriftliche Fixierung in ho-
hem Mafe variiert haben mul}, insofern besonders Gesetzes-
sammlungen und kultisch-poetische Texte, vor allem die Psal-
men, schon lange vor dem Exil aufgeschrieben wurden, so kann
doch mit Sicherheit als Hauptfaktum festgestellt werden, dal}
das meiste unserer alttestamentlichen Literatur erst in exili-
scher und nachexilischer Zeit fixiert worden ist.» * «Das neue
traditionsgeschichtliche Grundverstindnis, das sich jetzt im
ersten Durchbruchsstadium befindet, und die von ihm gefor-
derte Neuorientierung der gesamten Problemstellung hat Ver-
fasser in dem Male in dieser Arbeit zu erfiillen gesucht, in dem

¥ A.a. 0. S.42. 20 A.a. 0. S. 43



334 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

es ihm in dem begrenzten Raum moglich wary — so formuliert
Engnell sein wissenschaftliches Programm in seiner 1945 er-
schienenen Einleitung. Die traditionsgeschichtliche Auffassung
geht von dem Gedanken aus, dafl der schriftlichen Fixierung
des Textes ein Stadium miindlicher Ueberlieferung vorausging,
so dafl bei der Beschaffenheit des heute vorliegenden Textes
nicht nur mit Schreib-, sondern auch mit Horfehlern zu rech-
nen ist. Allerdings bringt Engnell der Ueberlieferung ein weit-
gehendes Vertrauen entgegen und glaubt, im Gegensatz zu
Wellhausen und seiner Schule, an eine grofle Zuverlissigkeit
der Ueberlieferung, wenngleich dies theologisch und person-
lich bedingte Alterierungen des Stoffs nicht ausschliefit. Eine
Scheidung in sekundéire und primére Ueberlieferung hilt E.
fiir eine aussichtslose Sache. «Was die Aufgabe der alttesta-
mentlichen Textkritik betrifft, so mul} sie sich in aller Niich-
ternheit in tunlichstem Mafle auf den Wortlaut in den schrift-
lich fixierten Konsonantentexten beschrinken.y 2

Wir iibergehen aus Griinden der Raumbeschréinkung den
Aufril}, den E. von der israelitischen Religionsgeschichte gibt
und der von den Gedanken des urspriinglichen Hochgottglau-
bens und des sakralen Kénigtums bestimmt ist, und wenden
uns dem letzten Abschnitt seines Buches zu, der dem Penta-
teuchproblem gewidmet ist. E. zeigt zunichst in einem kriti-
schen Riickblick auf die bisherige Forschung, wie die Kritik
bisher in immer gréflerem Umfang zu einer Aufspaltung der
Quellen gefiihrt hat, so dall es schlieflich zum guten Ton der
Forscher gehoérte, «Unterquelleny und Schichten neu zu ent-
decken. Dabei wurde z. B. der naive Anthropomorphismus als
Kennzeichen fiir J gegeniiber E oder P angesehen. Dazu be-
merkt schon J. Pedersen sehr gut: Wenn der Anthropomorphis-
mus ein Beweis dafiir werden soll, daf} eine israelitische Schrift
uralt ist, dann ist der Talmud élter als jede biblische Schrift.
So wurde schlieflich aus der Quellenhypothese die Fragmen-
tenhypothese, zu der schliefilich die Urkunden- und Komplet-
tierungshypothesen hinzukamen. «<Man hat dabei als Kriterium
fiir Quellenscheidung den Wechsel von «duy und «ihry verwen-
det, wobei eine bessere Kenntnis der semitischen Stilistik doch
vom alttestamentlichen Exegeten mit Recht hétte verlangt wer-

2 A a. 0. 8.30.



der sogenannten Uppsala-Schule 33b

den konnen.» Man erkennt heute, wie stark die Wellhausensche
Konstruktion unter der Herrschaft des Evolutionismus stand,
und so ist innerhalb der Literarkritik selbst eine Opposition
entstanden, die teils fundamentalistisch orientiert war (Mdéller,
kathol. Exegeten), teils aus jiidischen Gelehrtenkreisen kam
(Wiener, Halévy, Jacob, Cassuto); hierher gehdren auch die
konservativen westlichen Forscher (Greene, Sayce, Konig,
Phythian-Adams u. a.), Orientalisten und Aegyptologen (Na-
ville, Yahuda, McDonald). Die Hauptargumente, die die Quel-
lenschrifthypothese seit den Tagen Astrucs fiir sich angefiihrt
hat, waren sog. Dubletten, Unklarheiten und Widerspriiche.
¢«Variantenberichte sind indes der beste und klarste Beweis fiir
eine miindliche Tradierung des Stoffesy *2. «Unklarheiteny
sind eine ganz natiirliche Erscheinung auf diesem Kultur-
und Sprachstadium, das das AT vertritt. Sie existieren meist
nur fiir eine abendléindische Schreibtischlogik. Wenn man bis-
her den Wechsel der Gottesnamen im Pentateuch als Kriterium
der Quellenscheidung herangezogen hat, so hat schon J. Peder-
sen festgestellt, dal der Gottesname oft willkiirlich wechselt
und dieser Wechsel kein Kriterium fiir eine Unterscheidung
der Quellen abgibt. «Den Schlufl zu ziehen, dal der Wechsel
auf der Verwendung verschiedener Gottesnamen in verschie-
denen Quellenschriften beruht, ist sowohl unnétig als unbe-
rechtigt.» ** Der Traditionist wechselt aus stilistischen oder
theologischen Griinden, aber nicht die Quellenschriften. E.
nimmt an, daf das Gesetzesmaterial des Tetrateuchs eine ganz
andere Ueberlieferungsgeschichte hat als der Erzdhlungsstoff.
Die Gesetzessammlungen sind aus der Orakelgebung und der
Gerichtsfunktion herausgewachsen, die von den an den ver-
schiedenen Heiligtiimern tétigen Priesterschaften ausgeiibt
wurden. In diesem Literaturzweig ist auch mit einer relativ
frithzeitigen schriftlichen Fixierung zu rechnen, was jedoch
eine fortlaufende, hauptséchlich miindliche Ueberlieferung
nicht ausschliefit.

Wir stehen am Schlufl unserer Darstellung der Uppsala-
Schule. Man wird sagen kénnen, dal} viele Einzelelemente der
dort vertretenen Auffassung vom Alten Testament auch schon
anderweitig entdeckt und fruchtbar gemacht worden sind, so

2 A a.0. S.191. 3 A.a.0.8.19.



336 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

die Bedeutung des Kultischen fiir die poetische Literatur des
AT (Mowinckel). Aber doch scheint die besondere Fassung
der formgeschichtlichen Methode, wie sie in der traditionsge-
schichtlichen Auffassung der Uppsalienser vorliegt, und die
Kombination der verschiedenen Gedankenreihen das Alte Te-
stament in ein neues Licht zu riicken. Die Frage nach dem
«Sitz im Lebeny hat durch die Annahme von Traditionskreisen
und kultprophetischen Vereinigungen doch eine wesentliche
Forderung erfahren. Aus dem Zusammenhang mit dem Kuli
erwichst zugleich ein sachliches Kriterium, weil nun viele
Texte, besonders in den prophetischen Schriften, durch ihren
kultisch-rituellen Hintergrund verstindlich werden; der Wech-
sel von Gerichts- und Heilsweissagungen wird gerade durch die
konsequent durchgefiihrte religionsgeschichtliche Betrachtung
vom Kult her deutbar, und es wird doch gréfite Vorsicht gegen-
iiber einer apriorisch arbeitenden Interpolationshypothese not-
wendig. Auch die Idee des sakralen Konigtums und die Zusam-
menhinge mit Ras Schamra machen doch manchen Text ganz
anders als bisher deutlich.

Es erheben sich nun aber vor allem an zwei Stellen die kri-
tischen Fragen und Einwinde: einmal ist zu fragen, ob die
vollstindige Einordnung Israels in den Kreis der vorderorien-
talischen Religionen das Besondere und Eigenartige an Israel
sichtbar werden ldft; sodann bleibt an die iiberlieferungsge-
schichtliche Auffassung die Frage, ob das Verhéltnis von
schriftlicher und miindlicher Tradition in Israel richtig gese-
hen ist. Oft hat man den Eindruck, dall mit einer fast jungen-
haften Entdeckerfreude alles zu einfach auf das Grundschema
des sakralen Konigtums und des «cultic patterny reduziert
wird, ohne dal} der historische Wandel, der geschichtliche Ort
und die spezifische interpretatio Israelitica des religionsge-
schichtlichen Stoffes geniigend in Betracht gezogen werden. Ist
es nicht eine petitio principii, wenn einerseits die iiberliefe-
rungsgeschichtliche Methode den Stoff in seiner vorliegenden
Form und auch theologischen Deutung interpretieren will, und
anderseits das archaische Schema des sakralen Kénigtums und
des cultic pattern zum Verstéindnis der Texte in einem Malle
herangezogen werden, dafll oft genug die Frage entsteht, ob die
vorliegende Fassung des Stoffs noch etwas zu tun hat mit jener



der sogenannten Uppsala-Schule 337

archaischen Stufe? Es fehlt noch an der notigen historischen
Differenzierung sowie an einer Durchdenkung des Problems
der «Historifizierung des Mythusy (M. Noth und A. Bentzen).
Wie hier innerhalb der Uppsala-Schule selbst weitergedacht
wird, zeigt ja die Arbeit von Haldar iiber Nahum, wo das Pro-
blem des Verhéiltnisses von geschichtslosem Mythus und Ritus
und geschichtlichem Ort der Prophetie auftaucht. Es ist dies
die Stelle, wo die heutige alttestamentliche Forschung beson-
ders intensiv zu arbeiten haben wird. Bentzen meldet dieselben
Bedenken an, wenn Engnell den leidenden Gottesknecht mit
dem Tammuz-Mythus vom leidenden und auferstehenden Gott
in Zusamenhang bringt. «Man mul} fragen: Ist dies wirklich
einem jiidischen Propheten aus dem 6. Jahrhundert bewuft ge-
wesen? Engnell scheint das zu meinen, aber haben die traditio-
nellen Ziige dann fiir die Erkliarung mehr als antiquarisches
Interesse? ...Tammuzlieder — von denen Ezechiel mit Ab-
scheu spricht — wiirde er sicher nicht nachahmen! Fiir die Er-
klirung des Textes haben diese antiquarischen Bemerkungen
nicht viel zu bedeuten. Sie sagen uns etwas von der Geschichte
seines sprachlichen Werkzeugs, iiber die der Prophet wahr-
scheinlich in gliicklicher Unwissenheit lebte. Fiir die F'rage, ob
er seinen Messias als Propheten oder Konig geschildert hat,
koénnen sie nicht viel beitragen.» ** Die hermeneutische Grund-
frage, ob es bei der Interpretation eines Textes um die jetzt vor-
liegende Gestalt und den jetzt gemeinten Sinn geht, oder um
eine genetische Analyse antiquarischen Charakters, bleibt in
der Uppsala-Schule offen. Daher tritt bei der allgemeinen Ten-
denz der Einordnung lsraels in den westsemitischen Kultur-
kreis das Selbstverstindnis Israels als eines besonderen Vol-
kes, das anders ist als andere Vélker und seinen Gott eben
nicht in Parallele zu den anderen Gottern sieht, gar nicht ge-
bithrend hervor. Das wiederum hat zur Folge, daf das eigent-
lich theologische Verstindnis des Alten Testaments, das sich
in einer immer stirkeren Entmythologisierung entfaltet*,
nicht erreicht, ja nicht einmal angestrebt wird.

22 Messias, Moses redivivus, Menschensohn. 1948, S. 54.

% In einer Studie iiber die Schopfungsgeschichte in Gen. 1 setzt .sich
Ringgren mit der Frage auseinander, ob es sich bei Gen. 1 um den Kulttext
des Neujahrsfestes handelt (Ar den bibliska skapelseberittelsen en kult-

22



338 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

So sind denn auch andere nordische Forscher, die an sich
der Grundanschauung der Schweden nahestehen, doch von dem
Extremismus der Uppsalienser abgeriickt. Bentzen z. B. dullert
sich in verschiedenen Verdffentlichungen zustimmend zu der
Auffassung von der Bedeutung des Konigsrituals und der Ideo-
logie des sakralen Konigtums (vgl. Det sakrale kongedémme,
1945). Aber er verkennt die Schwierigkeiten der Theorie nicht.
«Man generalisiert zu leicht, hat zuweilen das Auge nicht offen
fiir Nuancen, findet ,Helena in jedem Weibe’. Man vergifit, daf}
die Zeit, in welcher die Psalmen im Konigsritual allein dem
Konig vorbehalten waren, schon in Babylonien und noch viel
mehr in Israel in der grauen Vorzeit liegt. Man schliefit oft zu
schnell aus zu schwachen Pramissen.» 2® Auch Mowinckel di-
stanziert sich in seinen neuesten Verdéffentlichungen von Upp-
sala (vgl. sein neues Buch iiber die Eschatologie, das mir aller-
dings noch nicht zuginglich war). In der deutschen Forschung
hat die Auseinandersetzung kaum eben erst begonnen, vgl. den
Aufsatz von M. Noth: Gott, Konig, Volk im Alten Testament ¥,
in dem er feststellt, dall «das vorkoénigliche Israel gar keinen
Triager einer etwa moglichen ,Gott-Konig-Ideologie’ gekannt
hat und daf} also diese Ideologie nicht zum urspriinglichen und
dltesten Vorstellungs- und Gedankengut Israels gehort haben
kanny. * Das hatten allerdings die Uppsalienser auch nicht be-
hauptet, sondern das Einstromen dieser Vorstellung in Israel
mit dem Konigtum Davids in Zusammenhang gebracht. So muf}
Noth immerhin zugeben, dafl «die Moglichkeit einer Ueber-
nahme von Elementen einer im Kulturlande mit der Einrich-
tung des Konigtums verbundenen Ideologie keineswegs von
vornherein ausgeschlossen isty. #* Sollte sich in der Forschung

text? SEA XIII, 1948, S, 9—21). R. gibt zwar einen Zusammenhang mit dem
Kult zu, nicht aber dal es sich bei Gen. 1 um einen reinen Kulttext handelt.
Eine Analyse von Gen. 1 ergibt, dall dort schon viel zu stark entmytholo-
gisiert wird, indem das Kampfmotiv bei der Schépfung zuriicktritt, Adam
nicht mehr der Urkonig, sondern der Urmensch ist, also eine Demokratisie-
rung des Konigsmotivs gegeniiber z. B. Ps.8 vorliegt. R. kommt zu dem
Schlufl, dafl Gen. 1 kaum in der vorliegenden Form der Kulttext fiir das
Fest gewesen sein konne, sondern vielmehr als eine Umformung und Ent-
mythologisierung eines solchen urspriinglichen Mythus zu betrachten sei.

26 Messias, Moses redivivus... S. 9. 27 Siehe oben Anm. 2.

%8 A.a.0. S.176. 2 A.o.A. S.180.



der sogenannten Uppsala-Schule 339

freilich der Gedanke des Gottkonigtums als Leitmotiv fiir das
Verstindnis des ATs bewihren, so wiirde sich hier der Ring
schliefen zwischen den beiden bisher fiir vollig unvereinbar
angesehenen Formen der Auslegung des AT: der religions-
geschichtlichen und der christologischen. Dann wiirden die
Aussagen der Glaubensinterpretation durch die Religionsge-
schichte bestéitigt, und die hohere Einheit der bisher als unver-
einbar angesehenen Gegensiitze wire erreicht. Es wird freilich
nie dahin kommen konnen, dafl Christus aus dem AT «bewie-
seny werden kann im Sinne einer logisch zwingenden Aussage,
da es das Skandalon des Glaubens immer bleiben wird, daf} die
Menschheit Christi den Zweifel an seiner Géttlichkeit und
Endgiiltigkeit und die Ablehnung offen lift, aber doch wird
uns das «Christum treibeny des AT und die Einheit der Testa-
mente in einer von der Religionsgeschichte und vom Glauben
her sich gegenseitig ergéinzenden und stiitzenden Schau deut-
licher als je zuvor.

Es bleibt uns noch die Erwédhnung einiger kritischer Stim-
men zu der iiberlieferungsgeschichtlichen Auffassung Eng-
nells. Erwahnt seien hier nur diejenigen des Altmeisters der
alttestamentlichen Forschung in Skandinavien, Mowinckel, in
seinem Buch «Prophecy and Tradition. The prophetic books in
the light of the study of the growth and history of the tradition»
(Oslo 1946) und Widengrens Arbeit «Literary and Psycho-
logical Aspects of the Hebrew Prophetsy (UUA 1948: 10). Mo-
winckel gibt zu, dafl es hinter den gegenwirtig vorliegenden
schriftlich fixierten Dokumenten eine Geschichte der miind-
lichen Ueberlieferung gibt. Er meint aber, dafl dies das Vor-
handensein und den Gebrauch literarischer Quellen und die
Arbeit von Herausgebern nicht ausschliefle und also die Arbeit
des Historikers nicht iiberfliissig mache. M. nimmt an, dal} der
heutige prophetische Kanon der miindlichen und literarischen
Uebermittlung unterworfen war, ehe er die gegenwértige Form
erreichte. Als Ergebnis kénnen die Verheilungsworte ange-
sehen werden, die an Orakel angehingt werden, die urspriing-
lich nur Gerichtsworte waren. So gehort zur Bibelkritik so-
wohl das Studium der Geschichte der Tradition wie der Ge-
schichte der literarischen Arbeit. Die allgemeine Tendenz bei
M. geht auf eine Versohnung von literar- und iiberlieferungs-

22*%



340 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

geschichtlicher Anschauung. So nimmt er z. B. betreffs des Je-
sajabuches an, dall es in einer jesajanischen Prophetenschule
zur Einheit gestaltet wurde; diese Schule mufl wihrend der
ganzen Zeit bestanden haben, die das Buch jetzt umfaft.

Engnell hatte sich in seiner iiberlieferungsgeschichtlichen
Auffassung auf die arabische Parallele bezogen und dort eine
viel stirkere miindliche Ueberlieferung gegeniiber der spéteren
schriftlichen feststellen zu konnen geglaubt. Diese Vorausset-
zung untersucht Widengren in seiner Schrift iiber die literari-
schen und psychologischen Aspekte der hebriischen Prophe-
ten. Er will die Schriftpropheten nicht zu sehr von den
Prophetengemeinschaften der fritheren Zeit trennen. «Viele
Tatsachen weisen darauf hin, dall der Prophet Iiihrer einer
Gruppe treuer Jiinger war, die seine Worte tibermittelten, sei
es miindlich oder als schriftliche Ueberlieferungen. Gleichzeitig
ergeben Parallelen zwischen den prophetischen Bruderschaf-
ten und den Derwisch-Orden, dal zu einem ziemlich friihen
Zeitpunkt die Vita des Meisters aufgeschrieben wird, die
seine Worte und Taten umfalt.» ** Widengren sieht einen Zu-
sammenhang zwischen den kultischen Schemen, welche von
den Propheten gebraucht werden, und der schriftlichen Ver-
breitung ihrer Worte. Wenn es sich bei den Propheten nicht
immer um echte «Visioneny handelt, sondern um literarische
Nachbildungen aus dem Kult, so konnte mit der islamischen
Parallele des prophetischen Flugblatts als Mittel der Verbrei-
tung gerechnet werden. W. kommt schlieflich zu der Feststel-
lung, dall das Problem der schriftlichen und miindlichen Ueber-
lieferung in der prophetischen Literatur nicht eindeutig beant-
wortet werden kann, doch scheint ihm alles darauf hinzudeuten,
daf eine schriftliche Fixierung zu einem friithen Zeitpunkt statt-
gefunden hat. «Dies darf keineswegs verwundern. Die Israe-
liten sind von der Zeit ihrer Ansiedlung in Paléstina ein sef-
haftes Volk; die Propheten erscheinen in Stddten und in groflen
Kultmittelpunkten, kommen nicht aus der Wiiste, sondern hal-
ten ihre Predigten inmitten einer stidtischen Bevolkerung, wo
die Schrift das natiirliche Mittel zur Aufbewahrung des miind-
lichen Wortes seit fast Tausenden von Jahren gewesen ist.» *

30 A a. 0. S.121. 31 A 0.0, S.122.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 341

Widengren warnt die Alttestamentler davor, ohne eine griind-
liche Kenntnis der arabischen Verhiltnisse Parallelen zur is-
raelitischen Literatur zu ziehen. <«ls scheint, als miisse in
Zukunft der Alttestamentler viel mehr Semitist sein, um ein
besseres Verstindnis der komplizierten Probleme des Stils und
der Komposition in der alten Literatur der Hebrier zu bekom-
men. Was mich angeht, so bin ich kein Gegner der Literar-
kritik an sich, sondern nur der Methoden, die bislang von den
Vertretern dieser Literarkritik angewandt wurden.y 3

Neben dem Problem, welches das Verhéltnis von Mythus
und Geschichte stellt, ergibt sich gerade angesichts der neuen
iiberlieferungsgeschichtlichen Thesen der Uppsala-Schule fiir
die alttestamentliche Forschung die Notwendigkeit, dem Ver-
hédltnis von miindlicher und schriftlicher Ueberlieferung nach-
zugehen. Mogen die Aufstellungen der schwedischen Forscher
auch zu weit und zu einseitig vorstofien, so verdankt die Wis-
senschaft vom Alten Testament dieser Schule doch fruchtbare
Anregungen, die sie nicht unbeachtet lassen kann.

Tiibingen. Heinz-Horst Schrey.

Thomas von Aquin
in mittelhochdeutscher Sprache.

Zu einer Textausgabe. ¥
1.

Erst zwei Jahre sind es her, dal Wolfgang Stammler in
einem das weite Feld mittelalterlicher Prosa souveridn iiber-
blickenden wund ordnenden Awufsatz «Von mittelalterlicher
deutscher Prosa»* sich zu folgenden Feststellungen veran-

laBt sah: «Demgegeniiber (scil. der deutschen Mystik und ihrer
wissenschaftlichen Erforschung) ist die Scholastik in deut-

32 A.a. 0. S.1221.

* Middle High German Translation of the Summa Theologica by Thomas
Aquinas, edited by B. Q. Morgan and F. W. Strothmann (Stanford University
Publications, Language and Literature, vol. VIII, 1), Stanford (California)
1950, 400 pp. ,

1 The Journal of English and Germanic Philology, vol. XLVIII, Nr.1
(1949, Jan.), Illinois USA., S.31.



	Die alttestamentliche Forschung der sogenannten Uppsala-Schule

