
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 5

Artikel: Die alttestamentliche Forschung der sogenannten Uppsala-Schule

Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
7. Jahrgang Heft 5 September/Oktober 1951

Die alttestamentliche Forschung
der sogenannten Uppsala-Schule.

Wenn im folgenden ein Bericht über die neuere alttestamentliche

Forschung in Schweden gegeben wird, so geht es mir
als einem Mann, der nicht unmittelbar zur Zunft der Alttesta-
mentler gehört, lediglich darum, einen Sachbericht zu bringen,
der meines Wissens in dieser ausführlichen Form noch
nirgends innerhalb des deutschen Sprachgebietes vorliegt.
Entweder sind die vorliegenden Berichte zu summarisch 1, oder
sie setzen in der Form der kritischen Auseinandersetzung die
Bekanntschaft mit der neuen Forschungsrichtung schon voraus.

2

In der schwedischen Theologie der Gegenwart spielt neben
der Lutherforschung heute vor allem die alttestamentliche
Schule von Uppsala eine große Rolle. Ihre Hauptträger sind
Geo Widengren, Ordinarius für Religionsgeschichte, und Ivan
Engnell, Ordinarius für Altes Testament. Beide greifen
Anregungen auf, die aus der sog. Londoner Schule (S. H. Hooke)
stammen und in den beiden Sammelbänden «Myth and Ritual»
(1933) und «The Labyrinth» (1935) ihren literarischen Niederschlag

gefunden haben. Mythus und Ritus, gesprochenes oder
auch geschriebenes Wort und Kultdrama werden als zwei Seiten

eines einheitlichen «cultic pattern» betrachtet, und wo sich
in einer Tradition allein das Wort findet, so muß es als Teil
dieser Einheit verstanden werden. Der Mythus, zu dem hier im
weiteren Sinne auch das Kultlied und der Prophetenspruch
gehören, hat sein kultisches Aequivalent, besteht nicht für sich
etwa als philosophisches Lehrgedicht oder private Meditation

Abkürzungen: SEA Svensk Exegetisk Arsbok (Schwed. Exeget.
Jahrbuch) ; UUA Uppsala Universitets Arsskrift (Jahresschrift der Univ.
Upps.).

1 So der von A. Bentzen: Skandinavische Literatur zum Alten Testament,

Theol. Rundschau 17, Jhg. 1949, H. 4, S. 273—328.
2 So M. Noth-, Gott, König, Volk im Alten Testament, Zeitschr. f. Theologie

u. Kirche, 47. Jahrg., 1950, EL 2.

21



322 H.-H. Schreij, Die alttestamentliche Forschung

eines Frommen. Aus dieser vor allem ans den westsemitischen
Ausgrabungen belegten Anschauung ergibt sich als Konsequenz

für die Auslegung des Alten Testamentes, daß seine
Texte nicht anders zu verstehen sind. Der andere Leitgedanke
dieser Schule ist die Idee des sakralen Königtums. Im ganzen
Vorderen Orient und darüber hinaus läßt sich nachweisen, daß
der König eine sakrale Gestalt ist, entweder indem er als
Menschgeborener nachträglich zum Gottessohn adoptiert wird
(so in Babylon und im westsemitischen Bereich), oder von
vornherein als Göttersproß gilt (so in Aegypten).3 Widen-
gren und Engnell wollen in diesem Sinne auch das alttestamentliche

Königtum verstehen und finden allenthalben Spuren dieser

Auffassung im Alten Testament. Widengren verfolgt die
sakrale Königsideologie in verschiedenen Studien, so in einer
exegetischen Arbeit über Ps. 110.4 Das Inthronisationsritual
läßt sich sowohl beim Laubhüttenfest wie in den apokryphen
und pseudepigraphischen Schriften der hellenistischen Zeit
feststellen. Levi oder Henoch sind solche Symbolgestalten des
sakralen Königs (vgl. Testamentum Levi oder die verschiedenen
Henochbücher). Es läßt sich folgendes Inthronisationsritual
rekonstruieren: 1. Aufstieg in den (siebenten) Himmel, 2.

Hintreten vor Gott und die Engelversammlung, 3. Salbung mit Gottes

Salböl, 4. Anziehen der Kleider der göttlichen Herrlichkeit,
5. Königsproklamation und Inthronisation, 6. Mitteilung der
.Weisheit Gottes, der himmlischen Geheimnisse.

Ein Vergleich mit dem israelitischen Krönungszeremoniell
zeigt, wie Mythus und Ritus sich ursprünglich entsprechen, wie
aber allmählich ein Demokratisierungsprozeß einsetzt, dem eine
Spiritualisierung parallel läuft; das tatsächlich vollzogene
Königsritual wird nur noch Teil eines eschatologisch gedachten

Zukunftsprogramms. Widengren versucht die neuen Funde
in Ras Schamra für die Deutung des alttestamentlichen Textes

3 Vgl. Frankfort: Kingship and the Gods (1948).
4 Psalm 110 och det sakrala kungadömet i Israel, UUÂ 1941, und in

«Zur Geschichte des sakralen Königtums in Israel» (Till det sakrala kun-
gadömets historia i Israel, Horae Soederblomianae I. 1947), außerdem in
einer Arbeit «Hieros gamos und Unterweltshesuch» (Hieros gamos och

underjordsvistelse, Studier tili det sakrala kungadömet i Israel, Religion
och Bibel, VII, Nathan Söderblom-Sällskapets Arsbok 1948, S. 17—46).



der sogenannten Uppsala-Schule 323

fruchtbar zu machen. So findet er das im mesopotamischen und
ugaritischen Kult wichtige hieros-gamos-Motiv im Hohen Lied
wieder, das er nicht als Hochzeitslied versteht, sondern als
Kultliedersammlung bei der im Frühjahr stattfindenden
heiligen Hochzeit des jungen Gottes mit der Fruchtharkeitsgöttin.
Salomo ist der Typus für den sakralen König, der im Kult als
der junge Gott auftritt, als Sohn des alten Hochgottes El. Das
Hohe Lied würde demnach aus dem synkretistischen Kult der
salomonischen Zeit stammen, von dem 1. Kön. 11, 4—8
berichtet. Auch die beim Laubhüttenfest gebauten Hütten scheinen

auf das Brautgemach zu deuten, das in der westsemitischen
Königsliturgie eine Rolle spielt. Der Sproß aus der Vereinigung

des Gottes, bzw. Kultkönigs mit der Göttin ist das Kind.
Hier fällt ein Licht auf den alten Wortsinn von euangelion:
wenn dem Gott die Geburt des Kindes verkündigt wird, so ist
das für ihn Frohbotschaft. Offenbar spielt dieses Motiv in der
Bibel an verschiedenen Stellen eine Rolle: so in der Abrahamsgeschichte

(Gen. 18), wo Isaak aus einem Besuch Gottes hei
Sara entsproßt (Gen. 21, 1—-2); in der Immanuelsverheißung
bei Jesaja (7,14—17). Nach Widengren kann es sich hierbei
auf Grund der religionsgeschichtlichen Parallelen nicht um
eine Unglücks-, sondern nur um eine Glücksverheißung
handeln. Das hieros-gamos-Motiv ist biblisch noch wirksam in der
lukanischen Geburtsgeschichte und außerhiblisch in der
kultischen Hochzeit des römischen Kaisers Elagabal. Gerade das
letzte Beispiel zeigt, wie lebendig alte Kulttradition in Syrien
und Palästina noch in später Zeit war.

Der König ist aber nicht nur Vertreter des Gottes im Vollzug

des hieros gamos, sondern auch in dessen Leiden und Sterben.

Das Gebet Manasses z. B. gibt einen Hinweis, daß zu
diesem Königsritual auch der Aufenthalt in der Unterwelt
gehörte. Das Gehet Manasses ist allem nach ein Königspsalm, der
Bußfertige und Elende ist offenbar der König selbst, der
stellvertretend die Klage spricht. Auch hier wieder treten zwei
typische «Tammuzmotive» auf: Gefangenschaft und Aufenthalt

in der Unterwelt. «Die natürlichste Erklärung zu dem

mythischen Motiv: Streit gegen die dämonischen Mächte,
Gefangenschaft und Aufenthalt in der Unterwelt scheint die zu
sein, daß sie ihren ,Sitz im Lehen' als Hinweis auf des Königs

21*



324 II -II. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

mythisch-rituelles Niedersteigen ins Totenreich haben, wobei
er den sterbenden und aulerstehenden Gott im großen rituellen
Drama des Sterbens und Auferstehens vertritt. Damit ist freilich

noch nichts gesagt darüber, wie diese Psalmen in den
verschiedenen Fällen wirklich gedeutet wurden. Es bleibt natürlich

Raum für eine weite Skala der Gefühlserlebnisse und
symbolischen Interpretationen, wie dies immer bei kultischen
Texten der Fall ist.» 6 Widengren ist sich bewußt, daß die
Forschung hier erst am Anfang steht, was die Erkenntnis des
Einflusses der kananäischen Kultur auf die altisraelitische Religion

betrifft. «Wir haben einen langen Weg zu wandern, bis
eine historische Skizze der sich widerstreitenden Einflüsse
gegeben werden kann, die die Auseinandersetzung zwischen dem
Israelitischen und dem Kananäischen ausmachen.» 6

Engnell ist diesen Zusammenhängen in seiner Dissertation
«.Studies in the Divine Kingship in the Ancient Near East»
(Uppsala 1948) nachgegangen. Es geht ihm dort gerade um
die Rekonstruktion des «cultic pattern», das der liturgischen
Gestaltung des Alten Testamentes zugrunde liegt. Engnell
vollzieht hier eine Korrektur an der Auffassung der Texte von
Ras Schamra, wie sie von deren Herausgeber Virolleaud
vertreten wird: es handelt sich nicht um literarische Produkte, um
Legenden oder «philosophische Erzählungen», sondern um
Ritualtexte, denen eine Kulthandlung entspricht. Die folkloristische

Deutung wird also zugunsten einer ritualistischen
aufgegeben. Was das Alte Testament betrifft, so gibt E. zu, daß
die Ueherlieferung dürftig ist und sich die Traditionen
widersprechen. Er glaubt aber doch gewisse Hinweise auf das
sakrale Königtum auch im AT zu finden. So entdeckt er die
Königsideologie in der Urgeschichte, in der in den Kategorien
des sakralen Königtums sich bewegenden Schilderung von
Adam, den Erzvätern und besonders Moses, sodann besonders
im historischen Königtum mit seiner synkretistischen
Königtumsreligion, der Hauptlinie in der Geschichte der israelitischen

Religion. Weiter sollen im Arbeitsprogramm Engneils
noch folgende Fragen untersucht werden: die Uebertragung
der Funktionen des Königs auf den Hohenpriester; die Frage

5 A. a. 0. S. 43. 6 A. a. 0. S. 46.



der sogenannten Uppsala-Schule 325

des göttlichen Ursprungs des Königs, seine Erwählung von
Mutterleihe an, sein Sohnesverhältnis zum Gott, seine Identität

mit der Gottheit, sodann die Frage der Krönung und der
Inthronisation. Weiter sollen untersucht werden die Beziehungen

des Königs zur Vegetationsgottheit und zum Baum des

Lebens, seine hohepriesterlichen Funktionen, sein Verhalten
in Gebet und Segen, beim Opfer, beim sakralen Tanz, der
Divination und den Traumvisionen, sein kultisches Schweigen und
Wehklagen, seine besondere Aufgabe als Versöhner, sein
positives und negatives Sündenbekenntnis, sein Leiden und sein
Tod. Die Königsideologie soll weiter in ihrer Fortentwicklung
zum konsequenten Messianismus weiterverfolgt werden. Von
der Konzeption des sakralen Königtums kommt E. zu einer
positiven Stellung zur messianischen Linie im AT. Er sieht in
ihr überhaupt das Hauptmotiv im AT. Die Psalmen, die E. bis
auf Ps. 137 sämtlich für vorexilisch hält, sind kultisch zu
interpretieren als Texte des Königsrituals. Die einleitende Formel

ist terminus technicus und heißt «für den König»,
deutet also nicht auf die Verfasserschaft des David, sondern
auf den Zweck dieser Lieder als Kulttexte. Gerade die Häufigkeit

dieser Formel ist für ihn Ausgangspunkt dieser Interpretation,

findet sich doch dieser 1.1. «dawidum» auch bei den
Mari-Texten, die dem kanaanitischen Kulturkreis angehören,
so daß sich sein Vorkommen in den Psalmen als Uehernahme
einer vorisraelitischen Formel erkennen läßt.

Engnell führt in seiner Dissertation dieses Programm nicht
aus, doch finden sich in seinem weiteren Schrifttum Beiträge
dazu. In seiner traditionsgesehichtlichen Einleitung zum AT
(«Gamla testamentet. En traditionshistorisk inledning» [Stockholm

1945]) spricht E. im 4. Kapitel davon, wie David die
israelitische und die kananäische Tradition verschmelzt. Indem das
Königtum von Kanaan übernommen wird, vollzieht sich nicht
nur ein politischer, sondern auch ein religiöser Schritt. «Das
sakrale oder göttliche Königtum ist der Begriff für eine
Institution, die zugleich religiös und politisch ist, die man in
verschiedenen Kulturbereichen findet und die bedeutet, daß der
König «von Gottes Gnaden» in seiner Person den Gott verkörpert

und im Kult dessen Rolle spielt. Gleichzeitig repräsentiert
er auch speziell das Kollektiv, das Volk, und steht als Mittler



326 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

zwischen Gott und den Menschen. Von ihm hängt Siegesglück
und Wohlfahrt, Regen und Fruchtbarkeit, ja die Integrität der
ganzen Natur und des Menschenlehens, die natürliche Ordnung
des Kosmos ah, die er gegen die Chaosmächte vor allem durch
seine kultische Funktion aufrechterhält. In der an seine Person

geknüpften Ideologie spiegelt sich dieses Verhältnis
wider, und wenn der König als Idealgestalt gedacht wird mit der
an ihn sich knüpfenden Erlösererwartung, so liegt schon ein
Stadium vor, für welches der Ausdruck Messianismus
angewandt werden kann, ein Begriff, der zunächst noch keinen
eschatologischen Inhalt hat.» 8 Das Krönungs- und
Inthronisationsritual kann im Detail mit Hilfe folgender Haupttexte
rekonstruiert werden: 1. Sam. 8 f.; 2. Sam. 7; 1. Kön. 1; 2. Kön.
11 (Joas); mehrere Psalmen, bes. Ps. 110. Die wichtigste seiner
kultischen Funktionen ist das Auftreten bei den Jahve-Festen.
Dabei spielt er die doppelte Rolle, des Vertreters Gottes bei den
Menschen, indem er die Sünde des ganzen Volkes sühnt, für
das er verantwortlich ist, und des Vertreters der Menschen bei
Gott, der durch seine Fürbitte, durch seinen stellvertretenden
symbolischen Tod und sein Leiden den Segen Gottes herbeiführt.

In diesem Sinne versteht Engnell auch die sog. Ebed
Jahve-Lieder von Jes. 42 usw. Er hat seine Auffassung vom
leidenden Gottesknecht in einem Aufsatz «Till frâgan om Ebed
Jahwe-sângerna och den lidande Messias hos ,Deuterojesaja'»
(SEÂ 10/1945, S. 81 ff.) näher ausgeführt. Jes. 53 erscheint von
den neuesten religionsgeschichtlichen Erkenntnissen her nicht
mehr als absolutes Unicum im AT, sondern gehört in den Kreis
der königlichen Leidenspsalmen, zu denen auch Ps. 18, 22, 49,
116 u. a. gehören. Während die Psalmen ihre ursprüngliche
Funktion im Königsritual haben, können die Ebed Jahwe-Lieder
als prophetische Nachdichtungen einer zum Jahresfest gehörenden

Liturgiesammlung betrachtet werden. «Der Gottesknecht
ist der im Kult leidende König und göttliche Stellvertreter. Er
ist Messias, der in den entsprechenden Kategorien geschildert
wird.» 9

Es seien noch zwei weitere Studien angeführt, in denen
Engnell den rituellen Gesichtspunkt bei der Auslegung des Alten

8 A. a. 0. S. 142. 9 A. a. 0. S. 34.



der sogenannten Uppsala-Schule 327

Testamentes durchführt: Kam och Abel, en rituell interpretation

(Svenska Jerusalemsföreningens Tidsskrift 1946, Nr. 4,
S. 92—102) und Profetia och tradition. Nâgra synpunkter pâ ett
gammeltestamentligt centralproblem (SEÄ XII. 1947, S. 110 bis
189). Die Erzählung von Kain und Abel in Gen. 4,1—16 gehört
zur sog. Urgeschichte in Kap. 1—11. Diese hat, wie die ganze
Priesterschrift, das Anliegen, die Menschheit und ihre Herkunft
in ein untergeordnetes Verhältnis zum Volk Israel zu bringen,
das in dessen Ahnvater Abraham verkörpert ist. Abel ist ebenso

wie Adam Symbol für den Urmenschen-Urkönig. Die
Berichte von Abel tragen deutlich die Signatur der Tammuz-
Adonis-Parallele: Abel ist Hirt König; seine Geschichte ist
eine kultisch-mythologische Anspielung auf die Rolle des
sakralen Königs, der, obwohl selbst gerecht, doch des ganzen
Volkes Schuld und Sünde auf sich nimmt und durch seinen
symbolischen Opfertod sühnt. Doch auch Kain hat seine
kultische Entsprechung: hinter ihm steht der Priester oder ein
anderes Glied einer sakralen Gruppe, die das symbolische
Opfer ausführt. Engnell sieht die Flucht Kains in die Wüste in
Parallele mit der Sündenboekvorstellung, die sich auch im Ak-
kadischen findet; dort müssen zwei Priester nach Vollzug des

Opfers als unrein in die Wüste fliehen. Daraus erklärt sich die
Dialektik in der Gestalt Kains als eines Gezeichneten und
zugleich Geschützten. Damit wäre angedeutet, daß die Keniter in
Israel, ähnlich wie die Leviten, eine besondere sakrale Position
innehatten. Die Kain- und Abelgeschichte steht so unmittelbar
imZusammenhang mit der zentralen Idee vom leidenden und
sterbenden Gottesknecht, die ja die Voraussetzung für Jesu
Verständnis seines eigenen Leidens und Sterbens als messiani-
schen Auftrags bildet. E. sieht in der Form, wie die Genesis
diese Perikope darbietet, eine interpretatio israelitica eines
vorgegebenen Stoffs.

In seiner Untersuchung über den Prophetismus stellt E.
fest, daß man in dessen Deutung einseitig solche Züge
hervorgehoben habe, die sich in Uebereinstimmung mit der Anschauung

des neuzeitlichen Europa protestantischer Prägung deuten
lassen. Doch ist die Frage nach dem Verhältnis der Propheten
zum Kult ganz neu zu durchdenken. «Mit dem Kultproblem ist
gleichzeitig die Frage nach dem Ursprung des Gerichts- und



328 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

Reaktionsprophetismus unauflöslich verbunden. » 10 Was das
Problem «Kult — Gerechtigkeit» angeht, so hat vor allem unter
dem Einfluß von Joh. Pedersen eine Revolution des Verständnisses

Platz gegriffen. «Die Propheten repräsentieren keine
prinzipiell antikultische Linie und spielen nicht die Gerechtigkeit'

als eine den Kult ausschließende Alternative aus. Sie
fordern nicht Gerechtigkeit an Stelle des Kultes, vielmehr fordern
sie Gerechtigkeit und Kult, nämlich rechten Kult, am rechten
Platz. Bei der Polemik gegen fremde oder als artfremd
empfundene Kulte wirkt wieder der exklusive Zug im Wesen Jahwes

als eine kompromißlose Triebkraft.» 11 Unter dem Einfluß
vor allem der Romantik hatte man die Propheten als die großen
Einsamen verstanden, die inspirierten Persönlichkeiten, die
etwas völlig Neues bringen. Dieser «Persönlichkeitsdogmatismus»

stand offenbar noch unter dem Einfluß des Inspirationsdogmas.

Heute dagegen ist man zu der Ansicht gelangt, daß die
Propheten nicht Ausgangs-, sondern Höhepunkte sind in einer
alten Tradition, deren erste Glieder die kananäische Kult-
prophetie mit den in ihr ausgebildeten eigentümlichen Stilformen

ist. Diese traditionsgebundenen literarischen Ausdrucksformen

sind mit dem Kult verknüpft. Die kultische Sprache hat
sowohl im Tempus wie in der Bildwelt die Priorität gegenüber
einer rein «poetischen». Diese Erkenntnisse sind noch nicht
genügend fruchtbar geworden für die Exegese der Propheten,
indem z. B. noch nach dem literarischen Abhängigkeitsverhältnis

der einzelnen Propheten gefragt wird, während damit zu
rechnen ist, daß die frommen Kreise, die hinter dem Propheten
standen, eine lebendige, religiöse, oft kultisch verankerte
Vorstellungswelt haben und aus einem gemeinsamen Fonds von
Stilformen und terminologischem Material schöpfen. Die
religionsgeschichtliche Vergleichung hat einen für das Verständnis

des Prophetismus sehr wichtigen Tatbestand ans Licht
gebracht, nämlich das uralte und feste Anordnungsprinzip mit
dem wiederkehrenden Wechsel von Unglücks- und Heilszeiten.
In diesem Schema spiegelt sich der Zusammenhang mit dem
Kult wider: es ist das Geschehen des Jahresfestes, wo auf den
Ansturm der Chaosmächte der Sieg des Kosmos folgt; es ist
der Rhythmus des Festrituals. Das gibt den Propheten das

10 A. a. 0. S. 114. 11 A. a.O. S. 117, Anm. 16.



der sogenannten Uppsala-Schule 329

Schema für das Verständnis der ganzen Geschichte Gottes
mit seinem Volk. Von da her gesehen ist der Einwand, die
Propheten würden bei der Annahme eines solchen Anordnungsprinzips

psychologisch nicht mehr verständlich (Bentzen), und
man müsse bei der Komposition der Prophetenschriften eine
sekundäre Technik annehmen, gegenstandslos. Gegen Mo-
winckel nimmt E. an, daß dieses Schema nicht erst von den
Jüngerkreisen, sondern schon von den Prophetenmeistern
seihst angewandt wurde. E. sieht ein, daß eine Schematisierung

der Prophetenliteratur schwierig ist, schlägt aber doch
zwei Hauptgruppen vor: den Liturgie-Typus, wobei es sich
um direkte Kultdichtung oder prophetische Nachdichtung in
liturgischen Formen handelt; dazu gehört Joel, Nahum, Haba-
kuk und der sog. «Deuterojesaja» — und den Diwan-Typus, der
als das gesammelte Ergebnis überwiegend mündlicher Tradition

zu betrachten ist. Es sind Prophetenworte und Ueberliefe-
rUngen, die in Jüngerkreisen vererbt und fortgepflanzt wurden.
Hierher gehören Arnos, Hosea und «Protojesaja». Es geht nicht
an, die Arbeit der Jüngerkreise in Gegensatz zu der der Meister

zu sehen. Hat eine prophetische Traditionssammlung einen
ausgesprochen messianischen Charakter, so besteht nicht
der geringste Grund, daran zu zweifeln, daß schon der Meister
diese Einstellung geteilt hat. Der einzelne Prophetenmeister
drückt dem Kreis seinen Stempel auf, doch hat es keinen Sinn,
nach den ipsissima verba des Propheten zu jagen. «Wenn
anderseits die lebendige Ueherlieferung selbst unzweideutig
eine Aussage als ein aktuelles Wort des Meisters in einer
konkreten Situation angibt, müssen wir eine solche Ueherlieferung
mit Vertrauen aufnehmen — ein weiteres der Prinzipien für
die überlieferungsgeschichtliche Methode.» 12 — Im 8. Jahrgang

des Jahrbuchs der Nathan Söderblom-Gesellschaft «Religion

och Bibel» (1949) äußert sich E. noch einmal zum
Ursprung des alttestamentlichen Prophetismus und stellt dabei
die Frage, wo denn die Kriterien für die echt jahwistische
Prophétie liegen. Jedenfalls läßt sich ein solches nicht im äußeren
Auftreten finden, sondern nur im Inhalt der Verkündigung.
Die Hauptlinie ist ohne Zweifel die jerusalemisch-deuterono-
mistische. Auf dieser Linie steht auch Arnos. Das Entschei-

12 A. à. 0. S. 134.



330 H.-H. Schreg, Die alttestamentliche Forschung

dende an ihm ist nicht, ob er ein Nabi im alten Sinne war oder
nicht, sondern daß er ein Nabi mit einer bestimmten ideologischen

Einstellung ist: ein Verkündiger Jahwes auf dem Zion,
des jerusalemischen Hochgottes, ein Vertreter für den
jerusalemischen Königsgedanken, und damit ein «echter» Prophet.

Im folgenden seien noch einige aus der Uppsala-Schule
stammende Arbeiten erwähnt, die monographisch die neuen
Thesen für das Verständnis der alttestamentlichen Propheten
fruchtbar machen. A. Haldar ist 1946 mit einer Dissertation
über «Associations of Cult Prophets among the Ancient Semites»

hervorgetreten, einer Arbeit, in der er die israelitischen
Propheten auf dem Hintergrund der mesopotamischen
Kultpropheten zu verstehen sucht. Er will die alttestamentlichen
Oppositionspropheten möglichst weitgehend mit den Kultpropheten

verbinden. In seiner Arbeit über das Buch Nahum (Studies

in the book of Nahum, UUÂ 1946: 7) versteht Haldar diese
prophetische Sammlung ebenfalls als Produkt eines prophetischen

Kreises, der zwar mit den kultischen Traditionen aufs
engste vertraut ist, aber diese in seiner politischen Aktivität
gegen Ninive (vgl. Nahum 2, 9) als propagandistisches Mittel
gegen den Zerfall des assyrischen Weltreiches verwendet. Haldar

lehnt es ausdrücklich ab, mit Haupt und Humbert in dem
Buch Nahum eine Neujahrsfestliturgie nach dem Fall von
Ninive zu sehen. So ist das Buch Nahum ein interessantes
Beispiel dafür, wie Mythus end Geschichte ineinander übergehen
können; einerseits ist der Mythus die Form der Geschichtsdeutung,

indem die Vernichtung des historischen Feindes in den

Kategorien des Mythus beschrieben wird (Herstellung der
kosmischen npi2T durch die Vernichtung des Feindes), anderseits

wird der Mythus historifiziert durch die Uebertragung
des mythischen Schemas auf die tatsächliche Geschichte. Haldar

deutet an, daß nach diesem Schema der Identität von
Mythus und Geschichte auch sonst im Alten Testament interpretiert

werden müsse, so z. B. Arnos 5, wo die Kulte von Bethel,
Gilgal und Beerseba mit den Kulten gleichgesetzt werden, die
von den Feinden Jahwes am Tage Jahwes während des
Chaoszustandes gefeiert wurden.13

13 Gegen Haldar wendet sich Engneil in seinem Aufsatz «Profetia och

tradition» (SEÂ XII, 1947, S. 128, Anm. 40). «Seine Indizien sind nicht zu-



der sogenannten Uppsala-SchuIe 331

Nach ähnlichen Gesichtspunkten arbeitet der Norweger Ka-
pelrud in seinen «Joel Studies» (1948). Im Gegensatz zu vielen
Forschern kommt K. zu dem Ergebnis, daß das Buch Joel eine
Einheit ist. «Die vielen angeblich apokalyptischen Interpolationen

sind überhaupt keine Interpolationen, sondern gehören
innig zur Einheit des Buches Joel. Der Urheber ist der
Tempelprophet Joel ben Petuel, doch ist es unmöglich festzustellen,
welche Teile des Buches persönlich auf ihn zurückgehen und
welche anderen Autoren zuzuschreiben sind.»14 Kapelrud
glaubt an eine lange mündliche Ueberlieferung in einem
Prophetenkreise, die besonders aus der stärkeren Durchsetzung
der Kap. 3—4 mit kultischem Material hervorgeht. Gegen Eng-
nell, der in der Schilderung der Heuschreckenplage eine kultische

Beschreibung des Unglücks sieht, hält K. an der Historizität

dieser Schilderung fest, wobei allerdings dieser konkrete
Anlaß durch weitere Unheilsschilderungen erweitert wird
(Erdbeben, Sonnen- und Mondfinsternis usw.), die alle
Vorboten des Tages Jahwes sind. Obwohl K. den Einfluß von Jo-
remia auf Joel nicht für ausgeschlossen hält, so scheint ihm
dies doch weniger entscheidend zu sein als der gemeinsame
kultische Hintergrund, aus dem sie beide schöpfen. Auch der
Gedanke vom Tage Jahwes ist nicht mit Notwendigkeit von
Arnos entlehnt, sondern ist wahrscheinlich älter als Arnos und
gehört zum Kult. Auf Grund der Kultfreundlichkeit hat man
Joel in eine spätere Zeit versetzt, aber zu Unrecht. «Joel ist
nicht mehr Epigone als die übrigen Propheten, doch scheint er
dem Tempel und dem Kult nähergestanden zu haben als viele
von ihnen.» 15 Daß er dem Kult und dem Priestertum positiv
gegenübersteht, darf nicht als Zeugnis für die nachexilische
Entstehung gewertet werden. Von formgeschichtlichen Kriterien

her muß das Buch Joel als eine Bußtagsliturgie, die ur-

reichend, um die Behauptung zu beweisen, Nahum habe eine direkte und
aktuelle politisch-propagandistische Absicht und entstamme einem ,cultic
circle', sei also ein kollektives politisches Pamphlet.» Er meint, Haldars
Hauptargument gegen den liturgischen Charakter von Nahum, die
unzulängliche Ordnung zwischen den Einzelstücken im Ganzen, habe wenig
Beweiskraft. Das Fehlen einer festen Ordnung des Inhaltes ist sowohl für
west- wie ostsemitische Ritualtexte typisch, z. B. für die sumero-akkadi-
schen Tammuzliturgien und die ugaritischen Kulttexte.

14 A. a. 0. S. 176. 15 A. a. 0. S. 180.



332 H.-H. Sclirey, Die alttestamentliche Forschung

sprünglich in den Kult gehört, betrachtet werden. «Letztlich
steht dem nichts im Wege, daß das Buch Joel als eine prophetische

Imitation einer derartigen ursprünglichen Kultliturgie
genommen wird.» 16 (Von welcher Bedeutung diese Studie ist,
geht aus dem Urteil Bentzens in dessen oben erwähntem Kefe-
rat hervor: Das Buch enthält interessantes Material und muß
heutzutage den Ausgangspunkt der Diskussion über Joel
bilden. 17

Engneil selbst hat sich anläßlich seiner Erwägungen zum
Ebed Jahwe auch über das Problem des Buches Jesaja
ausgesprochen. Während man bisher fast allgemein das Jesajabuch
in drei Teile zerlegte (1—39; 40—55; 56—66), ergibt sich aus
der Kombination des überlieferungsgeschichtlichen mit dem

kultgeschichtlichen Gesichtspunkt eine völlig neue, anders
geartete literargeschichtliche Hypothese: das Jesajabuch muß
als eine große Stoffsammlung betrachtet werden, die von jesa-
janischen Traditionskreisen ausgeht, in denen die Tradierung
von Anfang an mündlich geschah. Auf diese Traditionskreise
geht das typische Kompositionsschema zurück, das von akka-
dischen und ägyptischen Parallelen her bekannt ist und in dem
Gerichts- und Heilsweissagungen wechseln. Damit gehören
die positiven messianischen Aussagen schon ursprünglich zum
Material. In den Traditionskomplexen sind die einzelnen Worte
oder Einheiten überwiegend nach dem Stichwortprinzip
angeordnet. E. nimmt an, daß die Traditionen direkte Aussagen des

Propheten seihst bezeugen und wir allen Anlaß haben,
grundsätzlich Vertrauen zu ihnen zu haben. E. lehnt eine mechanische

Aufteilung des Jesajabuches in drei Abschnitte ab,
vielmehr darf das Zeugnis der Tradition, das alle drei Abschnitte
unter einen Namen stellt, nicht ohne weiteres ignoriert werden,
besonders da große sachliche Uebereinstimmungen betreffs
Stil, Sprache, Ideologie usw. bestehen. «Eine persönliche
Verbindung von irgend einer Art muß sich finden lassen, und diese
ist zu suchen in der Tradierung des ,deuterojesajanischen'
Materials in einem besonderen Kreis mit direkter Verbindung zu
den .protojesajanischen'.» 18 Das ist das Wahrheitsmoment, das
hinter der literarkritischen Grenzziehung zwischen «Proto»-
und «Deutero»-Jesaja liegt.

16 A. a. 0. S. 193. 17 A. a. 0. S. 308. 18 A. a. 0. S. 40.



der sogenannten Uppsala-Schule 333

Wir stehen damit vor der anderen für die heutige Uppsala-
Schule bezeichnenden These: der Ueberordnung des
überlieferungsgeschichtlichen Gesichtspunktes gegenüber dem lite-
rarkritischen. Engnell führt diesen Gedanken in seinem Buch
«Gamla Testamentet. En traditionshistorisk inledning.I» (1945)
durch. Vor Engnell hatten schon andere nordische Forscher diesen

Gesichtspunkt hervorgehoben, so J. Pedersen und Nyberg
in seinen Studien zum Hoseabuch (1941), in denen er nachweist,
daß das heutige Hoseabuch ein «divan» sei, d. h. eine Sammlung

von allen Traditionen von und um Hosea. Birkeland und
Mowinchel gehen ebenfalls von dem Gedanken aus, daß im
Orient die mündliche Ueberlieferung eine sehr viel größere
Rolle spielt als die nachträgliche schriftliche Fixierung. An
Stelle der Redaktoren, die mit Schere und Kleister arbeiten und
aus den verschiedenen Quellenschriften eine neue Version
machen, ist vielmehr mit Traditionskreisen zu rechnen sowie mit
Schulen, die die Erzählungsstoffe mündlich überliefern. Diese
Kreise mögen eine lokale oder theologische Sonderprägung
tragen. Weiter ist anzunehmen, daß diese Traditionen schon in
der mündlichen Form in fest fixierten Komplexen vorliegen,
als Sagenkreise, Gesetzeskodices, Psalmensammlungen usw.,
so daß die schriftliche Fixierung nichts Revolutionierendes mit
sich bringt. Warum dann aber überhaupt eine Niederschrift?
«Niederschriften hängen mit einer allgemeinen Vertrauenskrise
zusammen» 19, d. h. sie erfolgen, wenn das gesprochene Wort
unsicher wird. In gewissem Maße mag auch das Zutrauen zur
magischen Kraft des geschriebenen Wortes mitgewirkt haben.
«Wie auch der Zeitpunkt für die schriftliche Fixierung in
hohem Maße variiert haben muß, insofern besonders
Gesetzessammlungen und kultisch-poetische Texte, vor allem die Psalmen,

schon lange vor dem Exil aufgeschrieben wurden, so kann
doch mit Sicherheit als Hauptfaktum festgestellt werden, daß
das meiste unserer alttestamentlichen Literatur erst in
exilischer und nachexilischer Zeit fixiert worden ist.» 20 «Das neue
traditionsgeschichtliche Grundverständnis, das sich jetzt im
ersten Durchbruchsstadium befindet, und die von ihm geforderte

Neuorientierung der gesamten Problemstellung hat
Verfasser in dem Maße in dieser Arbeit zu erfüllen gesucht, in dem

19 A. a. 0. S. 42. 29 A. a. 0. S. 43.



334 H.-H. Schrey, Die alttestament/iche Forschung

es ihm in dem begrenzten Raum möglich war» — so formuliert
Engneil sein wissenschaftliches Programm in seiner 1945
erschienenen Einleitung. Die traditionsgeschichtliche Auffassung
geht von dem Gedanken aus, daß der schriftlichen Fixierung
des Textes ein Stadium mündlicher Ueberlieferung vorausging,
so daß bei der Beschaffenheit des heute vorliegenden Textes
nicht nur mit Schreib-, sondern auch mit Hörfehlern zu rechnen

ist. Allerdings bringt Engneil der Ueberlieferung ein
weitgehendes Vertrauen entgegen und glaubt, im Gegensatz zu
Wellhausen und seiner Schule, an eine große Zuverlässigkeit
der Ueberlieferung, wenngleich dies theologisch und persönlich

bedingte Alterierungen des Stoffs nicht ausschließt. Eine
Scheidung in sekundäre und primäre Ueberlieferung hält E.
für eine aussichtslose Sache. «Was die Aufgabe der alttesta-
mentlichen Textkritik betrifft, so muß sie sich in aller
Nüchternheit in tunlichstem Maße auf den Wortlaut in den schriftlich

fixierten Konsonantentexten beschränken.» 21

Wir übergehen aus Gründen der Raumbeschränkung den
Aufriß, den E. von der israelitischen Religionsgeschichte gibt
und der von den Gedanken des ursprünglichen Hochgottglaubens

und des sakralen Königtums bestimmt ist, und wenden
uns dem letzten Abschnitt seines Buches zu, der dem Penta-
teuchprohlem gewidmet ist. E. zeigt zunächst in einem
kritischen Rückblick auf die bisherige Forschung, wie die Kritik
bisher in immer größerem Umfang zu einer Aufspaltung der
Quellen geführt hat, so daß es schließlich zum guten Ton der
Forscher gehörte, «Unterquellen» und Schichten neu zu
entdecken. Dabei wurde z. B. der naive Anthropomorphismus als
Kennzeichen für J gegenüber E oder P angesehen. Dazu
bemerkt schon J. Pedersen sehr gut: Wenn der Anthropomorphismus

ein Beweis dafür werden soll, daß eine israelitische Schrift
uralt ist, dann ist der Talmud älter als jede biblische Schrift.
So wurde schließlich aus der Quellenhypothese die
Fragmentenhypothese, zu der schließlich die Urkunden- und
Komplettierungshypothesen hinzukamen. «Man hat dabei als Kriterium
für Quellenscheidung den Wechsel von «du» und «ihr» verwendet,

wobei eine bessere Kenntnis der semitischen Stilistik doch
vom alttestamentlichen Exegeten mit Recht hätte verlangt wer-

21 A. a. 0. S. 30.



der sogenannten Uppsala-Schule 335

den können.» Man erkennt heute, wie stark die Wellhausensche
Konstruktion unter der Herrschaft des Evolutionismus stand,
und so ist innerhalb der Literarkritik selbst eine Opposition
entstanden, die teils fundamentalistisch orientiert war (Möller,
kathol. Exegeten), teils aus jüdischen Gelehrtenkreisen kam
(Wiener, Halévy, Jacob, Cassuto); hierher gehören auch die
konservativen westlichen Forscher (Greene, Sayce, König,
Phythian-Adams u. a.), Orientalisten und Aegyptologen (Na-
ville, Yahuda, McDonald). Die Hauptargumente, die die
Quellenschrifthypothese seit den Tagen Astrucs für sich angeführt
hat, waren sog. Dubletten, Unklarheiten und Widersprüche.
«Variantenberichte sind indes der beste und klarste Beweis für
eine mündliche Tradierung des Stoffes»22. «Unklarheiten»
sind eine ganz natürliche Erscheinung auf diesem Kultur-
und Sprachstadium, das das AT vertritt. Sie existieren meist
nur für eine abendländische Schreibtischlogik. Wenn man bisher

den Wechsel der Gottesnamen im Pentateuch als Kriterium
der Quellenscheidung herangezogen hat, so hat schon J. Peder-
sen festgestellt, daß der Gottesname oft willkürlich wechselt
und dieser Wechsel kein Kriterium für eine Unterscheidung
der Quellen abgibt. «Den Schluß zu ziehen, daß der Wechsel
auf der Verwendung verschiedener Gottesnamen in verschiedenen

Quellenschriften beruht, ist sowohl unnötig als
unberechtigt.» 23 Der Traditionist wechselt aus stilistischen oder
theologischen Gründen, aber nicht die Quellenschriften. E.
nimmt an, daß das Gesetzesmaterial des Tetrateuchs eine ganz
andere Ueberlieferungsgeschichte hat als der Erzählungsstoff.
Die Gesetzessammlungen sind aus der Orakelgebung und der
Gerichtsfunktion herausgewachsen, die von den an den
verschiedenen Heiligtümern tätigen PriesterSchäften ausgeübt
wurden. In diesem Literaturzweig ist auch mit einer relativ
frühzeitigen schriftlichen Fixierung zu rechnen, was jedoch
eine fortlaufende, hauptsächlich mündliche Ueberlieferung
nicht ausschließt.

Wir stehen am Schluß unserer Darstellung der Uppsala-
Schule. Man wird sagen können, daß viele Einzelelemente der
dort vertretenen Auffassung vom Alten Testament auch schon
anderweitig entdeckt und fruchtbar gemacht worden sind, so

22 A. a. 0. S. 191. 23 A. a. 0. S. 199.



336 H.-H. Schrei], Die alttestamentliche Forschung

die Bedeutung des Kultischen für die poetische Literatur des
AT (Mowinckel). Aber doch scheint die besondere Fassung
der formgeschichtlichen Methode, wie sie in der
traditionsgeschichtlichen Auffassung der Uppsalienser vorliegt, und die
Kombination der verschiedenen Gedankenreihen das Alte
Testament in ein neues Licht zu rücken. Die Frage nach dem
«Sitz im Leben> hat durch die Annahme von Traditionskreisen
und kultprophetischen Vereinigungen doch eine wesentliche
Förderung erfahren. Aus dem Zusammenhang mit dem Kult
erwächst zugleich ein sachliches Kriterium, weil nun viele
Texte, besonders in den prophetischen Schriften, durch ihren
kultisch-rituellen Hintergrund verständlich werden; der Wechsel

von Gerichts- und Heilsweissagungen wird gerade durch die
konsequent durchgeführte religionsgeschichtliche Betrachtung
vom Kult her deutbar, und es wird doch größte Vorsicht gegenüber

einer apriorisch arbeitenden Interpolationshypothese
notwendig. Auch die Idee des sakralen Königtums und die
Zusammenhänge mit Ras Schamra machen doch manchen Text ganz
anders als bisher deutlich.

Es erheben sich nun aber vor allem an zwei Stellen die
kritischen Fragen und Einwände: einmal ist zu fragen, ob die
vollständige Einordnung Israels in den Kreis der vorderorientalischen

Religionen das Besondere und Eigenartige an Israel
sichtbar werden läßt; sodann bleibt an die überlieferungsgeschichtliche

Auffassung die Frage, oh das Verhältnis von
schriftlicher und mündlicher Tradition in Israel richtig gesehen

ist. Oft hat man den Eindruck, daß mit einer fast jungenhaften

Entdeckerfreude alles zu einfach auf das Grundschema
des sakralen Königtums und des «cultic pattern> reduziert
wird, ohne daß der historische Wandel, der geschichtliche Ort
und die spezifische interpretatio Israelitica des
religionsgeschichtlichen Stoffes genügend in Betracht gezogen werden. Ist
es nicht eine petitio principii, wenn einerseits die
überlieferungsgeschichtliche Methode den Stoff in seiner vorliegenden
Form und auch theologischen Deutung interpretieren will, und
anderseits das archaische Schema des sakralen Königtums und
des cultic pattern zum Verständnis der Texte in einem Maße

herangezogen werden, daß oft genug die Frage entsteht, ob die
vorliegende Fassung des Stoffs noch etwas zu tun hat mit jener



der sogenannten Uppsala-Schule 337

archaischen Stufe? Es fehlt noch an der nötigen historischen
Differenzierung sowie an einer Durchdenkung des Problems
der «Historifizierung des Mythus» (M. Noth und A. Bentzen).
Wie hier innerhalb der Uppsala-Schule selbst weitergedacht
wird, zeigt ja die Arbeit von Haldar über Nahum, wo das
Problem des Verhältnisses von geschichtslosem Mythus und Ritus
und geschichtlichem Ort der Prophétie auftaucht. Es ist dies
die Stelle, wo die heutige alttestamentliche Forschung besonders

intensiv zu arbeiten haben wird. Bentzen meldet dieselben
Bedenken an, wenn Engneil den leidenden Gottesknecht mit
dem Tammuz-Mythus vom leidenden und auferstehenden Gott
in Zusamenhang bringt. «Man muß fragen: Ist dies wirklich
einem jüdischen Propheten aus dem 6. Jahrhundert bewußt
gewesen? Engnell scheint das zu meinen, aber haben die traditionellen

Züge dann für die Erklärung mehr als antiquarisches
Interesse? Tammuzlieder — von denen Ezechiel mit
Abscheu spricht — würde er sicher nicht nachahmen! Für die
Erklärung des Textes haben diese antiquarischen Bemerkungen
nicht viel zu bedeuten. Sie sagen uns etwas von der Geschichte
seines sprachlichen Werkzeugs, über die der Prophet
wahrscheinlich in glücklicher Unwissenheit lebte. Für die Frage,, ob

er seinen Messias als Propheten oder König geschildert hat,
können sie nicht viel beitragen.»24 Die hermeneutische Grundfrage,

ob es bei der Interpretation eines Textes um die jetzt
vorliegende Gestalt und den jetzt gemeinten Sinn geht, oder um
eine genetische Analyse antiquarischen Charakters, bleibt in
der Uppsala-Schule offen. Daher tritt bei der allgemeinen Tendenz

der Einordnung Israels in den westsemitischen Kulturkreis

das Selbstverständnis Israels als eines besonderen Volkes,

das anders ist als andere Völker und seinen Gott eben

nicht in Parallele zu den anderen Göttern sieht, gar nicht
gebührend hervor. Das wiederum hat zur Folge, daß das eigentlich

theologische Verständnis des Alten Testaments, das sich
in einer immer stärkeren Entmythologisierung entfaltet25,
nicht erreicht, ja nicht einmal angestrebt wird.

24 Messias, Moses redivivus, Mensehensohn. 1948, S. 54.
25 In einer Studie über die Schöpfungsgeschichte in Gen. 1 setzt sich

Ringgren mit der Frage auseinander, ob es sich bei Gen, 1 um den Kulttext
des Neujahrsfestes handelt (Är den bibliska skapelseberättelsen en kult-

22



338 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

So sind denn auch andere nordische Forscher, die an sich
der Grundanschauung der Schweden nahestehen, doch von dem
Extremismus der Uppsalienser abgerückt. Bentzen z. B. äußert
sich in verschiedenen Veröffentlichungen zustimmend zu der
Auffassung von der Bedeutung des Königsrituals und der Ideologie

des sakralen Königtums (vgl. Det sakrale kongedömme,
1945). Aber er verkennt die Schwierigkeiten der Theorie nicht.
«Man generalisiert zu leicht, hat zuweilen das Auge nicht offen
für Nuancen, findet ,Helena in jedem Weibe'. Man vergißt, daß
die Zeit, in welcher die Psalmen im Königsritual allein dem

König vorbehalten waren, schon in Babylonien und noch viel
mehr in Israel in der grauen Vorzeit liegt. Man schließt oft zu
schnell aus zu schwachen Prämissen.» 26 Auch Mowinckel
distanziert sich in seinen neuesten Veröffentlichungen von Uppsala

(vgl. sein neues Buch über die Eschatologie, das mir
allerdings noch nicht zugänglich war). In der deutschen Forschung
hat die Auseinandersetzung kaum eben erst begonnen, vgl. den
Aufsatz von M. Noth: Gott, König, Volk im Alten Testament ",
in dem er feststellt, daß «das vorkönigliche Israel gar keinen
Träger einer etwa möglichen ,Gott-König-Ideologie' gekannt
hat und daß also diese Ideologie nicht zum ursprünglichen und
ältesten Vorstellungs- und Gedankengut Israels gehört haben
kann».28 Das hatten allerdings die Uppsalienser auch nicht
behauptet, sondern das Einströmen dieser Vorstellung in Israel
mit dem Königtum Davids in Zusammenhang gebracht. So muß
Noth immerhin zugeben, daß «die Möglichkeit einer Ueber-
nahme von Elementen einer im Kulturlande mit der Einrichtung

des Königtums verbundenen Ideologie keineswegs von
vornherein ausgeschlossen ist».28 Sollte sich in der Forschung

text? SEA XIII, 1948, S. 9—21). R. gibt zwar einen Zusammenhang mit dem
Kult zu, nicht aber daß es sich bei Gen. 1 um einen reinen Kulttext handelt.
Eine Analyse von Gen. 1 ergibt, daß dort schon viel zu stark entmythologisiert

wird, indem das Kampfmotiv bei der Schöpfung zurücktritt, Adam
nicht mehr der Urkönig, sondern der Urmensch ist, also eine Demokratisierung

des Königsmotivs gegenüber z. B. Ps. 8 vorliegt. R. kommt zu dem
Schluß, daß Gen. 1 kaum in der vorliegenden Form der Kulttext für das
Fest gewesen sein könne, sondern vielmehr als eine Umformung und Ent-
mythologisierung eines solchen ursprünglichen Mythus zu betrachten sei.

26 Messias, Moses redivivus... S. 9. 27 Siehe oben Anm. 2.
28 A. a. 0. S. 176. 29 A. o. A. S. 180.



der sogenannten Uppsala-Schule 339

freilich der Gedanke des Gottkönigtums als Leitmotiv für das
Verständnis des ATs bewähren, so würde sich hier der Ring
schließen zwischen den beiden bisher für völlig unvereinbar
angesehenen Formen der Auslegung des AT: der
religionsgeschichtlichen und der christologischen. Dann würden die
Aussagen der Glaubensinterpretation durch die Religionsgeschichte

bestätigt, und die höhere Einheit der bisher als unvereinbar

angesehenen Gegensätze wäre erreicht. Es wird freilich
nie dahin kommen können, daß Christus aus dem AT «bewiesen»

werden kann im Sinne einer logisch zwingenden Aussage,
da es das Skandalon des Glaubens immer bleiben wird, daß die
Menschheit Christi den Zweifel an seiner Göttlichkeit und
Endgültigkeit und die Ablehnung offen läßt, aber doch wird
uns das «Christum treiben» des AT und die Einheit der Testamente

in einer von der Religionsgeschichte und vom Glauben
her sich gegenseitig ergänzenden und stützenden Schau
deutlicher als je zuvor.

Es bleibt uns noch die Erwähnung einiger kritischer Stimmen

zu der überlieferungsgeschichtlichen Auffassung Eng-
nells. Erwähnt seien hier nur diejenigen des Altmeisters der
alttestamentlichen Forschung in Skandinavien, Mowinckel, in
seinem Buch «Prophecy and Tradition. The prophetic books in
the light of the study of the growth and history of the tradition»
(Oslo 1946) und Widengrens Arbeit «Literary and Psychological

Aspects of the Hebrew Prophets» (UUA 1948: 10).
Mowinckel gibt zu, daß es hinter den gegenwärtig vorliegenden
schriftlich fixierten Dokumenten eine Geschichte der mündlichen

Ueberlieferung gibt. Er meint aber, daß dies das
Vorhandensein und den Gebrauch literarischer Quellen und die
Arbeit von Herausgebern nicht ausschließe und also die Arbeit
des Historikers nicht überflüssig mache. M. nimmt an, daß der
heutige prophetische Kanon der mündlichen und literarischen
Uebermittlung unterworfen war, ehe er die gegenwärtige Form
erreichte. Als Ergebnis können die Verheißungsworte
angesehen werden, die an Orakel angehängt werden, die ursprünglich

nur Gerichtsworte waren. So gehört zur Bibelkritik
sowohl das Studium der Geschichte der Tradition wie der
Geschichte der literarischen Arbeit. Die allgemeine Tendenz bei
M. geht auf eine Versöhnung von literar- und überlieferungs-

22*



340 H.-H. Schrey, Die alttestamentliche Forschung

geschichtlicher Anschauung. So nimmt er z. B. betreffs des Je-
sajabuches an, daß es in einer jesajanischen Prophetenschule
zur Einheit gestaltet wurde; diese Schule muß während der
ganzen Zeit bestanden haben, die das Buch jetzt umfaßt.

Engneil hatte sich in seiner überlieferungsgeschichtlichen
Auffassung auf die arabische Parallele bezogen und dort eine
viel stärkere mündliche Ueberlieferung gegenüber der späteren
schriftlichen feststellen zu können geglaubt. Diese Voraussetzung

untersucht Widengren in seiner Schrift über die literarischen

und psychologischen Aspekte der hebräischen Propheten.

Er will die Schriftpropheten nicht zu sehr von den

Prophetengemeinschaften der früheren Zeit trennen. «Viele
Tatsachen weisen darauf hin, daß der Prophet Führer einer
Gruppe treuer Jünger war, die seine Worte übermittelten, sei

es mündlich oder als schriftliche Ueberlieferungen. Gleichzeitig
ergeben Parallelen zwischen den prophetischen Bruderschaften

und den Derwisch-Orden, daß zu einem ziemlich frühen
Zeitpunkt die Vita des Meisters aufgeschrieben wird, die
seine Worte und Taten umfaßt.» 30 Widengren sieht einen
Zusammenhang zwischen den kultischen Schemen, welche von
den Propheten gebraucht werden, und der schriftlichen
Verbreitung ihrer Worte. Wenn es sich bei den Propheten nicht
immer um echte «Visionen» handelt, sondern um literarische
Nachbildungen aus dem Kult, so könnte mit der islamischen
Parallele des prophetischen Flugblatts als Mittel der Verbreitung

gerechnet werden. W. kommt schließlich zu der Feststellung,

daß das Problem der schriftlichen und mündlichen
Ueberlieferung in der prophetischen Literatur nicht eindeutig
beantwortet werden kann, doch scheint ihm alles darauf hinzudeuten,
daß eine schriftliche Fixierung zu einem frühen Zeitpunkt
stattgefunden hat. «Dies darf keineswegs verwundern. Die Israeliten

sind von der Zeit ihrer Ansiedlung in Palästina ein
seßhaftes Volk; die Propheten erscheinen in Städten und in großen
Kultmittelpunkten, kommen nicht aus der Wüste, sondern halten

ihre Predigten inmitten einer städtischen Bevölkerung, wo
die Schrift das natürliche Mittel zur Aufbewahrung des mündlichen

Wortes seit fast Tausenden von Jahren gewesen ist.» 31

30 A. a. 0. S. 121. 31 A. o. 0. S. 122.



K. Ruh, Thomas von Aquin in mittelhochdeutscher Sprache 341

Widengren warnt die Alttestamentler davor, ohne eine gründliche

Kenntnis der arabischen Verhältnisse Parallelen zur
israelitischen Literatur zu ziehen. «Es scheint, als müsse in
Zukunft der Alttestamentler viel mehr Semitist sein, um ein
besseres Verständnis der komplizierten Probleme des Stils und
der Komposition in der alten Literatur der Hebräer zu bekommen.

Was mich angeht, so bin ich kein Gegner der Literar-
kritik an sich, sondern nur der Methoden, die bislang von den
Vertretern dieser Literarkritik angewandt wurden.» 32

Neben dem Problem, welches das Verhältnis von Mythus
und Geschichte stellt, ergibt sich gerade angesichts der neuen
überlieferungsgeschichtlichen Thesen der Uppsala-Schule für
die alttestamentliche Forschung die Notwendigkeit, dem
Verhältnis von mündlicher und schriftlicher Ueberlieferung
nachzugehen. Mögen die Aufstellungen der schwedischen Forscher
auch zu weit und zu einseitig vorstoßen, so verdankt die
Wissenschaft vom Alten Testament dieser Schule doch fruchtbare
Anregungen, die sie nicht unbeachtet lassen kann.

Tübingen. Heinz-Horst Schrey.

Thomas von Aquin
in mittelhochdeutscher Sprache.

Zu einer Textausgabe.*

1.

Erst zwei Jahre sind es her, daß Wolfgang Stammler in
einem das weite Feld mittelalterlicher Prosa souverän
überblickenden und ordnenden Aufsatz «Von mittelalterlicher
deutscher Prosa»1 sich zu folgenden Feststellungen veranlaßt

sah: «Demgegenüber (seil, der deutschen Mystik und ihrer
wissenschaftlichen Erforschung) ist die Scholastik in deut-

32 A. a. 0. S. 122 f.
* Middle High German Translation of the Summa Theologica by Thomas

Aquinas, edited by B. Q. Morgan and F. W. Strothmann (Stanford University
Publications, Language and Literature, vol. VIII, 1), Stanford (California)
1950, 400 pp.

1 The Journal of English and Germanic Philology, vol. XLVIII, Nr. 1

(1949, Jan.), Illinois USA., S. 31.


	Die alttestamentliche Forschung der sogenannten Uppsala-Schule

