Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 4

Artikel: Religion und Kultur

Autor: Medicus, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877496

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

300 F. Medicus, Religion und Kultur

Die abschliefenden Bemerkungen koénnen kurz sein. Die
Beurteilung und Wiirdigung der Ergebnisse in der Erfor-
schung des franzdsischen Humanismus mufl ich den Fachken-
nern iiberlassen. Das bedeutende Werk Bohatecs fordert die
Calvinforschung umfassend. Die Gestalt Calvins, dessen Den-
ken und Haltung werden in wichtigen Punkten schéirfer und
differenzierter gezeichnet. Geistes- und theologiegeschichtliche
Beziehungen seiner Epoche werden iiberraschend sichtbar ge-
macht. Es wire aber unrichtig, wenn der Ertrag der Unter-
suchung nur in der Aufhellung geschichtlicher Tatbestinde
gesehen wiirde; bietet sie doch einen wichtigen Beitrag zur
systematischen Besinnung iiber die zentralen Probleme der
allgemeinen Offenbarung und des Naturrechts. Man mége eine
bewullit gewagte Formulierung hinnehmen: Calvins Geist und
Denken war selber Kampfplatz gegensitzlicher Ideen. Er hat
iibernommen, umgeprigt, seiner Grundhaltung dienstbar ge-
macht, aber — und das zeigt der theologie- und literargeschicht-
liche Hintergrund wichtiger Stellen — die Spuren des Kampfes
sind geblieben. Gerade als solche Denkméler sind Calvins Ge-
danken aktueller fiir die heute notwendige kritische Besinnung,
als wenn sie vollstindig aus einem Gull wéren. Die theologi-
sche Wissenschaft ist Bohatec, der das deutlich zeigt, groflen
Dank schuldig, der freilich sinngem&fl nur so richtig erstattet
wird, daB seine Ergebnisse in weiterer Arbeit fruchtbar ge-
macht werden.

Oberhallau/Schaffhausen. David Lerch.

Religion und Kultur.

Kurz vor dem Ende des vorigen Jahrhunderts hat Heinrich
Rickert in einer weithin wirksam gewordenen kleinen Schrift
die Unterscheidung von Natur und Kultur genau zu bestimmen
unternommen: «Natur ist der Inbegriff des von selbst Entstan-
denen, Geborenen und seinem eigenen Wachstum Ueberlasse-
nen. Ihr steht die Kultur als das von einem nach Zwecken han-
delnden Menschen entweder direkt Hervorgebrachte oder, wenn
es schon vorhanden ist, so doch wenigstens absichtlich Ge-
pilegte gegeniiber.» Ausdriicklich nennt Rickert die Religion
neben Recht, Wissenschaft, Kunst, Wirtschaft usw. unter den



F. Medicus, Religion und Kultur 301

«Kulturobjekten». * Man wird diese Formulierungen als Aeulle-
rungen der Kulturgliubigkeit betrachten diirfen. Und mancher
Kulturgliubige mag die Zusammenordnung der Religion mit
Wissenschaft, Kunst, Recht, Wirtschaft noch mit dem Hinter-
gedanken begleiten, daf} in die Kulturgeschichte doch auch alles
Fragwiirdige hineingenommen werden mul}, das von nach
Zwecken handelnden Menschen hervorgebracht und gepflegt
worden ist.

Indessen auch wer sich von einem solchen Hintergedanken
entfernt wissen darf, ja vielleicht zur Kultur iiberhaupt ein
Fragezeichen bereit hat und keineswegs zu den Kulturglédubi-
gen zu zihlen ist, erwartet, wenn er das Buch eines Kultur-
historikers etwa iiber das alte Aegypten aufschligt, Belehrung
auch iiber die Religion der alten Aegypter zu finden. Ist nicht
aus dieser Erwartung zu folgern, dafl auch er die Religion als
ein Moment der Kultur einschitzt? — Vielleicht doch nicht.
Dies zwar, daBl es berechtigte Gesichtspunkte gibt, unter denen
die Religion mit Wissenschaft, Kunst, Recht, Wirtschaft usw.
zusammenzudenken ist, soll nicht bestritten werden; zu fragen
aber bleibt, ob diese Gesichtspunkte erschopfen und es sich
darum rechtfertigt, die Religion der Kultur als einem sie mit-
umfassenden Begriff unterzuordnen. v

Was da zunidchst den Kulturhistoriker angeht, der in sein
Buch iiber das alte Aegypten auch die dgyptische Religion ein-
bezieht, so ist zu sagen, daBl ohne solche Einbeziehung weder
die Stellung des Konigs, noch die Begréibnissitten, noch die
bildende Kunst, noch die Literatur verstindlich zu machen
wiren. Der Kulturhistoriker kann und darf die Religion nicht
iibergehen. Doch wird er sie in seiner Darstellung weder ver-
teidigen noch bekédmpfen —: er handelt von ihr nicht um ihrer
selbst willen, sondern wegen ihrer Relationen zu anderen Sphé-
ren des Liebens, — wie er iibrigens auch nicht die Aufgabe hat,
die Kunstgeschichte, Rechtsgeschichte, Wirtschaftsgeschichte
usw. zu ersetzen: wie die Religion kommen fiir ihn auch die
anderen Gebiete der geschichtlichen Entfaltung nur in ihrer
Bedeutung fiir das Ganze der eigentiimlichen Lebensgestaltung
und folglich nur in ihren Wechselbeziehungen in Betracht. In

1 Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft (Freiburg, Lpz. u. Tiibin-
gen, Mohr 1899) 20, 21.



302 F. Medicus, Religion und Kultur

seinen Begriff der Kultur braucht er die Religion durchaus
nicht einzubeziehen; um aber die Kultur zu charakterisieren,
mull er von ihr sprechen. Doch die Priifung ihrer Substanz ist
nicht seine Sache: nicht die Frage «quid iuris?>, nur die Frage
«quid facti?» geht ihn an. Fiir unser Thema aber ist die uni-
verselle Weite des kulturgeschichtlichen Aspekts, der nicht nur
erlaubt, sondern verlangt, dal in den Zusammenhingen des
menschlichen Lebens die Religion mitberiicksichtigt werde,
darum bedeutsam, weil sie die beste Stiitze der Kulturgldubig-
keit ist.

An das, wag unverkennbare Grenzen und mithin keine uni-
versale Weite hat, kann mit Zuversicht nur im Rahmen eines
Allgemeineren, Griferen geglaubt werden. In Schillers «Tell»
gibt Werner Stauffacher dem Glauben an «ewige Rechte» star-
ken Ausdruck; aber er lift sie «droben hangen unverduferlich
und unzerbrechlich wie die Sterne selbsty; vom Himmel will er
sie getrosten Mutes herunterholen: sein Glaube an das Recht
ist umfaflt von seinem Glauben an den Himmel. — Anders liegt
es schon beim Glauben an die Wissenschaft: denn diese méchte
grundsitzlich alles vor ihr Forum ziehen. Bei ihr ist es nicht
wie beim Recht einem jeden sofort klar, dal} es einiges gibt, das
nicht in ihren Bereich fillt, daBl sie darum Grenzen hat. Und
deshalb kann es geschehen, daf an sie ohne Einschrinkung ge-
glaubt wird — daB man die ganze Gestaltung seines Liebens auf
Wissenschaft baut — dall man auf seine «wissenschaftliche
Weltanschauungy stolz ist. — Vollends die Kultur. Sie hat vor
der Wissenschaft den Vorzug des noch weiteren Horizonts:
die Versuchung, keine Schranke zu sehen, ist hier noch griéfer.
So diirfen wir uns nicht wundern, dafl es Kulturgliubige gibt.

«Wir alle werden im Glauben geboreny, hat Friedrich Hein-
rich Jacobi gesagt?, und Fichte hat es wiederholt.® Aber wie
ein jeder den Glauben, in den er hineingeboren ist, erlebt und
wie er ihn hegt und pflegt, das ist in seinen Anfingen gnédiges
oder ungnidiges Geschick und wird danach Sache der person-
lichen Verantwortung. Allen Menschen gemeinsam ist hier
nichts als der Glaube an die Werlunterschiede von Wahr und
Falsch, von Gut und Bése, von Schon und HéBlich, von Ge-
recht und Ungerecht — der Glaube, der den Menschen zum ver-

2 WW. IV/T 210. 3 S.W. IT 255.



F. Medicus, Religion und Kultur 303

niinftigen Wesen macht. « Wir haben nicht die Vernunft, son-
dern die Vernunft hat unsy: in Frageform auch ein Wort Jaco-
bis*, in gesteigerter Erkenntnis aufgenommen von Schelling. ®

Der Glaube an die Werte, in den wir hineingeboren sind
und mit dem wir der Vernunft angehoren, sucht konkrete Ziele:
er sucht dag Wahre, das Gute, das Schone, das Gerechte bei den
Inhalten des Lebens, das dem einen so, dem andern anders be-
schieden ist — dem einen so, dem andern anders gerit. Sind es
endliche (wenn auch grofle) Ziele, an die sich der Glaube heftet,
so gibt es keine Gewéhr fiir seine Unerschiitterlichkeit. Am
Ende wohl eines jeden groflen Krieges kommt es vor, dall sich
Angehorige des besiegten Staates in Verzweiflung den Tod
geben: sie haben an ihren Staat geglaubt, in dem ihm geweihten
Dienst die Erfiillung ihres Lebens gesucht. Nun erscheint ihnen
ihr Leben sinnlos. — Wenn zwei Menschen die Ehe eingehen,
so glauben sie an einander. Auch dieser Glaube kann enttéiuscht
werden, und die Enttiuschung kann eine furchtbare Tragodie
sein. — Aber wie ist’s mit dem Glauben an die Wissenschaft?
Ist sie ein endliches Ziel? Insofern, als sie nicht zu Ende kom-
men kann, ist sie es nicht. Aber sie ist doch nicht allumfassend:
sie ist ein Gebiet des Kulturlebens neben anderen Gebieten!
So kann es doch geschehen, dafl einem, der in jugendlicher Be-
geisterung in der wissenschaftlichen Forschung die sinnvolle
Erfiillung seines Daseins gesucht hatte, sogar trotz bedeutenden
Erfolgen seine Existenz und wohl das Leben iiberhaupt nach
Jahren nur noch schal und leer vorkommt. Und wie steht es
um die Kulturgldubigen? Wenn schon die Wissenschaft inso-
fern unendlich heilen mul}, als die Moglichkeiten, sie zu for-
dern, nie abbrechen kiénnen, so gilt das von der Kultur nicht
nur in all ihren Entfaltungsrichtungen als solchen, sondern
auch hinsichtlich der wechselnden Beziehungen, die sich zwi-
schen ihnen einstellen. In unseren Tagen kimpft z. B. eine
intellektualisierte Kunst um die Herrschaft; in der Zeit der
Romantik héitte man eher von einer dsthetisierten Wissenschaft
sprechen kénnen. Zu Ende kénnten die Kulturbewegungen nur
etwa durch eine Katastrophe kommen, die von aullen herein-
briache (und das wéire fiir unser Thema ohne Belang): die

* WW. IV/II 152; vgl. 1T 313. 5 8. W. I/VII 149.



304 F. Medicus, Religion und Kultur

Kriifte, von denen sie leben, dringen iiber jedes erreichte Ziel
hinweg. Umfaft aber die Kultur den Menschen ganz? Liegt in
ihr der letzte, der ganze Sinn des Lebens? Ist die Wahrheit,
um die in ihr gerungen wird, auch endgiiltig die Wahrheit?
Nein! Die Lehren der Wissenschaften wandeln sich. Und es
wandeln sich die sittlichen und die dsthetischen Anschauungen
und die Rechtsordnungen. Was in den Kulturbewegungen er-
reicht wird, ist endlich. :

Auf der letzten Seite seines ersten Hauptwerkes, der
«Grundlage der gesamten Wissenschaftslehrey, charakterisiert
Fichite die Erfolge, die in der Kulturarbeit gewonnen werden:
«Die Harmonie ist da, und es entsteht ein Gefiihl des Beifalls,
das hier ein Gefiihl der Zufriedenheit ist, der Ausfiillung, volli-
gen Vollendung, das aber nur einen Moment, wegen des not-
wendig zuriickkehrenden Sehnens, dauert.» ® Elf Jahre spiter
schildert er in der «Anweisung zum seligen Lebeny die ruhe-
lose Nichtigkeit aller Versuche, in der Welt das Ziel zu finden.
Die Schilderung schlieBt: «Und so irret denn der arme Ab-
kommling der Ewigkeit, . .. immer umgeben von seinem himm-
lischen Erbteile, nach welchem seine schiichterne Hand zu
greifen blofl sich fiirchtet, unstet und fliichtig in der Wiiste
umher, allenthalben bemiiht sich anzubauen; zum Gliick durch
den baldigen Einsturz jeder seiner Hiitten erinnert, dal er
nirgends Ruhe finden wird als in seines Vaters Hause.» 7 «In-
quietum est cor nostrum, donec requiescat in te», hat es schon
in Augustins Confessionen® gelautet. Mit massiven Worten
hatte Tertullian verkiindet, dal menschliche Mafle, Gesichts-
punkte des Kulturmenschen, nichts fiir das Ewige besagen:
«Crucifizus est Dei filius; non pudet, quia pudendum est. Et
mortuus est Dei filius; prorsus credibile est, quia ineptum est.
Bt sepultus resurrexit; certum est, quia impossibile est.»>® Der
menschlichen Urteilskraft war damit, wo letzte, wesentlichste
Wahrheit in Betracht kommt, die Glaubwiirdigkeit aberkannt.
Die gewaltigste Verurteilung aller irdischen Interessen sprach
dann der alternde Augustinus in der Entgegensetzung der
civitas Dei gegen die civitas terrena aus. Uns ihnen zu ent-
ziehen ist freilich unmdoglich; aber sie wiirden unsere Seelen
zerstoren, wenn wir die Ziele unseres Lebeng bei ihnen suchen

6 S.W.1328. 7 S.W. V 409. 5T 1. ? De carne Christi 5.



F. Medicus, Religion und Kultur 306

wollten. Nur mit stindigem Vorbehalt — salva pietate ac reli-
gione ** — vermdgen wahre Christen, in der civilas terrena den
Interessen der Kultur dienend, zu leben. Angehéren kénnen
sie ihr nicht. — : :

In ungezihlten Variationen hallt das durch die Jahrhun-
derte hindurch. In einem nun schon etwas mehr als hundert
Jahre alten, aber noch recht wirksamen Buche hat sich Kierke-
gaard mit der bekannten Lehre des Aristoteles beschiftigt,
durch Furcht und Mitleid erbringe die Tragodie eine Reinigung
(kédapoig) dieser Affekte. Kierkegaards Interpretation des
etwas dunklen griechischen Wortlauts ist beachtlich: Aristo-
teles «setzt voraus, dal der Zuschauer affizierbar sei. Die
Tragodie hilft der Affizierbarkeit des Zuschauers nach, indem
sie @bBog und &\eog erweckt; und sie befreit dann wieder den so
affizierten Zuschauer von dem Egoistischen, so daB er sich in
das Leiden des Helden verlieren, sich selbst in dem Helden ver-
gessen kann ... Furcht und Mitleid werden in ihm von allen
niedrig-egoistischen Bestandteilen gereinigty.!* Aristoteles ist
Repriasentant einer kultivierten Haltung, und Kierkegaard
zeigt in dem, was er iiber ihn sagt, daB er diese gut versteht.
Aber ihm ist es nicht um Férderung der Kultur zu tun; sondern
er will zeigen, wie diese auch in ihren edelsten Gestalten klein
wird vor der Religion. Kaum zwei Seiten nach den zitierten
Sétzen stellt er der isthetischen Katharsis die religidse ent-
gegen, und nun wechselt die Redeweise: «Die dsthetische Hei-
lung besteht darin, dafl dag Individuum, indem es sich in den
dsthetischen Schwindelzustand hineinstiert, vor sich selbst ver-
schwindet: wie ein Staubkorn, ein Atom, das in dem gemein-
samen Los aller Menschen und der Menschheit mit in den Kauf
geht; verschwindet als ein einzelner, unendlich unbedeutender
Ton in der sphérischen Harmonie des Daseins. Die religiose
Heilung besteht umgekehrt darin, dal die Welt, Jahrhunderte,
Generationen, Millionen von Zeitgenossen als eine verschwin-
dende Grole erkannt wird, Jubel und Akklamation und dsthe-
tische Heldenehre als verwirrende Zerstreuung, das Fertigsein
als ein gauklerisches Blendwerk: so dafl das einzige, das zu-
riickbleibt, das Individuum selbst ist, dieses einzelne Indivi-

1 19, 17.
1t Stadien auf dem Lebensweg (Jena, Diederichs 1922) 426/27.

20



306 F. Medicus, Religion und Kultur

duum, das in seinem Gottesverhiltnis unter die Frage gestellt
wird: ,schuldig? nichtschuldig?’y **

Der Gegensatz von Kultur und Religion ist hier in ein-
drucksméchtigen Worten dargelegt. Freilich, soeben noch hat
Kierkegaard gezeigt, wie sehr er auf dié herangezogene Lehre
des alten Philosophen einzutreten weif. Aber indem er nun an
ihr die der religiosen Heilung entgegengesetzie Weise zu de--
monstrieren unternimmt, spricht er von dem selbstvergessenen,
der egoistischen Gefiihle entledigten Zustand des Theaterbe-
suchers als einer «#sthetischen Heilungy, — womit das Wort
kddapoig denn doch recht tendenziés und dem Sinn, den es bei
Aristoteles hat, gar nicht entsprechend iibersetzt ist. Aber der
Gegensatz ist nun wirkungsvoll unterstrichen. Wirkungsvoll
wenigstens, solange der Leser nicht daran denkt, dall hier so
Ungleiches verglichen wird, dafl das scheinbare tertium com-
parationis — die Heilung — in Wahrheit gar kein solches ist:
die Auffiihrung einer Tragidie kann nicht mehr als eine vor-
iibergehende Erschiitterung bringen; im besten Falle 148t sie
etwas zum Nachsinnen zuriick; bei dem in seinem Gottesver-
hiltnis unter die Frage <schuldig? nichtschuldig?» gestellten
individuellen Menschen aber handelt es sich um das ganze
Leben. Der Lutheraner Kierkegaard hat die erste der 95 Wit-
tenberger Thesen gewifl gekannt und ihr gewill zugestimmt:
«Dominus ac redemptor noster Jesus Christus cum diceret
,poenitentiam agite!l’, totam mnostram vitam poenitentiam esse
voluit.» Ein von Kierkegaard deutlich beeinfluliter zeitgenossi-
scher Theologe (Eduard Thurneysen) hat geschrieben: «Siinde
ist nicht nur dies oder jenes Verkehrte, das wir tun, sondern
die verkehrte Richtung, in der unser ganzes Leben auf Erden
verlauft.»> ** Wie bei Augustinus ist die Religion als dag Ge-
richt iiber die Kultur verstanden.

Indessen hat es in der Geistesgeschichte seit uralten Tagen
auch nicht an denen gefehlt, die iiber das Verhiltnis von Re-
ligion und Kultur die genau entgegengesetzte Beurteilung aus-
gesprochen und die Religion vor den Richterstuhl der Kultur
gefordert haben. Nicht blof mit den Waffen des Verstandes ist
gegen die Religion gekdmpft worden: auch im Namen der Moral,

12 A a. 0. 428.
8 Zwischen den Zeiten I (Miinchen, Chr. Kaiser 1923) 53.



F. Medicus, Religion und Kultur 307

die die Freiheit des Gewissens verlange und keine Beugung
unter einen Willen Gottes zulasse, wird sie abgelehnt. Das
Intellektuelle und das Moralische zusammenkniipfend hat
Nietzsche gesagt, es sei «nicht genug Liebe und Giite in der
Welt, um noch davon an eingebildete Wesen wegschenken zu
diirfen». ** Auch das Aesthetische hat er herangezogen: «Jetzt
entscheidet unser Geschmack gegen das Christentum, nicht
mehr unsere Griinde.» ** Im selben Buche, der «Frohlichen
Wissenschafty, ist ein Abschnitt dem «Miflingen der Refor-
mationeny gewidmet. Da ist zu lesen: «Es spricht fiir die h6here
Kultur der Griechen selbst in ziemlich frithen Zeiten, daf
mehrere Male die Versuche, neue griechische Religionen zu
griinden, gescheitert sind; es spricht dafiir, dafl es schon friih
eine Menge verschiedenartiger Individuen in Griechenland ge-
geben haben mulf}, deren verschiedenartige Not nicht mit einem
einzigen Rezepte des Glaubens und Hoffens abzutun war. Py-
thagoras und Plato, vielleicht auch Empedokles, und bereits
viel friiher die orphischen Schwarmgeister, waren darauf aus,
neue Religionen zu griinden; und die beiden Erstgenannten
hatten so echte Religionsstifter-Seelen und -Talente, dal man
gich tiber ihr Mifllingen nicht genug verwundern kann: sie
brachten es aber nur zu Sekten ... Dafl Luthers Reformation
im Norden gelang, ist ein Zeichen dafiir, dall der Norden gegen
den Siiden Europas zuriickgeblieben war und noch ziemlich
einartige und einfarbige Bediirfnisse kannte; und es hiitte
iiberhaupt keine Verchristlichung Europas gegeben, wenn nicht
die Kultur der alten Welt des Siidens allmihlich durch eine
iiberméfige Hinzumischung von germanischem Barbarenblut
barbarisiert und ihres Kultur-Uebergewichtes verlustig gegan-
gen wire.y ' Hier hilt die Kultur Gericht iiber die Religion, —
und Nietzsche hatte Befugnis, in ihrem Namen zu sprechen,
wenn auch gewill die Kultur unméglich mit einem Représen-
tanten erschopfend zu charakterisieren ist. Im Zarathustra-
Buche steht: «Es ist eine Schmach, zu beten! nicht fiir Alle,
aber fiir dich und mich, und wer auch im Kopfe sein Gewissen
hat.» ** Nicht Alle kénnen kultivierte Menschen sein, und der

12 Menschliches, Allzumenschliches I, Nr. 129.
15 Die frohliche Wissenschaft, Nr. 132. 16 A.a.O, Nr.149.
17 Dritter Teil, Von den Abtriinnigen.

20*



308 F. Medicus, Religion und Kultur

kulturell Schwache braucht religiosen Glauben. ¢«Der Sklave
will Unbedingtes», lautet in einem gegen das Christentum ge-
richteten Zusammenhang (in «Jenseits von Gut und Bdse» *®)
ein aristokratisches Wort.

Aber miissen denn Religion und Kultur Feinde sein? Wohl
laBt sich vom religiésen Standpunkt aus auf jeden Vorwurf
etwas entgegnen. Aber auch die Religionsfeindschaft kann sich
verteidigen. Es wire schwerlich einem Pfarrer gelungen,
Nietzsche so in die Enge zu treiben, dafl er die Waffen gestreckt
und zu ihm iibergetreten wére. Hitte ein Pfarrer es versucht,
80 hiétte er doch nur Grund gefunden, sich des Wortes zu er-
innern, das Jesus bei Johannes (6, 44) sagt: «ls kann niemand
zu mir kommen, wenn ihn der Vater nicht zieht.» Worauf
Nietzsche seinen Zarathustra ironisch bestitigend sagen lassen
konnte: «Liag es an unsern Ohren, warum gab er uns Ohren,
die ihn schlecht horten? War Schlamm in unsern Ohren, wohl-
an! wer legte ihn hinein?» Und weiter in offenbarem Gedenken
an Rom.9: «Zu Vieles miliriet ihm, diesem Topfer, der nicht
ausgelernt hatte! Dal er aber Rache an seinen T6pfen und Ge-
schopfen nahm, dafiir daf sie ihm schlecht gerieten, — das war
eine Siinde wider den guten Geschmack ...»*

Es ist ein dialektischer Gegensatz, der sich in der Unbeend-
barkeit des Hin und Her zwischen Religion und Kultur duBert.
Und der SchluBl, der daraus gezogen werden muf}: auf beiden
Seiten ist Recht. Es ist darum zu wiinschen, dafl sie einander
verstehen und einander gelten lassen. Aber das ist leichter ge-
wiinscht als ausgefiihrt. Ihren Zwist diirfen wir nicht bescho-
nigen: er beruht auf einer formellen Verwandtschaft ihrer
Ziele, auf dem wuniversalen Anspruch beider. (Nur wo eine der
beiden Michte schwach ist, ist von diesem Anspruch nichts zu
merken.) Doch, was ist das Unterscheidende?

Wenn wir den Begriff der Kuliur zu bestimmen suchen,
brauchen wir Beziehung auf Kulturwerte, allgemeingiiltige
Werte. Die Werte sind Ideen: sie weisen in eine Richtung, be-
stimmen aber nichts Konkretes. Darum braucht das Kultur-
leben das Recht eigener Entscheidung, Freiheit, Ungebunden-
heit der personlichen Leistungen und Versuche. Wenn in
seinen Gebieten Dogmen nach Herrschaft verlangen, so sind

18 Nr. 46. 19 Vierter Teil, AuBer Dienst.



F. Medicus, Religion und Kultur 309

sie Hemmungen — und sicherlich vom Uebel, wenn das Ringen
um ihre Ueberwindung zum Verbrechen gestempelt wird. Das
Dringen der Kulturbediirfnisse vertrigt keine einengenden
Vorschriften. Wo es durch solche gefesselt wird (so im natio-
nalsozialistischen Deutschland, so im heutigen Ruflland), muf}
die Kultur leiden. Unaufhorlich erneuert sich deren Aufgabe:
die Gestaltung der daseienden Welt, in der lebenswertes Lieben
moglich werden soll.

Im religiésen Erleben aber ist das Entscheidende Weltiber-
legenheit. Nicht notig ist, dall ein dualistisches Weltbild zu-
grunde liegt. Spinoza war Monist. Aber seine Ethik gipfelt als
solche in dem Idealbild des homo liber, des von den in die Welt
bindenden Leidenschaften nicht gefesselten, die Géttlichkeit
des Seins erkennenden und darum der Liebe Gottes gewissen
Menschen. — Alles Miithen um Werte gehort der Welt an, und
hier bleibt es im Unzulédnglichen. Denken wir Gott als den uns
nach unserm Verhiltnis zu den giiltigen Werten richtenden, so
ist jimmerliches Versagen unser Teil: wir kéonnen nicht vor
ihm bestehen. Da aber gilt 1. Joh. 3, 19{.: «Daran [nidmlich an
der Bewidhrung unseres Liebeswillens] erkennen wir, dafl wir
aus der Wahrheit sind, und wir kénnen unser Herz in Ruhe
bringen, weil, wenn auch unser Herz uns verklagt, Gott grofler
ist als unser Herz und alles erkennt.» Gott erkennt alles, er
schaut in die letzte Tiefe. In Friedrich Biichsels Kommentar
zu den Johannes-Briefen *° ist, dies zu illustrieren, auf Ev. Joh.
21,17 hingewiesen: in Petrus ist trotz allem, trotz der Ver-
leugnung seines Herrn, das Letzte, Innerste die Liebe, die er
zu ihm hat. Darin hat auch Kierkegaard recht, dafl er das vollig
Individuelle unseres «Gottesverhéltnissesy betont. Im Kuliur-
leben kommt es darauf an, wie wir zu den allgemeingiiltigen
Werten stehen, und die Kulturgemeinschaften formen sich
(auch wo sich ihre Organisationen nach grofien Persénlich-
keiten nennen: Mozart-Gesellschaft, Goethe-Gesellschaft usw.)
durch die vereinigende Kraft, die von der Allgemeingiiltigkeit
der Werte ausstrahlt. Auch die Religion ist Gemeinschaftsan-
gelegenheit: auch durch sie wissen sich die Menschen einander
verbunden; aber verbunden nicht durch ein in der Gestaltung
der weltlichen Angelegenheiten anzustrebendes Ziel, sondern

20 Leipzig, Deichert 1933, 58 {.



310 F. Medicus, Religion und Kultur

durch das Individuellste, Innerste des personlichen Seins: das
Verhiltnis zu Gott. Darum macht sich hier sofort eine Storung
des Zusammengehorigkeitsbewulitseins bemerklich, wenn sich
das Gefiihl regt, daB der andere es anders meint, als man selber
es meinen mochte. Und darum die in den Religionsgemeinschaf-
ten so hdufige Neigung zur Verketzerung, wie auch anderseits
das Bediirfnis nach einer Dogmatik: in dieser ist, soweit das
geschehen kann, festzulegen, wie das Verhéltnis des Menschen
zu Gott beschaffen sein mul}, was ein jeder zu glauben hat —
auf welchen Glauben die Menschen, alle Menschen zu verpflich-
ten sind. Die Idee der Glaubenseinheit geht aus den Wesens-
notwendigkeiten der Religion hervor. Wogegen die Kultur von
der Ueberzeugung gedeiht, dall die Gegenséitze es sind, die sie
lebendig halten und zu immer neuen (und so die Relativitit
alles Geschichtlichen bezeichnenden) Hohen leiten.

Aber die Dogmatik — und von jeder heiligen Schrift gilt
dasselbe — kann nicht mehr sein als der Versuch, in mensch-
liche Worte zu pressen, was als ein das BloBmenschliche Trans-
szendierendes erlebt worden ist. Daher hat jede Dogmatik, jede
heilige Schrift auch eine weltliche, eine menschlich bedingte
Seite, und auf sie hin angesehen ist sie ein Kulturprodukt, das
den Charakter seiner Zeit hat, wenn es auch durch seinen Ge-
halt iiber alle Zeit und alle Kultur hinausweist. Jenes Erleben,
das das BloBmenschliche transzendiert, wird unter geschicht-
lich bedingten, in den verschiedenen Epochen und bei den ver-
schiedenen Volkern verschiedenen Verhiltnissen empfangen,
und darum gibt es recht verschiedene dogmatische Liehren —
ja verschiedene Religionen. Wie es eben auch verschiedene Kul-
turen gibt. Die Idee der Glaubenseinheit, obwohl im Wesen der
Religion selbst begriindet, wird in der Menschheitsgeschichte
doch mit Unvermeidlichkeit in deren Problematik verstrickt:
der Islam versteht sie anders als die romische Kirche.

Dem Kulturleben ist die Mehrheit von Kulturen und Reli-
gionen interessant als Quelle, an der es sich bereichern kann.
In mehreren Kulturen zu Hause sein ist herrlich. Dem religios
Begeisterten erscheinen die anderen Religionen eher als Mis-
sionsgebiete. Ob mit ausdriicklichem Bewufitsein oder ohne daf}
er selbst darum weil}, hat er das Gefiihl, daBl auf der ganzen
Erde ein Glaube die Menschen vereinigen sollte. Seine Ueber-



F. Medicus, Religion und Kultur 311

zeugung sollte alle beseligen. Aber die Problematik dieses
frommen Wunsches zeigt, wie notig dem religiosen Leben
die Kultur ist. Kultur hilt sich dem Verstindnis fiir die. Ver-
schiedenheiten offen, die die Interpretationen der religitsen
Erfahrungen trennen, — sie gibt Ueberlegenheit iiber ein ge-
schichtsloses und deshalb allzu naives Verstehenwollen des
Gegensatzes Wahr-Falsch (der nur im Gebiet des Objektiven
ein eindeutiges Recht hat). Versuche man einen Augenblick,
sich einen Reprisentanten der Religion vorzustellen, der zur
Kultur iiberhaupt kein Verhiltnis hiitte: er wire ganz unmég-
lich. Schon die Sprache, in der er sich auch nur mit sich selbst
zu verstindigen hétte, gehort der Kulturwelt an. Und falls er
in einer heilig geachteten Ueberlieferung steht, hat diese in der
Kultur die Voraussetzungen, durch die sie auf ihn gekommen
ist. Und wenn ihn seine Religion mit anderen Menschen ver-
bindet, so steht jede Moglichkeit des Kontaktnehmens unter
kulturellen Voraussetzungen. (Auch das oft gering geschitzte
Gebiet des Aesthetischen hat gerade hier bedeutsame Rechte:
denn nur in symbolischer Redeweise kann von den Inhalten
des religiosen KErlebens gesprochen werden. «Objektivitéity
suchen — vielmehr behaupten und damit das Symbolische ver-
kennen ist das MifBlverstindnis, das den Orthodoxien immer
wieder unterlduft.)

Aber auch der Kultur ist die Religion notig. Dies so sehr,
dall auch stirkst betonte Glaubenslosigkeit gar nicht moglich
ist, ohne daB ein religioses Moment mitwirkte. Nietzsches Zara-
thustra 1daft sich vom letzten Papst «den IFrémmsten aller
Derery nennen, «die nicht an Gott glauben».* Johannes M.
Verweyen, der in einem deutschen Konzentrationslager Gestor-
bene, der unstet, aber mit heiller Leidenschaft die Wahrheit
gesucht hat, hat «Gebete eines Gottloseny ?* verdffentlicht. —
Mit tiefer Einsicht hat Paul Tillich erklart, <dal eine profane
Kultur wesenhaft so unmdéglich ist wie Atheismus, weil beide
ein Element von Unbedingtheit voraussetzen und beide etwas
ausdriicken, das uns unbedingt angehty.* Wo immer uns et-

21 Vierter Teil, Auler Dienst.

22 Bonn, Rohrscheid, Zweites bis drittes Tausend 1922.

2 Zwei Wege der Religionsphilosophie, in dem Sammelwerk «Natur
und Geist> (Erlenbach-Ziirich, Rentsch 1946) 227.



312 F. Medicus, Religion und Kultur

was «unbedingt angeht», da sind wir religiés angesprochen ...
Unbedingt geht uns alle die Wahrheit an. Tillich sagt: «Der
tiefste Zweifel kann die Voraussetzungen des Zweifels nicht
untergraben, ndmlich das Gewahrwerden von etwas Unbeding-
tem.» ** Dann aber auch: «Es ist die Gefahr jeder Verkérperung
des Unbedingten, daB es etwas Bedingtes, ein Symbol, eine Ein-
richtung, eine Bewegung, religios oder profan, zu unbedingter
Giiltigkeit erhebty » — die Gefahr, daB etwas der Kultur An-
gehoriges, in ihr, durch sie Bedingtes, fiir religios verbindlich
ausgegeben wird und darum auf diejenigen, die «auch im Kopf
ihr Gewissen habeny, abstoflend wirkt. Die Kultur braucht
Freiheit, sie kann keine Fesseln dulden. Religion hat zu ihrem
Gehalt das Ueberzeitliche, das der Zeit Ueberlegene, im Wech-
sel der Zeiten zum Beharren Bestimmte. Deshalb die grofie
Gefahr, dafl auch Ueberaltertes fiir ein Wesentliches genommen
und damit ebensosehr das Religiése verkannt, ja verfilscht, wie
dem Kulturgeist ein Aergernis gegeben wird.

Das Kulturleben bleibt in Relationen gebunden. Ihm ist das
Unbedingte etwas Negatives, ndmlich den in Beziehungen sich
auswirkenden Funktionen nicht Erreichbares. Religiose Ge-
wiBheit ist Gewilheit des Unbedingten, dem Menschen iiberall
dort sich offenbarend, wo ihn etwas unbedingt angeht. Immer
ist dann der ganze Mensch in Anspruch genommen, niemals
blof eine einzelne Funktion seines bewullten Lebens.

Unter diesen ist eine unpersonlich — der Verstand. Seine
Unpersonlichkeit ist seine Stdrke und seine Schwiiche. Seine
Stirke: die Erkenntnisse, die er erbringt, gelten vom Objekt
und fordern darum allgemeine Zustimmung. Der Pythagorei-
sche Lehrsatz sagt jedem, der ihn zu verstehen vermag, das
gleiche. Was uns dagegen ein Literarhistoriker zu vermitteln
hat, ist nicht blofe Verstandessache: zu Lessing, zu Goethe
hat der Einzelne sein in solcher Ausprigung nur ihm eigenes,
sein personliches Verhéltnis. Der Forscher, der sich iiber einen
Dichter duBert, darf hoffen, andere in ihrem Verstindnis zu
fordern, indem er sie zur Auseinandersetzung anregt; wie weit
sie ihm folgen wollen und kénnen, mufl er ihnen iiberlassen,
und auch der engste Anschlufl kann keine volle Uebereinstim-
mung sein. Alle geistigen Funktionen auler dem Verstand sind

M A a. 0. 228 % A.a. 0. 228/29.



F. Medicus, Religion und Kultur 313

persénlich; in ihnen wirkt sich das Unvertauschbare eines
jeden individuellen Menschendaseins aus und zwar derart, dal
das ganze bis zu diesem Augenblick gefiihrte Leben die Grund-
lage ist, die das Neue, auch wenn es ihr widerspricht, mithe-
stimmt. Objektivitdt (im genauen Sinne des Wortes) gibt es hier
nicht, wohl aber eine Héhe der Zeit und eine Hdhe der person-
lichen Méglichkeiten. Das Subjektive braucht kein bloff Sub-
iektives zu bleiben: die Kulturgemeinschaft verlangt nach dem
Geltenden, dem sich in der jeweiligen Epoche mit Grund Be-
hauptenden. — Die Stiirke des Verstandes war die Objektivitét
seiner Erkenntnisse; seine Schwiche ist die Beschrianktheit auf
diese (die er sich ungern eingesteht). Dem personlichen Leben
leistet er Hilfsdienste: vom Wesentlichen ist er ausgeschlossen.
Verstandesheweise fiir das Sein Gottes sind notwendig unge-
niigend: Gott hat keine objektive Existenz. Nur personliches
Erleben gibt Gewillheit von ihm.

Lange vor Kant war schon Pascal zu der Einsicht gekom-
men, dall Gott fiir den Verstand unerreichbar ist. Er hat mit
Bezug auf das Verhiltnis des Menschen zu Gott von der Un-
vermeidlichkeit einer Wette gesprochen. «Il faut parier.» Wir
miissen entweder fir Gott oder gegen ihn wetten. Wiahlen wir
Gott, so haben wir alles zu gewinnen, nichts zu verlieren. *¢
In unseren Ohren tonen die Worte, zumal wenn sie aus dem
Zusammenhang gerissen werden, leichtfertig; doch sind sie
keineswegs so gemeint. Was gemeint ist, sagt Emil Brunner,
wenn er vom Glauben als einem Wagnis spricht.? — Um auch
dies nicht ungesagt zu lassen: vom «Wagnis des Glaubensy
spricht auch Tillich; aber bei ihm hat das Wort eine andere
Bedeutung: es bezieht sich nicht auf das Religidose des Glau-
bens, sondern auf dessen geschichtlich bedingte Gestalt, auf
das Besondere, das ihm in einer Konfession oder wohl auch in
einer Richtung innerhalb dieser Konfession eigen ist.?*® Ein
Wagnis also von untergeordneter Bedeutung, das zumeist —
die Anhéinger Ramakrishnas moégen auszunehmen sein?» —
dem Neugeborenen von seinen Eltern aufgetragen wird.

% (Euvres complétes (Paris, Hachette 1858) I 303—05.

27 Zwischen den Zeiten VI (1924) 46.

28 Zwei Wege der Religionsphilosophie 227 {.

2% Vgl. Swami Vivekananda, Vedanta Philosophy at the Harvard Uni-
versity (Calcutta, Udbodhan Office 1920) 18 {.



314 F. Medicus, Religion und Kultur

Die Ausfithrungen Pascals, die hier interessieren, sind von
Sitzen iiber die Unmdoglichkeit einer Verstandesentscheidung
eingerahmt. In dhnlichem Sinne sagt Brunner: «Der Philosoph
muB es, als solcher, unentschieden lassen, ob die Behauptung
des Glaubens der hochste Sinn oder der vollendete Unsinn sei»;
aber er 148t den Satz folgen: «Der Sinn des Menschen ist Gottes
Logos.» ** Bei Pascal ist zu lesen: «Le ceeur a ses raisons, que
la raison ne connoit point... C’est le ceeur qui sent Dieu, et non
la raison. Voild ce que c’est que la foi: Dieu sensible au ceeur,
non & la raison.» * Gott im «Herzen», im Zentrum des ganzen
Menschen sich erweisend, nicht im blofien Verstand. Diesen
letztzitierten Worten Pascals ist wohl zuzustimmen (der para-
doxen Formulierung werden wir gerecht, wenn wir raison das
eine Mal mit «Grund», das andere Mal mit «bloBer Verstand»
iibersetzen). Brunners Formulierungen gehen insofern etwas
weiter, als er von der Philosophie verlangt, dal sie dem «auto-
ritativen Gottesworty gegeniiber zu «schweigeny habe. ** Allein
mit dieser Forderung weckt er die Erinnerung an Kants Wort
aus der «Grundlegung zur Metaphysik der Sitten»: «Selbst der
Heilige des Evangelii mufl zuvor mit unserem Ideal der sitt-
lichen Vollkommenheit verglichen werden, ehe man ihn dafiir
erkennt... Woher haben wir den Begriff von Gott als dem
hochsten Gut? Lediglich aus der Idee, die die Vernunft a priori
von sittlicher Vollkommenheit entwirft . ..» % Wer davon iiber-
zeugt ist, dall philosophische Besinnung den ganzen Menschen
angeht (und nicht blof den Verstand), wird vor einer als
fremd ** empfundenen Instanz nicht schweigen. Wenn er Reli-
gion hat, so kann er sie nicht von seiner Philosophie, die ihn
doch ganz erfiillt, unberiihrt bleiben lassen; er kann keine ihn
ganz beanspruchende Entscheidung treffen — kein seine ganze
Menschlichkeit angehendes «Wagnisy auf sich nehmen, ohne
daBl sein philosophisches Gewissen mit dabeizusein fordern
miifite. Und dieses ldft sich auf kein solches «Wagnisy ein.
Philosophie verlangt klare Sicht. Sie ist ein Stiick Kultur. Aber
Kultur soll vor der Religion nicht kapitulieren, sondern sie ver-
stehen. Sie verstehen in ihrer Ueberlegenheit iiber alles, was
Kultur zu geben vermag.

Ziirich. Fritz Medicus.

30 A.a.0. 3t A a.0. 1 360. 32 A.a.0. VI 45.
3 8. W. (Hartenstein 1867/68) IV 256 f. M Vgl Gen. 22, 1 u. 2.



	Religion und Kultur

