
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 4

Artikel: Calvin und der Humanismus : ein Buch von Josef Bohatec über Budé
und Calvin

Autor: Lerch, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877495

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


284 D. Letch, Calvin und der Humanismus

Freiheit des Menschen durch die Sünde weder negiert, noch
durch die Vergebung etwas wiederhergestellt wird.

Das Kreuz Christi ist also wohl eine wichtige Appellationsinstanz,

wenn es um die Freiheit des Menschen geht; es zeigt
uns wohl Gott in seiner ganzen Souveränität, derer sich die
menschliche Freiheit, wo sie angefochten wird, getrösten darf.
Ja es stellt auch etwas von jener paradoxen Freiheit dar, die
zugleich der niederste Dienst ist. Aber es bleibt schwer zu
sagen, wer eigentlich von was befreit wird. Ist es nur die
Befreiung von der lex veteris testamenti und von allerlei arbiträren
Geboten? Eine reale Befreiung, wie sie die Rechtfertigung des
Sünders ist, ist hier nicht zu sehen, sondern eher eine Bestätigung

altererbter menschlicher Freiheit durch die göttliche Freiheit

— eine Relativierung alles Verdienstes im Angesicht der
potentia absoluta und doch eine relative Bestätigung des
Verdienstes im Angesicht der potentia ordinata.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Calvin nnd der Hnmanismns.
Ein Buch von Josef Bohatec über Bude und Calvin.

Das Verhältnis Calvins zum Humanismus hat die
Calvinforschung schon lange beschäftigt. Das ist nicht verwunderlich;
denn die Frage ist nicht an die zu deutende Geschichte und
Theologie herangetragen, sondern von ihnen unabtrennbar
aufgegeben: Calvin ist nach seinem Bildungsweg ein
hervorragender Vertreter des französischen Humanismus, und als
Reformator hat er sich von seiner Glaubensüberzeugung her
mit Humanisten und deren Geisteshaltung auseinandergesetzt.
Werden diese Tatbestände bloß aufgezeigt, dann ist erst die
durch sie gestellte Frage bezeichnet, aber zur Lösung des
Problems noch nichts Entscheidendes geleistet worden. Es scheint
in der Geistesgeschichte ein unvermeidbarer Umweg zu sein,
daß solche Probleme zunächst von vorgefaßten Ueberzeugun-
gen her zu lösen versucht werden. Calvin habe es sich zur Aufgabe

gemacht, den unüberbrückbaren Gegensatz zwischen
christlichem Glauben und der Philosophie darzulegen. Diese
eine Auffassung wird bis jetzt in der Calvininterpretation ver-



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 285

treten; begreiflicherweise werden aber die Akzente vom
Geistesverwandten und Anhängern des Humanismus anders gesetzt
als von solchen, welche die reformatorische Ueberzeugung des
Keformators teilen. Die dadurch bedingten Unterschiede in der
Durchführung der gleichen These werden dort besonders deutlich

sichtbar, wo Calvins Urteile über seine humanistischen
Gegner kritisch gewogen werden sollen: er wird entweder in
Schutz genommen oder der ungerechten Härte, ja der Unwahrheit

und Verleumdung bezichtigt.
An diesem Punkt kann die Erkenntnis nur durch umfassende

Erforschung der Quellen gefördert werden. Diese Aufgabe im
weitesten Sinn hat sich der Calvin-Forscher Josef Bohatec, bis
vor kurzem Ordinarius für reformierte Theologie an der
Universität Wien, zu seinem Lebenswerk gemacht, und wir
verdanken ihm ein neues Werk \ das die Beziehungen Calvins
zum Humanismus überraschend neu ins Licht stellt und
deshalb als Markstein in der Forschung bezeichnet werden muß.
Das Buch war bereits 1943 abgeschlossen, konnte aber
begreiflicherweise verschiedener Hindernisse wegen erst 1950
herausgegeben werden. Auch dem Verleger des umfänglichen Werkes
schuldet die Wissenschaft großen Dank, der hoffentlich praktisch

so Gestalt annimmt, daß die weiteren Untersuchungen
des rastlos arbeitenden Forschers veröffentlicht werden können.

Themastellung und Inhalt des Buches sind umfassender,
als es dessen Titel und Untertitel erwarten lassen. Calvins
Stellung zum Humanismus und zu den zeitgenössischen Humanisten

wird umfassend dargelegt, ein Gebiet, auf welchem die
von Bohatec souverän beherrschte Arbeitsmethode — die
Erforschung ideen- und literargeschichtlicher Zusammenhänge
der theologischen Analyse und diese wiederum jener dienstbar
zu machen — sich bewährt und zu wichtigen Ergebnissen
führt. Der reiche Stoff ist klar und übersichtlich gegliedert,
und der Aufbau des Buches spiegelt, wie aus dem Vorwort
hervorgeht, die einzelnen Etappen der Untersuchung. Die
Uebersichtlichkeit ist also aus der Sache organisch erwachsen,
nicht gewaltsam ihr aufgedrängt worden. Der erste Hauptteil

1 Josef Bohatec, Budé und Calvin, Studien zur Gedankenwelt des
französischen Frühhumanismus, Graz, Hermann Böhlaus Nachfolger, 1950, VIII
und 492 S., brosch. Fr. 24.—, geb. Fr. 26.—.



286 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

des Buches ist der Darstellung der Renaissance-Theologie und
Lebensphilosophie Budés gewidmet. Der zweite Hauptteil, Calvin

und der Humanismus, ist selbst wieder in zwei Bücher
aufgeteilt. Im ersten Buch wird die Auseinandersetzung Calvins
mit den typischen Persönlichkeiten des zeitgenössischen
französischen Humanismus dargestellt, ein Ausschnitt aus der
Geschichte hei aller wissenschaftlichen Genauigkeit überaus
fesselnd erzählt, mit überraschenden Ausblicken auf die
allgemeine Geistes- und Kulturgeschichte. Das zweite Buch bietet
Calvins Lehre in ihrem Verhältnis zur Welt- und Lebensauffassung

des Humanismus, schließt also folgerichtig die
theologische Interpretation der Texte an die Aufhellung der geistes-
und literargeschichtlichen Zusammenhänge an. Es ist
selbstverständlich, daß die Darstellung des zweiten Buches sich auf
diejenigen Inhalte und Aspekte der Theologie Calvins
beschränkt, wo eine Beziehung zum Humanismus positiver oder
negativer Art vorliegt.

Um unnötige Wiederholungen zu vermeiden, werden beim
nachfolgenden Bericht einzelne Vorbehalte sogleich angebracht;
dem Referat über den Inhalt des Buches wird eine knappe
Gesamtwürdigung beigegeben.

In seiner Darstellung und Deutung der Renaissance-Theologie

und Lebensphilosophie Budés (S. 1—117) wählt Bohatec
gewissermaßen den Weg von außen nach innen, d. h. er beachtet
die eigenartige Struktur des führenden französischen Humanisten,

der einerseits geradezu begeistert die Form der Antike
und ihrer Ausdrucksmittel hochschätzte, andrerseits die
Inhalte der antiken Religiosität herabwürdigte und abwertete
(vgl. S. 104 ff.). Die Darstellung setzt deshalb mit der Frage
ein, in welcher Weise Budé die Notwendigkeit und den Wert
der freienWissenschaften bestimmte. Das Formelement, Erneuerung

der sprachlichen Bildungselemente der Antike, teilte Budé
auch mit andern französischen Humanisten. Er setzte sich aber
dabei ein anderes Ziel. Die freien Wissenschaften «sollen das
niedere, sinnliche, in dunkeln Affekten, in der Diesseitigkeit...
sich erschöpfende Leben hinaufläutern zu einer idealen
Formung des Geistes» (S. 7). Eigenartig ist die Begriffsbestimmung

der Philologie, welcher Budé eine umfassende Aufgabe
zuwies. Sie ist «nicht im engern formalen Sinne als Sammlung



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 287

und kritische Bearbeitung literarisch überlieferter Quellen,
sondern als Zusammenfassung aller Disziplinen zu verstehen>
(S. 14).2 Budé läßt aber die letzte Zielsetzung nie aus dem Auge,
und die Formulierung, daß der Wesensgehalt der Philosophie
Gottes- und Selbsterkenntnis sein soll (cognitio dei et nostri),
wurde für ihn selber zum Stachel, die christliche Philosophie
von der antiken deutlich abzugrenzen. Budé rechnete freilich
mit einem sehr wichtigen Grenzverkehr zwischen christlicher
und antiker Philosophie, insofern er den freien Wissenschaften
propädeutischen Charakter für die christliche Lebensphilosophie

beimaß. Die freien Wissenschaften pflanzen Saatkörner in
den Geist, die Gnade bringt sie zur vollendeten Reife (S. 21).
Vielleicht ist die Frage offenzulassen, ob Budé bei dieser
Verhältnisbestimmung, wie Bohatec annimmt, Erasmus Folge
leistete, oder ob er von ähnlichen Voraussetzungen her
seihständig zu der gleichen Folgerung gelangte. Denn der Gedanke
der Abstufung beider Bereiche bzw. der propädeutischen Funktion

des außerchristlichen für das christliche Verständnis läßt
sich geschichtlich weit zurückverfolgen, wie ja die von Bohatec
seihst angeführte Allegorese von Exodus 11, 1 f. (Origenes/
Augustin) deutlich zeigt.3 Welches ist nun aber nach Budé das
Wesen der christlichen Philosophie? Bohatec zeigt, daß zwei
Begriffe gewissermaßen die Kristallisationszentren der Budé-
schen Theologie sind. Den einen von ihnen, den Begriff der
Theurgie, entlehnte er von Pseudo-Dionysius. Den Begriff der
Philotheoria prägte er selber. Der Begriff der Theurgie (vgl.
S. 38—55) wurde von Budé gebraucht, um den heilsgeschichtlichen

Grundzug der christlichen Philosophie hervorzuheben.
Er nimmt aber insofern eine eigentümliche Doppelstellung ein,
als er sowohl die Heilsveranstaltung Gottes in Christus in sich

2 Eine ähnliche derart weite Konzeption von der Philologie findet sich
hei August Boeekh und bei den Romantikern; vgl. Joachim Wach, Das
Verstehen, I 1926, 168 ff. Ob literarische Zusammenhänge bestehen oder ob es
sich um ein neues selbständiges Hervorbrechen eines lange Zeit verborgen
gebliebenen Unterstromes handelt, wäre der Untersuchung wert.

3 Problematisch ist wohl auch die Vermutung (S. 32), daß Budé den
vierfachen Schriftsinn als hermeneutisches Prinzip von Erasmus entlehnt
habe. Erasmus und Budé war dieses hermeneutische Prinzip, das noch
weithin in Geltung stand, von den gleichen Voraussetzungen her willkommen.



288 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

begreift (bei Pseudodionysius umfassend, bei Budé hauptsächlich
auf das Kreuz bezogen) als auch ja vor allem die Taten

der göttlichen Vorsehung bezeichnet. Somit durchdringen sich
heilsgeschichtliche Erwägungen und ein von philosophischen
Fragestellungen her bestimmtes Denken — das letztere gilt von
Budés Vorsehungstheologie — in eigenartiger Weise.
Heilsgeschichtlich ausgerichtet ist Budés Auffassung von einem
ewigen, innergöttlichen foedus et pactum admirabile, «bei dem
der praeexistente Christus als Mittler (interventor) und Bürge
tätig war und die erst zu schaffende, also intelligible Menschheit

in dem ewigen, vorweltlichen Sein vertrat» (S. 36).4 Boha-
tec spricht interpretierend vom staurozentrischen Wesenszug
der christlichen Philosophie Budés (S. 54) und belegt das
eindrücklich durch den Umstand, daß dieser das Christentum als
Religion des Kreuzes als etwas durchaus Neues, vorher
Unerhörtes aufgefaßt habe, das nicht aus früherer Kunde noch
aus weltlicher Ethik oder Philosophie abgeleitet werden könne
(ius Christianismi nulla ex memoria, nullis e moribus gentium,
aut institutis philosophiae translatitium esse constat, sed
novum et inauditum, S. 55). Budé habe das Christentum als die
absolute Religion aufgefaßt. Diese freie Interpretation der eben

angeführten Stelle mag das Richtige treffen, aber es kommt in
ihr m. E. zu kurz, daß der große Jurist ausgerechnet in diesem
Zusammenhang den Ausdruck ius Christianismi braucht, also
nicht nachdrücklich vom Kreuz redet, und daß er die einzigartige

Stellung des Christentums mit einem inhaltlich nicht
eben reich gefüllten neutrischen Ausdruck (novum et inauditum)

beschreibt. — Unter der Philotheoria (vgl. S. 56—70)
versteht Budé die mystische Kontemplation, die den himmlischen

ewigen Wahrheiten gewidmet ist. Diese Kontemplation
bleibt aber an das Wort der Schrift gebunden. Die Behauptung,
daß der Weise kraft seiner ratio sich bis zu Gott erheben, ja

4 Gottlob Schrenk, Gottesreich und Bund im älteren Protestantismus,
vornehmlich bei Johannes Coccejus, 1923, vermutet (S. 37), daß die Täufer
als erste den Bundesgedanken in die reformatorische Bewegung hineingeworfen

hätten. Vielleicht lassen sich hier noch genauere Zusammenhänge
feststellen, möglicherweise in der Richtung, daß Zwingli und die Täufer
unabhängig voneinander humanistischem Ueberlieferungsgut Ausdruck
gaben.



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 289

sich gleichsam wie ein irdischer Gott gebärden könne, weist
Bridé streng ab. In diesem Zusammenhang verweist er auf die
Schrift, deren Einheitlichkeit als Denkmal der göttlichen The-
urgie er ebensosehr betonte, wie er die Eigenart der beiden
Testamente gewahrt sehen wollte. Die Philotheoria Budés
verbindet also in eigenartiger Weise mystisches Gedankengut und
biblisch-heilsgeschichtlich gebundenes Denken. — Verfolgt
man an Hand der Darstellung Bohatecs die eindeutige Haltung,
die Budé der heidnischen Philosophie, dem Hellenismus gegenüber

einnahm (vgl. Abschnitt IV und V des ersten Teiles, S.

71—89) — er lehnte diesen Hellenismus rundweg ab und
anerkannte keinerlei Vermittlung zwischen ihm und dem
Christentum —; beachtet man, daß er Glaube und Liebe als die
Gewalten bezeichnete, durch die der Hellenismus letztlich
überwunden werden müsse (S. 89), dann berührt es eigenartig,

ja wehmütig, daß dieser große reine Geist der. reformatorischen

Bewegung ablehnend gegenüberstand. Budés Glaubensbegriff

war evangelisch: der Glaube ist Gottes Geschenk, und
zwar ist er entsprechend dem von Gott in Christus gestifteten
Gnadenbund Bundestreue. In seiner Kreuzestheologie
bestimmte er den Glauben inhaltlich streng christozentrisch, und
der eschatologische Zug seiner christlichen Lebensphilosophie
betonte die Zusammengehörigkeit von Glauben und Hoffnung.
Das alles aber hinderte Budé nicht, sich für einen feinen
Synergismus und damit polemisch wider die reformatorische
Verkündigung zu entscheiden. Auffallend kurz berührte er das
Problem der Willensfreiheit; er bedauert die darüber entfachten

Lehrstreitigkeiten— die Schuldigen sind nach seiner Ueber-
zeugung die reformatorischen Bestreiter des liberum arbi-
trium — und nimmt sie zum Anlaß, die Evangelischen geradezu
zu Vertretern des von ihm scharf abgelehnten Hellenismus zu
stempeln. «Trotz, ja wegen seines Humanismus will Budé
Vertreter eines aristokratischen Reformkatholizismus sein und
bleiben» (S. 108). Er ist aber ein durchaus eigenartiger
Vertreter dieses Reformkatholizismus, doch wohl aus anderm Holz
geschnitzt als beispielsweise Sadolet, mit welchem Melanch-
thon ihn zusammenstellte. — Das Bild, das Bohatec von der
theologisch-religiösen Denkweise Budés auf Grund einer
umfassenden Benützung dessen Werke bietet, wird für die weitere

19



290 D. Letch, Calvin und der Humanismus

Erforschung der Beziehungen zwischen Humanismus und
Reformation von großer Bedeutung sein.5

Das erste Buch des zweiten Hauptteils (S. 127—240) behandelt

die Auseinandersetzung Calvins mit den typischen
Vertretern des zeitgenössischen französischen Humanismus. Aus
seiner überragenden Sachkenntnis heraus kommentiert Boha-
tec zunächst Calvins Vorrede zur Institutio, d.h. er läßt die
Gegner, mit denen Calvin sich dort auseinandersetzte,
bestimmte Gestalt, geistiges Profil und Namen annehmen. Es
sind vor allem Budé und Sadolet, ferner Cochlaeus, dessen
starke Einwirkung auf Budé feststeht. Das gebotene Gesamtbild

ist durchaus überzeugend, wenn man auch gewisse
Einzelinterpretationen eher als Anregung zu weiterer Prüfung denn
als fertige Lösungen betrachten mag. — Im zweiten Kapitel
geht Bohatec auf die schwierige Frage ein, wer die Humanisten
waren, die Calvin als Nikodemiten bezeichnete (S. 142—148).
«Wir können nämlich keine bestimmte Gruppe unter den
Humanisten angehen, die alle von Calvin angeführten Merkmale
aufweist» (S. 143). Es seien unter den von Calvin als Nikodemiten

Gerügten zwei ganz verschiedene Gruppen zu verstehen.
Zu deren einen gehöre Margarete von Navarra und ihr Kreis.
Die andere sei charakteristisch durch den apostolischen
Pronotar Meilin de Saint Gelais repräsentiert. Dieser Mellin war
ein gewandter kirchlicher Höfling; seine erotischen Dichtungen

trugen ihm den Namen poeta mellitissimus ein; er war
erfahren und geübt im Erohern von Damenherzen, genußsüchtig
als Epikuräer, verstand es aber auch, wenn es ihm gegeben
schien, rührselig um Erleuchtung durch Gottes Wort zu beten.
Sieht man solch ein Porträt, dann wird Calvins Schärfe
begreiflicher. — Im großangelegten dritten Kapitel (S. 149—240)
bespricht Bohatec die Auseinandersetzung Calvins mit hervor-

5 Es sei nur ein Aspekt genannt: Wo sind die geistigen Quellen des

Täufertums, wie es durch Conrad Grebel repräsentiert wird? Die
verdienstvolle neue Grebelbiographie von H. S. Bender (Conrad Grebel, The
Founder of the Swiss Brethren, by Harold S. Bender, Goshen, Indiana,
1950) bezweifelt einen Einfluß Budés auf Grebel. Das ist glaubhaft, wenn
man wie Bender von der traditionellen Deutung Budés ausgeht. Ganz
anders aber verhält es sich, wenn man Budé als Vertreter einer staurozen-
trischen Theologie kennenlernt und weiß, daß der Bundesgedanke in
seinem Denken eine zentrale Stellung einnahm.



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 291

ragenden Vertretern des Humanismus in der Schrift de scan-
dalis. Die Aufgabe des Interpreten besteht dort nicht darin, zu
eruieren, wer die Gegner Calvins waren. Calvin nennt die
Namen der Männer, mit denen er sich maß. Hingegen wurden
je und je die scharfen generellen Urteile Calvins ihm als
Ungerechtigkeit zur Last gelegt. Bohatec zeichnet auf Grund
eindringender Quellenstudien acht Einzelbilder, nämlich von
Pierre Bunel, Agrippa von Nettesheim, Etienne Dolet, Simon
Villanovanus (nicht Servet!), Des Périers, Rabelais, Antonius

Goveanus und Jacques Gruet. Er zeigt, welche Aeußerun-
gen oder was für ein Verhalten dieser Humanisten Calvin zu
seinen schroffen Urteilen veranlaßten. Manches dieser Urteile
lernt man von den oft an versteckter Stelle gefundenen
Aussagen der Gegner der Reformation her besser verstehen (das
betrifft besonders Rabelais und Goveanus). Ein genaueres Referat
würde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen. Deshalb sei
auswählend zunächst als auf ein besonders instruktives Beispiel auf
die Darstellung von Etienne Dolet hingewiesen (S. 165 ff.).
Behutsam und überlegen zugleich löst Bohatec das schwierige
Problem, wo Dolet einzureihen sei, der von der katholischen
Inquisition als Lutheraner verbrannt wurde, während Calvin
ihn als Atheisten und unreinen Hund auf das schärfste
ablehnte. Die einzelnen Sachverhalte werden sorgfältig analysiert,

und die Ergebnisse dieser Analyse untermauern eine
Deutung, welche die seelisch-geistige Struktur Dolets ins Auge
faßt. Dolet war in dem an Cicero geschulten Formempfinden
ein Bewunderer der Antike, aber die Fähigkeit zu selbständigem

Denken ging ihm ab, und erst noch war sein theologisches
Wissen zu gering, als daß er selbständig Stellung hätte
beziehen können. Was ihn das Leben kostete, war jedoch nicht
seine Unselbständigkeit — sie ist ja meist ein gar nicht übler
Schutz —, sondern seine maßlose Ruhmsucht. Ein Kabinettstück

ist die Darstellung des vielbesprochenen Des Périers,
aus der, nebenbei erwähnt, auch hervorgeht, wie human Humanisten

mit ihresgleichen umgehen konnten (S. 179—214).
Im zweiten Buch des zweiten Hauptteils stellt Bohatec

Calvins Lehre in ihrem Verhältnis zu der Welt- und Lebensauffassung

des Humanismus dar. Im ersten Kapitel über den
Bedeutungsinhalt der christlichen Philosophie befaßt er sich mit

19*



292 ü. Lerch, Calvin und der Humanismus

dem Eingangssatz der Institutio und mit dem Bundesgedanken
bei Calvin. Die fundamentale Aussage über den Inbegriff der
heiligen Lehre (bzw. der rechten Weisheit) muß Calvin in
bewußtem Anschluß an Budé geprägt haben. Dieser hat Gottes-
und Selbsterkenntnis als den Inhalt der christlichen Philosophie

bezeichnet. Calvin vertiefte dessen Auffassung insofern
bedeutsam, als er diese beiden Begriffe als Beziehungsbegriffe
auffaßte und demgemäß interpretierte. Seine Interpretation
— besonders in den religiös ausgerichteten Aussagen — ist
freilich formal weitgehend an Lehrsätze der Antike angeknüpft.
Eine interessante Einzelbeobachtung sei zur Veranschaulichung

angeführt. Sie bezieht sich auf den Satz über die pietas
(Inst. I, 2, 1 opera selecta 8, 85, Zeile 3 ff.) : die notifia bene-
ficiorum mag aus einer Definition der Religion bei Poimandres
übernommen sein. Bohatec zeigt den Tatbestand der formalen
Abhängigkeit Calvins; das damit gestellte Problem, wie von
daher dessen Aussagen kritisch zu beurteilen sind, bedarf
gesonderter Behandlung.6 — Die gegenseitige Verpflichtung, die
mit dem Bundesgedanken gegeben ist, veranschaulicht Calvin
an einem Beispiel aus dem privatrechtlichen Vertrag des
römischen Rechtes, während der Gedanke, daß Gott auf seine Rechte
verzichtet, von Budé stammt. — Calvins Stellung zu den einzelnen

Wissenschaften (doctrinae liberales) wird im 2. Kapitel
dargestellt. Bohatec umschreibt dessen prinzipielle Stellungnahme

mit den Worten: «Die humanen Wissenschaften haben
einen großen propädeutischen Wert, da sie den Menschen die
formale Bildung vermitteln, ihn derart verfeinern, daß er als
wahrer Mensch dastehen kann» (S. 257). Der Begriff
propädeutisch ist, wie der Kontext des dieser Aussage zugrundeliegenden

Textes zeigt, etwas mißverständlich oder problematisch.

In der Auslegung von 1. Kor. 1, 20 (CR 49, 325) faßt
Calvin zunächst die Weisheit, die Gott zur Torheit gemacht

6 Karl Barth widmet in seiner Kirchlichen Dogmatik III/2, 1948, 84

(anders als ebd. 1/2, 1938, 286 f.) dem ersten Kapitel der Institutio eine
kurze kritische Betrachtung: «Die Darlegung Calvins ist insofern nicht
ohne weiteres zwingend und befriedigend, als man bei ihm nicht so recht
erfährt, von woher das Alles nun eigentlich gesagt ist.» Er spricht dann
noch von dem «leeren, etwas spekulativ ausschauenden Kaum», in welchem
diese Sätze bei Calvin stehen. Die Frage Barths wird durch die
Wahrnehmung der formalen Abhängigkeit Calvins von Budé hell beleuchtet.



H. Lerch, Calvin und der Humanismus 293

hat, als das auf, was der Mensch durch sein natürliches
Geistvermögen in Wissenschaft und Kunst sich aneignen könne (per
sapientiam intelligit quicquid comprehendere potest homo tarn
naturali ingenii facultate, quam usu et literis atque artium
scientia adiutus), was doch heißt, daß nach ihm der Inbegriff
der liberales doctrinae unter das Urteil der zur Torheit
gemachten Weisheit fällt. Nun wirft aber Calvin die Frage auf,
wieso Paulus diese Wissenschaft außer Christus (scientiae
extra Christum) derart vernichtige, da sie doch in dieser Welt
ein hervorragendes Geschenk Gottes sei (constat esse prae-
cipuum in hoc mundo Dei donum). In diesem Zusammenhang
stellt er die von Bohatec kommentierte Frage: doctrinae
liberales quantum honoris merentur, quae ita hominem ex-
poliunt, ut reddant vere humanum? Er findet die Lösung darin,
daß Paulus die natürlichen geistigen Fähigkeiten des Menschen
und die damit gegebenen Wissenschaften nicht schlechthin
verurteile, sondern daß er ihnen jede Bedeutung für die Erlangung
geistlicher Weisheit abspricht (ad percipiendam spiritualem
sapientiam nullius esse momenti affirmât). Bei diesem
Sachverhalt ist es doch etwas gewagt, Calvin die Auffassung von
einem propädeutischen Wert der doctrinae liberales
zuzuschreiben. Gerade weil in diesem Gedankenkreis die humanistischen

Voraussetzungen Calvins deutlich greifbar sind —
Bohatec weist nachdrücklich auf Budé hin, auf den die
Ausdrucksweise von der propädeutischen Funktion der freien
Wissenschaften angewendet werden kann —, ist es notwendig,
genau zu beachten, wie Calvin die Grenze zieht. Die
Wissenschaften sind nach ihm ein wichtiges Geschenk Gottes für das
natürliche Menschsein, sie sind überaus wichtige Werkzeuge
(instrumenta) sowohl für die Frömmigkeit als auch für das
gemeinsame Lehen (so im Kommentar zu 1. Kor. 6,1 CR 49,
429, wo Calvin polemisch scharf gegen die Verächter [quosdam
fanaticos] der Wissenschaften spricht). Aber sie bereiten in
keiner Weise die wahre Weisheit vor, vielmehr entscheidet die
rechte Gotteserkenntnis über den Wert und die Auswirkung
der gottgeschenkten natürlichen Weisheit. — Nicht weniger
spannungsvoll und komplex ist auch Calvins Stellung zu den
Naturwissenschaften (S. 263 ff.). Man wird die Aussagen
Calvins hinsichtlich des Problems einer allgemeinen Offenbarung



294 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

und der Christus-Offenbarung von den humanistischen Texten
her, die dahinterstehen, neu interpretieren lernen, wobei zu
berücksichtigen ist, daß Budé staurozentrisch denkender Humanist

war. — Ausführlich wird Calvins Stellung zur Astrologie
dargestellt (S. 270 ff.). Er räumt zwar den Gestirnen Einfluß
auf die Qualitäten der Körper und sogar auf die Temperamente
der Menschen ein. Trotzdem grenzt er sich ganz eindeutig vom
astrologischen Nativitätsdogma ab und deutet die elementaren
Auswirkungen der Gestirne streng theozentrisch als
Mittelursachen, deren Gott sich bediene. Daß jede die Gottesbeziehung
betreffende Wandlung im menschlichen Herzen auf Erwählung
oder Verwerfung durch Gott zurückzuführen ist, folgt aus den
Voraussetzungen des calvinischen Denkens. Der auch allgemein

geistes- und kulturgeschichtlich fesselnde Abschnitt
berichtet über die Kontroversen Calvins in bezug auf diese Frage
(mit dem Humanismus und mit Melanchthon). Mit Luther teilte
Calvin trotz Unterschieden in den Voraussetzungen die strikte
Ablehnung des Nativitätsdogmas. — So wie Calvin die Astrologie

von seinem theozentrischen Standpunkt aus kritisch in
die Schranken wies, so bot er positiv eine streng theozentrische
Geschichtsauffassung (S. 280—299): dieses positive Urteil
entspricht jenem negativen, indem beide auf der gleichen Anschauung

von Gott beruhen. Calvins Deutung der Geschichte ist im
besonderen dadurch charakterisiert, wie er sich mit dem
Problem der Dämonie in der Geschichte auseinandersetzt
(hauptsächlich in der Auslegung des Hiob und in den Vorlesungen
über Daniel, wo die wichtigsten Belegstellen zu finden sind).
Calvin denkt schroff dialektisch: Die Macht des Bösen zerstört
sich in ihrer Auswirkung selber, diese Selbstzerstörung ist
aber zugleich als Akt der göttlichen Herrscherautorität zu deuten.

Die Selbstzerstörung des Bösen ist schon rein empirischer
Beobachtung zugänglich; daß in ihr Gott königlich herrscht,
das ist eine Glaubensaussage im strengsten Sinn des Wortes.
Formal gleich beantwortet Calvin auch die Frage nach der
Inkongruenz von Schuld und Heimsuchung der einzelnen
Menschen. Er arbeitet das Problem nach der Erfahrungsseite scharf
heraus, d. h. er zeigt, wie ungleich Leiden und Heimsuchungen
zugeteilt werden. Jeden Versuch einer Theodizee lehnt er
dagegen als Anmaßung ab. Der Glaubende gibt sein Fragen preis



D. Letch, Calvin und der Humanismus 295

im Blick auf Gottes Gerechtigkeit, Herrscherallmacht, verborgene

Weisheit, väterliche Güte und richterliche Gewalt. Von
Gott her werden Gerichte dem Erwählten zum Heil, dem
Verworfenen zum Verderben bereitet. Die theologische Auffassung
von der Geschichte wird gekrönt durch den Gedanken von der
Gleichzeitigkeit der Geschichte und der Christusgeschichte
(S. 296 ff.) durch das Evangelium, wobei das Schwergewicht
der Betrachtung auf dem Gedanken der Ordnungsmacht ruht:
«Gottes Reich ist eine Ordnungsmacht, da das Evangelium eine
Ordnungsmacht ist» (S. 297).

In drei großen Abschnitten stellt Bohatec die Auseinandersetzung

Calvins mit dem Humanismus in der Gotteslehre, der
Ethik und der Staatsauffassung dar. Es kann sich hier nur
darum handeln, die wichtigsten Ergebnisse in bezug auf die
zwei ersten Problemkreise anzudeuten. — Calvin prägt den
Begriff der Ewigkeit Gottes (S. 306 ff.) aus einem
philosophisch-abstrakten zu einem Lehensbegriff um, indem er die
Ewigkeit wesentlich als die Wirklichkeit Gottes in ihrem Wirken

darstellt. Damit schloß er zwei gegensätzliche Auffassungen,

die von der Antike her auch im zeitgenössischen
Humanismus vertreten wurden, kraftvoll aus, nämlich die starre
beziehungslose Transzendenz Gottes und die dinglich-naturhafte
Immanenz, wie sie besonders von einzelnen Renaissancedenkern

vertreten wurde. — Es ist ein bekannter Tatbestand, daß
sich im Begriff der Autorität Gottes (S. 328 ff.) wie in einem
Brennpunkt die theologischen Gedanken Calvins sammeln. Das
hat die Auffassung veranlaßt, daß bei Calvin die Liebe Gottes
hinter die Allmacht und Gerechtigkeit zurücktrete, oder daß die
Allmacht als selbständige Größe über Gerechtigkeit und Liebe
gesetzt sei. Popularisiert lautet der entsprechende kritische
Einwand, die alttestamentliche Sicht sei gegenüber der neu-
testamentlichen durchschlagend. Bohatec weist diese Kritik in
sorgfältig belegten Einzelausführungen zurück. Nicht alle von
ihm angeführten Aussagen und Zusammenhänge müssen freilich

zwingend so interpretiert werden, wie er es tut. Es sei das

an einem Sachverhalt gezeigt. Sehr beachtenswert führt Bohatec

aus: «Es ist lehrreich, daß Calvin bei der schwierigen
Bestimmung des Verhältnisses zwischen Gerechtigkeit und Liebe
von dem Autoritätsbegriff ausgeht und sich dabei der aus der



296 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

Popularphilosophie in das römisch-kanonische und germanische

Recht übergegangenen Kardinalbegriffe: ius strictum,
aequitas bedient» (S. 387). Läßt sich aber so Calvin nicht durch
eine philosophisch-juristische Fragestellung in seinem
Gedankengang bestimmen? Kann das Evangelium in seinem spezifischen

Wesen, kann das, was in ihm über das Wesen Gottes
kundgetan ist, zu seinem Recht kommen, wenn die Betrachtung
und Darstellung im Rahmen eines Begriffssystems erfolgt, das
aus ganz anderen Voraussetzungen hervorgegangen ist? Hätte
Calvin in bezug auf den Begriff der Autorität Gottes den
gleichen Weg eingeschlagen wie beim Begriff der Ewigkeit, dann
hätte sein Bild gewiß anders ausfallen müssen. — Eine eigenartige

Mittelstellung nimmt in bezug auf seine Interpretation
durch Calvin der Begriff der gloria dei ein. Einerseits ist er
Synonym für die verschiedenen Umschreibungen der Autorität,

andrerseits wird er gebraucht (ähnlich wie der Begriff der
Ewigkeit) als Bezeichnung der inneren Wesenheit Gottes.
Bohatec legt die Tatbestände so dar, daß sie auch abgesehen
von seiner Erklärung deutlich faßbar sind und ein eigenes Urteil

ermöglichen. Vielleicht kann man formelhaft vereinfachend
so sagen: Das durch den Autoritätsbegriff bei Calvin gestellte
Problem wird verschieden beantwortet, ob man die formale
Methode — d. h. die Anwendung philosophisch-juristischer
Kategorien — oder die evangelischen Aussagen als das
durchschlagende Moment erkennt. Wie das Problem auch endgültig
zu lösen sein wird, auf alle Fälle führt Bohatecs Beitrag in
diesem Kapitel die Forschung weiter und gibt kräftigen
Antrieb zu vergleichenden Studien (Calvin — Humanisten und
Calvin — Luther).

Im Rahmen der Untersuchung von Calvins Ethik auf antike
und humanistische Bestandteile (S. 346—438) gibt Bohatec im
ersten Hauptabschnitt über den prinzipiellen Unterschied
zwischen der antiken und der calvinischen Ethik eine sorgfältige
instruktive Analyse des Gedankenkomplexes über den freien
bzw. unfreien Willen. Zunächst wird Calvins Terminologie —
wesentlich im Anschluß an das zweite Kapitel des zweiten
Buches der Institutio — dargestellt. Dann wird das Kernproblem

— wie verhält sich das Böse zum allumfassenden Willen
Gottes? — aufgeworfen. Die Aporien, mit denen Calvin nicht



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 297

fertig wird — es wird aber überhaupt nie ein sterblicher
Mensch damit fertig werden! —, arbeitet Bohatec klar heraus,
dringt dann aber weiter vor nach den letzten treibenden
religiösen Motiven (hier sind ergänzend die Ausführungen im
Schlußabschnitt des Buches S. 473ff. heranzuziehen). Die
anschließende Vergleichung mit Luther erstreckt sich mit einer
wichtigen Ausnahme — Calvin und Luther über die Selbständigkeit

des menschlichen Handelns S. 368 ff. — weniger auf die
einzelnen Wesensmomente als vielmehr auf die Herausarbei-
tung des beiden Reformatoren gemeinsamen Gegensatzes gegen
die humanistischen Vertreter des liberum arbitrium. — Im
Abschnitt über Natur- und Sittengesetz (S. 383 ff.) zeigt Bohatec,

daß Calvin im Begriff der Nächstenliebe unter Zuhilfenahme

eines in der hellenistischen Popularphilosophie und im
römischen Recht beheimateten Begriffspaares — droiture et
équité — göttliches Gesetz und natürliches Sittengesetz (im
Sinne von Rom. 2,14 f.) einander näherzubringen sucht. Calvin
hat ein deutlich ausgesprochenes Interesse an der naturrechtlichen

Forderung, aber er ist fest davon überzeugt, daß sie von
der sündigen Menschheit nicht erfüllt werden kann. Die
Verwirklichung ist nur im Geiste der Kindschaft möglich. Das
veranlaßt ihn, von einer speziellen Bruderliebe in der Hausgemeinschaft

der christlichen Gemeinde zu sprechen. Somit ist nur in
der christlichen Gemeinde möglich, was eigentlich naturrechtlich

gefordert wäre (S. 395). So gesehen sind freilich Naturrecht

und Gnadenwille einander einerseits ganz nahe, andrerseits

durch einen Abgrund geschieden. — Die Selbstverleugnung

(vgl. S. 395 ff.) faßt Calvin — und darin geht er weit über
Faber Stapulensis hinaus, unter dessen Einfluß möglicherweise
er dem Begriff der abnegatio sui die zentrale Stellung
eingeräumt hat — nicht bloß negativ, sondern vor allem auch positiv
als Betätigung der Liebesgemeinschaft im kirchlichen Organismus

und im Menschheitsorganismus. Bohatec gibt auch für
diesen Sachverhalt die Belege aus einem weiten Bereich des
Schrifttums von Calvin, aber alle fundamentalen Aussagen
über die Gemeinschaftsbezogenheit der abnegatio lassen sich
aus der Institutio belegen, so daß jeder, der wirklich sehen

will, leicht feststellen kann, daß der «gesetzliche» Calvin, wo
dieser die Selbstverleugnung fordert, der neutestamentlichen



298 D. Letch, Calvin und der Humanismus

Botschaft Gehör verschafft. Soweit traditionelle Darstellungen
es anders haben wollen, zeigt sich darin eine unbelehrbare
Voreingenommenheit. Die Selbstverleugnung betätigt sich nach
Calvin auch im Leiden (tolerantia crucis). In der Ausführung
dieses Gedankens berührt sich der Reformator öfters mit Budé,
geht aber über diesen hinaus durch cdie gewissenhafte biblische

Begründung und die Ursprünglichkeit der persönlichen
Erfahrung» (S. 406). Bekannt ist Calvins deutliches Nein, das
er an dieser Stelle der stoischen Ethik gegenüber ausspricht,
aber weniger beachtet dürfte die unnachahmlich knappe und
gehaltvolle Prägung sein, in der er die Echtheit und Wirklichkeit

des Leidens zusammen mit der Geborgenheit des Glaubens
ausdrückt: patienter flere in Dei risu (so zu Ps. 87, 13 vom
Lachen Gottes über den Gottlosen! Calvin denkt also an
Ergebenheit und heroischen Kampf zugleich, wenn er vom
geduldigen Weinen spricht; Bohatecs Umschreibung der Stelle
— «wundersame Heiterkeit und verborgene, erhabene
Fröhlichkeit» (S. 412) — läßt das Heroische etwas zurücktreten).
— Im Abschnitt über «die eschatologischen Bestandteile der
calvinischen Ethik» — Bohatec formuliert so! — wird gezeigt,
daß die meditatio futurae vitae, die auch im Denken Budés
eine bedeutsame Rolle spielte, bei Calvin wohl im Zentrum
seiner Gedanken über das christliche Leben steht, daß sie ihn aber
nicht zu einer umfassend pessimistischen Abwertung des
Lebens bestimmt. In dieser Hinsicht ist die Darstellung von Martin

Schulze 7 einschneidend zu berichtigen. Irdisches Wirken
im Beruf und Verlangen nach dem ewigen Leben sind für Calvin

durch die vocatio dei geeinigt; denn es ist eine Berufung,
die uns hier zum Dienst am gottgewollten Organismus
verpflichtet und zum ewigen Lehen bestimmt. — In den
Einzeihestimmungen der wirtschaftlichen Ethik ist Calvin (im Unter-

7 Martin Schulze, Meditatio futurae vitae, ihr Begriff und ihre
herrschende Stellung im System Calvins, 1901; Ders., Calvins Jenseitschristentum

in seinem Verhältnis zu den religiösen Schriften des Erasmus, 1902.

— Bohatec führt die Verzeichnungen Schulzes darauf zurück, daß dieser
Calvins Sozialethik nicht berücksichtige. Das Urteil könnte auch umgekehrt

werden: weil Schulze Calvins Begriff von der meditatio futurae
vitae und denjenigen von der Selbstverleugnung nicht richtig erfaßt,
verbaut er sich das Verständnis für Calvins Sozialethik.



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 299

schied zu Luther) stark unter dem Einfluß der Antike
(S. 430 ff.).

Das Kapitel über Calvins Staatslehre (S. 439—464) mag
hier kurz als authentischer Wegweiser durch Bohatecs großes
Werk, Calvins Lehre von Staat und Kirche, erwähnt werden.
— Schließlich handelt Bohatec vom aesthetischen Einschlag im
Organismusgedanken Calvins (S. 465 ff.) ; er zeigt, daß Calvins
Stellung zur Kunst von derjenigen der Renaissance dadurch
deutlich abgehoben ist, daß Calvin die Kunst im strengen Sinn
sittlich-religiös bestimmt haben will.

Die Zusammenfassung am Schluß des Buches (S. 472—483)
nennt als wesentlichen Zug der Haltung Calvins den pneuma-
tokratischen Grundzug seines Denkens und als Kernpunkt der
Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen Humanismus
den Unsterblichkeitsgedanken. Es folgt dann eine polemische
Auseinandersetzung mit Hauser, Humanisme et Réforme en
France. Hauser warf Calvin den offenkundigen und bestimmten

Bruch mit dem Humanismus vor, indem er der von den
Humanisten vertretenen unbeschränkten Freiheit des Denkens
und Handelns die Autorität des Dogmas und eine auf der
Grundlage der Sünde aufgebaute Sittlichkeit entgegengestellt
habe. Es ist Bohatec ein leichtes, solche generellen Beschuldigungen

zurückzuweisen, nachdem seine Untersuchungen ein
Doppeltes dargetan haben, ein differenziertes Bild von den
diesbezüglichen Auffassungen im Humanismus selber und ein nicht
weniger differenziertes Bild von den Beziehungen Calvins zum
Humanismus.

Es ist an einzelnen Stellen dieses Berichtes darauf
hingewiesen worden, daß nicht alle Interpretationen der Tatbestände
durch Bohatec zwingend sind. Das gilt gelegentlich auch von
der Vermutung oder Behauptung von Abhängigkeitsverhältnissen.

Doch sind durchgängig die Quellenbelege aus dem
Schrifttum Calvins so zahlreich gegeben, daß die Nachprüfung
und die weitere Arbeit dadurch erleichtert werden.8

8 Druckfehler — hauptsächlich in den griechischen Zitaten — sind
leider ziemlich häufig. Ein sinnstörender in einem Kantzitat sei hier korrigiert.

S. 73 Anm. 23 Zeile 6 v. u. muß es heißen : Sie boten Weisheit gegen
die Torheit auf.. (nicht: gegen die Bosheit). Ich hebe nachdrücklich hervor,

daß ich bei verschiedenen Stichproben unter den Zahlen, die auf
Quellenstellen hinweisen, auf keinen Druckfehler gestoßen bin.



300 F. Medicus, Religion und Kultur

Die abschließenden Bemerkungen können kurz sein. Die
Beurteilung und Würdigung der Ergebnisse in der
Erforschung des französischen Humanismus muß ich den Fachkennern

überlassen. Das bedeutende Werk Bohatecs fördert die
Calvinforschung umfassend. Die Gestalt Calvins, dessen Denken

und Haltung werden in wichtigen Punkten schärfer und
differenzierter gezeichnet. Geistes- und theologiegeschichtliche
Beziehungen seiner Epoche werden überraschend sichtbar
gemacht. Es wäre aber unrichtig, wenn der Ertrag der
Untersuchung nur in der Aufhellung geschichtlicher Tatbestände
gesehen würde; bietet sie doch einen wichtigen Beitrag zur
systematischen Besinnung über die zentralen Probleme der
allgemeinen Offenbarung und des Naturrechts. Man möge eine
bewußt gewagte Formulierung hinnehmen: Calvins Geist und
Denken war selber Kampfplatz gegensätzlicher Ideen. Er hat
übernommen, umgeprägt, seiner Grundhaltung dienstbar
gemacht, aber — und das zeigt der theologie- und literargeschicht-
liehe Hintergrund wichtiger Stellen — die Spuren des Kampfes
sind geblieben. Gerade als solche Denkmäler sind Calvins
Gedanken aktueller für die heute notwendige kritische Besinnung,
als wenn sie vollständig aus einem Guß wären. Die theologische

Wissenschaft ist Bohatec, der das deutlich zeigt, großen
Dank schuldig, der freilich sinngemäß nur so richtig erstattet
wird, daß seine Ergebnisse in weiterer Arbeit fruchtbar
gemacht werden.

OberhallaulSchaffhausen. David Lerch.

Religion und Kultur.
Kurz vor dem Ende des vorigen Jahrhunderts hat Heinrich

Richert in einer weithin wirksam gewordenen kleinen Schrift
die Unterscheidung von Natur und Kultur genau zu bestimmen
unternommen: «Natur ist der Inbegriff des von selbst Entstandenen,

Geborenen und seinem eigenen Wachstum Ueberlasse-
nen. Ihr steht die Kultur als das von einem nach Zwecken
handelnden Menschen entwçder direkt Hervorgebrachte oder, wenn
es schon vorhanden ist, so doch wenigstens absichtlich
Gepflegte gegenüber.» Ausdrücklich nennt Rickert die Religion
neben Recht, Wissenschaft, Kunst, Wirtschaft usw. unter den


	Calvin und der Humanismus : ein Buch von Josef Bohatec über Budé und Calvin

