Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 4

Artikel: Calvin und der Humanismus : ein Buch von Josef Bohatec tber Budé
und Calvin

Autor: Lerch, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877495

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877495
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘284 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

Freiheit des Menschen durch die Siinde weder negiert, noch
durch die Vergebung etwas wiederhergestellt wird.

Das Kreuz Christi ist also wohl eine wichtige Appellations-
instanz, wenn es um die Freiheit des Menschen geht; es zeigt
uns wohl Gott in seiner ganzen Souverinitit, derer sich die
menschliche Freiheit, wo sie angefochten wird, getrésten darf.
Ja es stellt auch etwas von jener paradoxen Freiheit dar, die
zugleich der niederste Dienst ist. Aber es bleibt schwer zu sa-
gen, wer eigentlich von was befreit wird. Ist es nur die Be-
freiung von der lex veteris testamenti und von allerlei arbitraren
Geboten? Eine reale Befreiung, wie sie die Rechtfertigung des
Siinders ist, ist hier nicht zu sehen, sondern eher eine Bestiiti-
gung altererbter menschlicher Freiheit durch die goéttliche Frei-
heit — eine Relativierung alles Verdienstes im Angesicht der
potentia absoluta und doch eine relative Bestéitigung des Ver-
dienstes im Angesicht der potentia ordinata.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Calvin und der Humanismus.

Ein Buch von Josef Bohatec iiber Budé und Calvin.

Das Verhéltnis Calvins zum Humanismus hat die Calvin-
forschung schon lange beschéiftigt. Das ist nicht verwunderlich;
denn die Frage ist nicht an die zu deutende Geschichte und
Theologie herangetragen, sondern von ihnen wunabtrennbar
aufgegeben: Calvin ist nach seinem Bildungsweg ein hervor-
ragender Vertreter des franzosischen Humanismus, und als
Reformator hat er sich von seiner Glaubensiiberzeugung her
mit Humanisten und deren Geisteshaltung auseinandergesetzt.
Werden diese Tatbestinde bloB aufgezeigt, dann ist erst die
durch sie gestellte Frage bezeichnet, aber zur Lésung des Pro-
blems noch nichts Entscheidendes geleistet worden. Es scheint
in der Geistesgeschichte ein unvermeidbarer Umweg zu sein,
dall solche Probleme zunéchst von vorgefafiten Ueberzeugun-
gen her zu lésen versucht werden. Calvin habe es sich zur Auf-
gabe gemacht, den uniiberbriickbaren Gegensatz zwischen
christlichem Glauben und der Philosophie darzulegen. Diese
eine Auffassung wird bis jetzt in der Calvininterpretation ver-



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 286

treten; begreiflicherweise werden aber die Akzente vom Geistes-
verwandten und Anhingern des Humanismus anders gesetzt
als von solchen, welche die reformatorische Ueberzeugung des
Reformators teilen. Die dadurch bedingten Unterschiede in der
Durchfiihrung der gleichen These werden dort besonders deut-
lich sichtbar, wo Calvins Urteile iiber seine humanistischen
Gegner kritisch gewogen werden sollen: er wird entweder in
Schutz genommen oder der ungerechten Hiérte, ja der Unwahr-
heit und Verleumdung bezichtigt.

An diesem Punkt kann die Erkenntnis nur durch umfassende
Erforschung der Quellen geférdert werden. Diese Aufgabe im
weitesten Sinn hat sich der Calvin-Forscher Josef Bohatec, bis
vor kurzem Ordinarius fiir reformierte Theologie an der Uni-
versitit Wien, zu seinem Lebenswerk gemacht, und wir ver-
danken ihm ein neues Werk?, das die Beziehungen Calvins
zum Humanismus iiberraschend neu ins Licht stellt und des-
halb als Markstein in der Forschung bezeichnet werden mub.
Das Buch war bereits 1943 abgeschlossen, konnte aber begreif-
licherweise verschiedener Hindernisse wegen erst 1950 heraus-
gegeben werden. Auch dem Verleger des umfiinglichen Werkes
schuldet die Wissenschaft groflen Dank, der hoffentlich prak-
tisch so Gestalt annimmt, daB die weiteren Untersuchungen
des rastlos arbeitenden Forschers versffentlicht werden kénnen.

Themastellung und Inhalt des Buches sind umfassender,
als es dessen Titel und Untertitel erwarten lassen. Calvins Stel-
lung zum Humanismus und zu den zeitgentssischen Huma-
nisten wird umfassend dargelegt, ein Gebiet, auf welchem die
von Bohatec souverdn beherrschte Arbeitsmethode — die Er-
forschung ideen- und literargeschichtlicher Zusammenhénge
der theologischen Analyse und diese wiederum jener dienstbar
zu machen — sich bewéhrt und zu wichtigen Ergebnissen
fiithrt. Der reiche Stoff ist klar und iibersichtlich gegliedert,
und der Aufbau des Buches spiegelt, wie aus dem Vorwort
hervorgeht, die einzelnen Etappen der Untersuchung. Die
Uebersichtlichkeit ist also aus der Sache organisch erwachsen,
nicht gewaltsam ihr aufgedringt worden. Der erste Hauptteil

1 Josef Bohatec, Budé und Calvin, Studien zur Gedankenwelt des fran-
zosischen Friihhumanismus, Graz, Hermann Bohlaus Nachfolger, 1950, VIII
und 492 S., brosch. Fr. 24.—, geh. Fr. 26.—.



286 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

des Buches ist der Darstellung der Renaissance-Theologie und
Lebensphilosophie Budés gewidmet. Der zweite Hauptteil, Cal-
vin und der Humanismus, ist selbst wieder in zwei Biicher auf-
geteilt. Im ersten Buch wird die Auseinandersetzung Calvins
mit den typischen Personlichkeiten des zeitgendssischen fran-
zosischen Humanismus dargestellt, ein Ausschnitt aus der Ge-
schichte bei aller wissenschaftlichen Genauigkeit iiberaus fes-
selnd erzdhlt, mit iiberraschenden Ausblicken auf die allge-
meine Geistes- und Kulturgeschichte. Das zweite Buch bietet
Calvins Lehre in ihrem Verhiltnis zur Welt- und Lebensauf-
fassung des Humanismus, schlielt also folgerichtig die theo-
logische Interpretation der Texte an die Aufhellung der geistes-
und literargeschichtlichen Zusammenhéinge an. Ks ist selbst-
verstindlich, dafl die Darstellung des zweiten Buches sich auf
diejenigen Inhalte und Aspekte der Theologie Calvins be-
schrinkt, wo eine Beziehung zum Humanismus positiver oder
negativer Art vorliegt.

Um unnétige Wiederholungen zu vermeiden, werden beim
nachfolgenden Bericht einzelne Vorbehalte sogleich angebracht;
dem Referat iiber den Inhalt des Buches wird eine knappe
Gesamtwiirdigung beigegeben.

In seiner Darstellung und Deutung der Renaissance-Theo-
logie und Lebensphilosophie Budés (S.1—117) wihlt Bohatec
gewissermaflen den Weg von aullen nach innen, d. h. er beachtet
die eigenartige Struktur des fithrenden franzésischen Huma-
nisten, der einerseits geradezu begeistert die Form der Antike
und ihrer Ausdrucksmittel hochschétzte, andrerseits die In-
halte der antiken Religiositidt herabwiirdigte und abwertete
(vgl. S.104 ff.). Die Darstellung setzt deshalb mit der Frage
ein, in welcher Weise Budé die Notwendigkeit und den Wert
der freien Wissenschaften bestimmte. Das Formelement, Erneue-
rung der sprachlichen Bildungselemente der Antike, teilte Budé
auch mit andern franzésischen Humanisten. Er setzte sich aber
dabei ein anderes Ziel. Die freien Wissenschaften «sollen das
niedere, sinnliche, in dunkeln Affekten, in der Diesseitigkeit...
sich erschopfende Leben hinaufliutern zu einer idealen Ior-
mung des Geistesy (S.7). Eigenartig ist die Begriffsbestim-
mung der Philologie, welcher Budé eine umfassende Aufgabe
zuwies. Sie ist «nicht im engern formalen Sinne als Sammlung



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 287

und kritische Bearbeitung literarisch iiberlieferter Quellen,
sondern als Zusammenfassung aller Disziplinen zu verstehen»
(S.14). 2 Budé lidft aber die letzte Zielsetzung nie aus dem Auge,
und die Formulierung, dal der Wesensgehalt der Philosophie
Gottes- und Selbsterkenntnis sein soll (cognitio dei et nostri),
wurde fiir ihn selber zum Stachel, die christliche Philosophie
von der antiken deutlich abzugrenzen. Budé rechnete freilich
mit einem sehr wichtigen Grenzverkehr zwischen christlicher
und antiker Philosophie, insofern er den freien Wissenschaften
propideutischen Charakter fiir die christliche Lebensphiloso-
phie beimafl. Die freien Wissenschaften pflanzen Saatkérner in
den Geist, die Gnade bringt sie zur vollendeten Reife (S.21).
Vielleicht ist die Frage offenzulassen, ob Budé bei dieser Ver-
hdltnisbestimmung, wie Bohatec annimmt, Erasmus Folge
leistete, oder ob er von dhnlichen Voraussetzungen her selb-
stindig zu der gleichen Folgerung gelangte. Denn der Gedanke
der Abstufung beider Bereiche bzw. der propddeutischen Funk-
tion des auBlerchristlichen fiir das christliche Verstindnis 1408t
sich geschichtlich weit zuriickverfolgen, wie ja die von Bohatec
selbst angefiihrte Allegorese von Exodus 11, 1f. (Origenes/
Augustin) deutlich zeigt. * Welches ist nun aber nach Budé das
Wesen der christlichen Philosophie? Bohatec zeigt, dafl zwei
Begriffe gewissermaflen die Kristallisationszentren der Budé-
schen Theologie sind. Den einen von ihnen, den Begriff der
Theurgie, entlehnte er von Pseudo-Dionysius. Den Begriff der
Philotheoria priagte er selber. Der Begriff der Theurgie (vgl.
S. 33—55) wurde von Budé gebraucht, um den heilsgeschicht-
lichen Grundzug der christlichen Philosophie hervorzuheben.
Er nimmt aber insofern eine eigentiimliche Doppelstellung ein,
als er sowohl die Heilsveranstaltung Gottes in Christus in sich

? Eine ahnliche derart weite Konzeption von der Philologie findet sich
bei August Boeckh und bei den Romantikern; vgl. Joachim Wach, Das Ver-
stehen, I 1926, 168 ff. Ob literarische Zusammenhinge bestehen oder ob es
sich um ein neues selbstindiges Hervorbrechen eines lange Zeit verborgen
gebliebenen Unterstromes handelt, wire der Untersuchung wert.

8 Problematisch ist wohl auch die Vermutung (S. 32), dal Budé den
vierfachen Schriftsinn als hermeneutisches Prinzip von Erasmus entlehnt
habe, Erasmus und Budé war dieses hermeneutische Prinzip, das noch
weithin in Geltung stand, von den gleichen Voraussetzungen her willkom-
men.



288 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

begreift (bei Pseudodionysius umfassend, bei Budé hauptsich-
lich auf das Kreuz bezogen) als auch ja vor allem die Taten
der géttlichen Vorsehung bezeichnet. Somit durchdringen sich
heilsgeschichtliche Erwigungen und ein von philosophischen
Fragestellungen her bestimmtes Denken — das letztere gilt von
Budés Vorsehungstheologie — in eigenartiger Weise. Heils-
geschichtlich ausgerichtet ist Budés Auffassung von einem
ewigen, innergottlichen foedus et pactum admirabile, «bei dem
der praeexistente Christus als Mittler (interventor) und Biirge
titig war und die erst zu schaffende, also intelligible Mensch-
heit in dem ewigen, vorweltlichen Sein vertraty (. 36).* Boha-
tec spricht interpretierend vom staurozentrischen Wesenszug
der christlichen Philosophie Budés (S.54) und belegt das ein-
driicklich durch den Umstand, dafl dieser das Christentum als
Religion des Kreuzes als etwas durchaus Neues, vorher Un-
erhortes aufgefafit habe, das nicht aus friiherer Kunde noch
aus weltlicher Ethik oder Philosophie abgeleitet werden kénne
(ius Christianismi nulla ex memoria, nullis e moribus gentium,
aut institutis philosophiae translatitium esse constat, sed no-
vum et inauditum, S.55). Budé habe das Christentum als die
absolute Religion aufgefalit. Diese freie Interpretation der eben
angefiihrten Stelle mag das Richtige treffen, aber es kommt in
ihr m. E. zu kurz, daB der groBe Jurist ausgerechnet in diesem
Zusammenhang den Ausdruck ius Christianismi braucht, also
nicht nachdriicklich vom Kreuz redet, und dafl er die einzig-
artige Stellung des Christentums mit einem inhaltlich nicht
eben reich gefiillten neutrischen Ausdruck (novum et inaudi-
tum) beschreibt. — Unter der Philotheoria (vgl. S.56—70)
versteht Budé die mystische Kontemplation, die den himmli-
schen ewigen Wahrheiten gewidmet ist. Diese Kontemplation
bleibt aber an das Wort der Schrift gebunden. Die Behauptung,
dafl der Weise kraft seiner ratio sich bis zu Gott erheben, ja

* Gottlob Schrenk, Gottesreich und Bund im #lteren Protestantismus,
vornehmlich bei Johannes Coccejus, 1923, vermutet (S.37), dafll die Taufer
als erste den Bundesgedanken in die reformatorische Bewegung hineinge-
worfen hiitten, Vielleicht lassen sich hier noch genauere Zusammenhinge
feststellen, moéglicherweise in der Richtung, daB Zwingli und die T#ufer
unabhéngig voneinander humanistischem Ueberlieferungsgut Ausdruck
gaben.



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 289

sich gleichsam wie ein irdischer Gott gebdrden konne, weist
Budé streng ab. In diesem Zusammenhang verweist er auf die
Schrift, deren Einheitlichkeit als Denkmal der gottlichen The-
urgie er ebensosehr betonte, wie er die Eigenart der beiden
Testamente gewahrt sehen wollte. Die Philotheoria Budés ver-
bindet also in eigenartiger Weise mystisches Gedankengut und
biblisch-heilsgeschichtlich gebundenes Denken. — Verfolgt
man an Hand der Darstellung Bohatecs die eindeutige Haltung,
die Budé der heidnischen Philosophie, dem Hellenismus gegen-
iiber einnahm (vgl. Abschnitt IV und V des ersten Teiles, S.
71—89) — er lehnte diesen Hellenismus rundweg ab und an-
erkannte keinerlei Vermittlung zwischen ihm und dem Chri-
stentum —; beachtet man, daf er Glaube und Liebe als die
Gewalten bezeichnete, durch die der Hellenismus letztlich
iiberwunden werden miisse (S.89), dann beriihrt es eigenar-
tig, ja wehmiitig, dal dieser grole reine Geist der.reformatori-
schen Bewegung ablehnend gegeniiberstand. Budés Glaubens-
begriff war evangelisch: der Glaube ist Gottes Geschenk, und
zwar ist er entsprechend dem von Gott in Christus gestifteten
Gnadenbund Bundestreue. In seiner Kreuzestheologie be-
stimmte er den (Glauben inhaltlich streng christozentrisch, und
der eschatologische Zug seiner christlichen Lebensphilosophie
betonte die Zusammengehorigkeit von Glauben und Hoffnung.
Das alles aber hinderte Budé nicht, sich fiir einen feinen Syn-
ergismus und damit polemisch wider die reformatorische Ver-
kiindigung zu entscheiden. Auffallend kurz beriihrte er das
Problem der Willensfreiheit; er bedauert die dariiber entfach-
ten Lehrstreitigkeiten — die Schuldigen sind nach seiner Ueber-
zeugung die reformatorischen Bestreiter des liberum arbi-
trium — und nimmt sie zum Anlaf, die Evangelischen geradezu
zu Vertretern des von ihm scharf abgelehnten Hellenismus zu
stempeln. «Trotz, ja wegen seines Humanismus will Budé Ver-
treter eines aristokratischen Reformkatholizismus sein und
bleibeny (S.103). Er ist aber ein durchaus eigenartiger Ver-
treter dieses Reformkatholizismus, doch wohl aus anderm Holz
geschnitzt als beispielsweise Sadolet, mit welchem Melanch-
thon ihn zusammenstellte. — Das Bild, das Bohatec von der
theologisch-religiésen Denkweise Budés auf Grund einer um-
fassenden Beniitzung dessen Werke bietet, wird fiir die weitere

19



290 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

Erforschung der Beziehungen zwischen Humanismus und Re-
formation von grofler Bedeutung sein. ®

Das erste Buch des zweiten Hauptteils (S. 127—240) behan-
delt die Auseinandersetzung Calvins mit den typischen Ver-
tretern des zeitgendtssischen franzoésischen Humanismus. Aus
seiner iiberragenden Sachkenntnis heraus kommentiert Boha-
tec zunidchst Calvins Vorrede zur Institutio, d.h. er lift die
Gegner, mit denen Calvin sich dort auseinamrdersetzte, be-
stimmte Gestalt, geistiges Profil und Namen annehmen. Es
sind vor allem Budé und Sadolet, ferner Cochlaeus, dessen
starke Einwirkung auf Budé feststeht. Das gebotene Gesamt-
bild ist durchaus iiberzeugend, wenn man auch gewisse Einzel-
interpretationen eher als Anregung zu weiterer Priifung denn
als fertige Lidsungen betrachten mag. — Im zweiten Kapitel
geht Bohatec auf die schwierige Frage ein, wer die Humanisten
waren, die Calvin als Nikodemiten bezeichnete (S.142—148).
«Wir kénnen niémlich keine bestimmte Gruppe unter den Hu-
manisten angeben, die alle von Calvin angefithrten Merkmale
aufweisty. (S. 143). Es seien unter den von Calvin als Nikode-
miten Geriigten zwei ganz verschiedene Gruppen zu verstehen.
Zu deren einen gehére Margarete von Navarra und ihr Kreis.
Die andere sei charakteristisch durch den apostolischen Pro-
notar Mellin de Saint Gelais reprisentiert. Dieser Mellin war
ein gewandter kirchlicher Ho6fling; seine erotischen Dichtun-
gen trugen ihm den Namen poeta mellitissimus ein; er war er-
fahren und geiibt im Erobern von Damenherzen, genullsiichtig
als Epikurier, verstand es aber auch, wenn es ihm gegeben
schien, riihrselig um Erleuchtung durch Gottes Wort zu beten.
Sieht man solch ein Portriit, dann wird Calvins Schérfe be-
greiflicher. — Im grofangelegten dritten Kapitel (S. 149—240)
bespricht Bohatec die Auseinandersetzung Calvins mit hervor-

% Es sei nur ein Aspekt genannt: Wo sind die geistigen Quellen des
Téufertums, wie es durch Conrad Grebel reprisentiert wird? Die ver-
dienstvolle neue Grebelbiographie von H. S. Bender (Conrad Grebel, The
Founder of the Swiss Brethren, by Harold S. Bender, Goshen, Indiana,
1950) bezweifelt einen Einflul Budés auf Grebel. Das ist glaubhaft, wenn
man wie Bender von der traditionellen Deutung Budés ausgeht. Ganz an-
ders aber verhilt es sich, wenn man Budé als Vertreter einer staurozen-
trischen Theologie kennenlernt und weill, dal der Bundesgedanke in sei-
nem Denken eine zentrale Stellung einnahm.



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 291

ragenden Vertretern des Humanismus in der Schrift de scan-
dalis. Die Aufgabe des Interpreten besteht dort nicht darin, zu
eruieren, wer die Gegner Calvins waren. Calvin nennt die
Namen der Ménner, mit denen er sich mall. Hingegen wurden
je und je die scharfen generellen Urteile Calvins ihm als Un-
gerechtigkeit zur Last gelegt. Bohatec zeichnet auf Grund ein-
dringender Quellenstudien acht Kinzelbilder, ndmlich von
Pierre Bunel, Agrippa von Nettesheim, Etienne Dolet, Simon
Villanovanus (nicht = Servet!), Des Périers, Rabelais, Anto-
nius Goveanus und Jacques Gruet. Er zeigt, welche Aeullerun-
gen oder was fiir ein Verhalten dieser Humanisten Calvin zu
seinen schroffen Urteilen veranlafiten. Manches dieser Urteile
lernt man von den oft an versteckter Stelle gefundenen Aus-
sagen der Gegner der Reformation her besser verstehen (das be-
trifft besonders Rabelais und Goveanus). Ein genaueres Referat
wiirde den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen. Deshalb sei aus-
withlend zunéchst als auf ein besonders instruktives Beispiel auf
die Darstellung von Etienne Dolet hingewiesen (S. 165 ff.). Be-
hutsam und iiberlegen zugleich 16st Bohatec das schwierige
Problem, wo Dolet einzureihen sei, der von der katholischen
Inquisition als Lutheraner verbrannt wurde, wihrend Calvin
ihn als Atheisten und unreinen Hund auf das schéirfste ab-
lehnte. Die einzelnen Sachverhalte werden sorgfiltig analy-
siert, und die Ergebnisse dieser Analyse untermauern eine
Deutung, welche die seelisch-geistige Struktur Dolets ins Auge
fafit. Dolet war in dem an Cicero geschulten Formempfinden
ein Bewunderer der Antike, aber die Féhigkeit zu selbstindi-
gem Denken ging ihm ab, und erst noch war sein theologisches
Wissen zu gering, als dall er selbstindig Stellung hétte be-
ziehen konnen. Was ihn das Leben kostete, war jedoch nicht
seine Unselbstindigkeit — sie ist ja meist ein gar nicht iibler
Schutz —, sondern seine mafllose Ruhmsucht. Ein Kabinett-
stiick ist die Darstellung des vielbesprochenen Des Périers,
aus der, nebenbei erwihnt, auch hervorgeht, wie human Huma-
nisten mit ihresgleichen umgehen konnten (S. 179—214).

Im zweiten Buch des zweiten Hauptteils stellt Bohatec Cal-
vins Lehre in ihrem Verhélinis zu der Welt- und Lebensauf-
fassung des Humanismus dar. Im ersten Kapitel iiber den Be-
deutungsinhalt der christlichen Philosophie befafit er sich mit

19*



292 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

dem Eingangssatz der Institutio und mit dem Bundesgedanken
bei Calvin. Die fundamentale Aussage iiber den Inbegriff der
heiligen Lehre (bzw. der rechten Weisheit) mufl Calvin in
bewulitem Anschlufl an Budé gepriagt haben. Dieser hat Gottes-
und Selbsterkenntnis als den Inhalt der christlichen Philoso-
phie bezeichnet. Calvin vertiefte dessen Auffassung insofern
bedeutsam, als er diese beiden Begriffe als Beziehungsbegriffe
auffafite und demgeméal interpretierte. Seine Interpretation
— besonders in den religios ausgerichteten Aussagen — ist
freilich formal weitgehend an Lehrsiitze der Antike angekniipft.
Eine interessante Einzelbeobachtung sei zur Veranschau-
lichung angefiihrt. Sie bezieht sich auf den Satz iiber die pietas
(Inst. I, 2, 1 = opera selecta 3, 35, Zeile 3 ff.): die notitia bene-
ficiorum mag aus einer Definition der Religion bei Poimandres
iibernommen sein. Bohatec zeigt den Tatbestand der formalen
Abhéngigkeit Calvins; das damit gestellte Problem, wie von
daher dessen Aussagen kritisch zu beurteilen sind, bedarf ge-
sonderter Behandlung.® — Die gegenseitige Verpflichtung, die
mit dem Bundesgedanken gegeben ist, veranschaulicht Calvin
an einem Beispiel aus dem privatrechtlichen Vertrag des rémi-
schen Rechtes, wihrend der Gedanke, dafl Gott auf seine Rechte
verzichtet, von Budé stammt. — Calvins Stellung zu den einzel-
nen Wissenschaften (doctrinae liberales) wird im 2. Kapitel
dargestellt. Bohatec umschreibt dessen prinzipielle Stellung-
nahme mit den Worten: «Die humanen Wissenschaften haben
einen groflen propiddeutischen Wert, da sie den Menschen die
formale Bildung vermitteln, ihn derart verfeinern, daf er als
wahrer Mensch dastehen kann» (S.257). Der Begriff pro-
piddeutisch ist, wie der Kontext des dieser Aussage zugrunde-
liegenden Textes zeigt, etwas millverstindlich oder problema-
tisch. In der Auslegung von 1. Kor. 1, 20 (CR 49, 325) fafit
Calvin zunichst die Weisheit, die Gott zur Torheit gemacht

¢ Karl Barth widmet in seiner Kirchlichen Dogmatik III/2, 1948, 84
(anders als ebd, 1/2, 1938, 286 f.) dem ersten Kapitel der Institutio eine
kurze kritische Betrachtung: «Die Darlegung Calvins ist insofern nicht
ohne weiteres zwingend und befriedigend, als man bei ihm nicht so recht
erfihrt, von woher das Alles nun eigentlich gesagt ist.» Er spricht dann
noch von dem <leeren, etwas spekulativ ausschauenden Raumy, in welchem
diese Sitze bei Calvin stehen. Die Frage Barths wird durch die Wahr-
nehmung der formalen Abhidngigkeit Calvins von Budé hell beleuchtet.



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 293

hat, als das auf, was der Mensch durch sein natiirliches Geist-
vermidgen in Wissenschaft und Kunst sich aneignen kénne (per
sapientiam intelligit quicquid comprehendere potest homo tam
naturali ingenii facultate, quam usu et literis atque artium
scientia adiutus), was doch heift, dafi nach ihm der Inbegriff
der liberales doctrinae unter das Urteil der zur Torheit ge-
machten Weisheit fallt. Nun wirft aber Calvin die Frage auf,
wieso Paulus diese Wissenschaft aufler Christus (scientiae
extra Christum) derart vernichtige, da sie doch in dieser Welt
ein hervorragendes Geschenk Gottes sei (constat esse prae-
cipuum in hoc mundo Dei donum). In diesem Zusammenhang
stellt er die von Bohatec kommentierte Frage: doctrinae
liberales quantum honoris merentur, quae ita hominem ex-
poliunt, ut reddant vere humanum? Er findet die Lésung darin,
dafBl Paulus die natiirlichen geistigen Fihigkeiten des Menschen
und die damit gegebenen Wissenschaften nicht schlechthin ver-
urteile, sondern daf er ihnen jede Bedeutung fiir die Erlangung
geistlicher Weisheit abspricht (ad percipiendam spiritualem
sapientiam nullius esse momenti affirmat). Bei diesem Sach-
verhalt ist es doch etwas gewagt, Calvin die Auffassung von
einem propddeutischen Wert der doctrinae liberales zuzu-
schreiben. Gerade weil in diesem Gedankenkreis die humanisti-
schen Voraussetzungen Calvins deutlich greifbar sind — Bo-
hatec weist nachdriicklich auf Budé hin, auf den die Aus-
drucksweise von der propiddeutischen Funktion der freien
‘Wissenschaften angewendet werden kann —, ist es notwendig,
genau zu beachten, wie Calvin die Grenze zieht. Die Wissen-
schaften sind nach ihm ein wichtiges Geschenk Gottes fiir das
natiirliche Menschsein, sie sind iiberaus wichtige Werkzeuge
(instrumenta) sowohl fiir die Frommigkeit als auch fiir das
gemeinsame Leben (so im Kommentar zu 1. Kor. 6,1 = CR 49,
429, wo Calvin polemisch scharf gegen die Veridchter [quosdam
fanaticos] der Wissenschaften spricht). Aber sie bereiten in
keiner Weise die wahre Weisheit vor, vielmehr entscheidet die
rechte Gotteserkenntnis iiber den Wert und die Auswirkung
der gottgeschenkten natiirlichen Weisheit. — Nicht weniger
spannungsvoll und komplex ist auch Calvins Stellung zu den
Naturwissenschaften (S. 263 ff.). Man wird die Aussagen Cal-
vins hinsichtlich des Problems einer allgemeinen Offenbarung



294 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

und der Christus-Offenbarung von den humanistischen Texten
her, die dahinterstehen, neu interpretieren lernen, wobei zu be-
riicksichtigen ist, dafl Budé staurozentrisch denkender Huma-
nist war. — Ausfiihrlich wird Calvins Stellung zur Astrologie
dargestellt (S.270 ff.). Er rdumt zwar den Gestirnen Einfluf
auf die Qualitéiten der K6rper und sogar auf die Temperamente
der Menschen ein. Trotzdem grenzt er sich ganz eindeutig vom
astrologischen Nativititsdogma ab und deutet die elementaren
Auswirkungen der Gestirne streng theozentrisch als Mittel-
ursachen, deren Gott sich bediene. Dal} jede die Gottesheziehung
betreffende Wandlung im menschlichen Herzen auf Erwihlung
oder Verwerfung durch Gott zuriickzufiihren ist, folgt aus den
Voraussetzungen des calvinischen Denkens. Der auch allge-
mein geistes- und kulturgeschichtlich fesselnde Abschnitt be-
richtet iiber die Kontroversen Calvins in bezug auf diese Frage
(mit dem Humanismus und mit Melanchthon). Mit Luther teilte
Calvin trotz Unterschieden in den Voraussetzungen die strikte
Ablehnung des Nativititsdogmas. — So wie Calvin die Astro-
logie von seinem theozentrischen Standpunkt aus kritisch in
die Schranken wies, so bot er positiv eine streng theozentrische
Geschichtsauffassung (S.280—299): dieses positive Urteil ent-
spricht jenem negativen, indem beide auf der gleichen Anschau-
ung von Gott beruhen. Calvins Deutung der Geschichte ist im
besonderen dadurch charakterisiert, wie er sich mit dem Pro-
blem der Démonie in der Geschichte auseinandersetzt (haupt-
siichlich in der Auslegung des Hiob und in den Vorlesungen
iiber Daniel, wo die wichtigsten Belegstellen zu finden sind).
Calvin denkt schroff dialektisch: Die Macht des Bosen zerstort
gsich in ihrer Auswirkung selber, diese Selbstzerstorung ist
aber zugleich als Akt der gottlichen Herrscherautoritit zu deu-
ten. Die Selbstzerstorung des Bosen ist schon rein empirischer
Beobachtung zugiinglich; dafl in ihr Gott koniglich herrscht,
das ist eine Glaubensaussage im strengsten Sinn des Wortes.
Formal gleich beantwortet Calvin auch die Frage nach der In-
kongruenz von Schuld und Heimsuchung der einzelnen Men-
schen. Er arbeitet das Problem nach der Erfahrungsseite scharf
heraus, d. h. er zeigt, wie ungleich Leiden und Heimsuchungen
zugeteilt werden. Jeden Versuch einer Theodizee lehnt er da-
gegen als Anmafiung ab. Der Glaubende gibt sein Fragen preis



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 295

im Blick auf Gottes Gerechtigkeit, Herrscherallmacht, verbor-
gene Weisheit, viterliche Giite und richterliche Gewalt. Von
Gott her werden Gerichte dem Erwéihlten zum Heil, dem Ver-
worfenen zum Verderben bereitet. Die theologische Auffassung
von der Geschichte wird gekront durch den Gedanken von der
Gleichzeitigkeit der Geschichte und der Christusgeschichte
(S. 296 ff.) durch das Evangelium, wobei das Schwergewicht
der Betrachtung auf dem Gedanken der Ordnungsmacht ruht:
«Gottes Reich ist eine Ordnungsmacht, da das Evangelium eine
Ordnungsmacht isty (!) (S. 297).

In drei groBen Abschnitten stellt Bohatec die Auseinander-
setzung Calvins mit dem Humanismus in der Gotteslehre, der
Ethik und der Staatsauffassung dar. Es kann sich hier nur
darum handeln, die wichtigsten Ergebnisse in bezug auf die
zwei ersten Problemkreise anzudeuten. — Calvin prigt den
Begriff der Ewigkeit Gottes (S. 306 ff.) aus einem philoso-
phisch-abstrakten zu einem Lebensbegriff um, indem er die
Ewigkeit wesentlich als die Wirklichkeit Gottes in ihrem Wir-
ken darstellt. Damit schloB er zwei gegensétzliche Auffassun-
gen, die von der Antike her auch im zeitgendssischen Huma-
nismus vertreten wurden, kraftvoll aus, ndmlich die starre be-
ziehungslose Transzendenz Gottes und die dinglich-naturhafte
Immanenz, wie sie besonders von einzelnen Renaissanceden-
kern vertreten wurde. — Es ist ein bekannter Tatbestand, dal
sich im Begriff der Autoritit Gottes (S. 328 ff.) wie in einem
Brennpunkt die theologischen Gedanken Calvins sammeln. Das
hat die Auffassung veranlafit, daf bei Calvin die Liebe Gottes
hinter die Allmacht und Gerechtigkeit zuriicktrete, oder daf} die
Allmacht als selbstindige Grofe iiber Gerechtigkeit und Liebe
gesetzt sei. Popularisiert lautet der entsprechende kritische
Einwand, die alttestamentliche Sicht sei gegeniiber der neu-
testamentlichen durchschlagend. Bohatec weist diese Kritik in
sorgfiltig belegten Einzelausfiihrungen zuriick. Nicht alle von
ihm angefiihrten Aussagen und Zusammenhinge miissen frei-
lich zwingend so interpretiert werden, wie er es tut. Es sei das
an einem Sachverhalt gezeigt. Sehr beachtenswert fiihrt Boha-
tec aus: «Es ist lehrreich, dafl Calvin bei der schwierigen Be-
stimmung des Verhiltnisses zwischen Gerechtigkeit und Liebe
von dem Autorititsbegriff ausgeht und sich dabei der aus der



296 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

Popularphilosophie in das romisch-kanonische und germani-
sche Recht iibergegangenen Kardinalbegriffe: ius strictum,
aequitas bedienty (S. 337). L6t sich aber so Calvin nicht durch
eine philosophisch-juristische Fragestellung in seinem Gedan-
kengang bestimmen? Kann das Evangelium in seinem spezifi-
schen Wesen, kann das, was in ihm iiber das Wesen Gottes
kundgetan ist, zu seinem Recht kommen, wenn die Betrachtung
und Darstellung im Rahmen eines Begriffssystems erfolgt, das
aus ganz anderen Voraussetzungen hervorgegangen ist? Hitte
Calvin in bezug auf den Begriff der Autoritit Gottes den glei-
chen Weg eingeschlagen wie beim Begriff der Ewigkeit, dann
hitte sein Bild gewill anders ausfallen miissen. — Eine eigen-
artige Mittelstellung nimmt in bezug auf seine Interpretation
durch Calvin der Begriff der gloria dei ein. Einerseits ist er
Synonym fiir die verschiedenen Umschreibungen der Autori-
tidt, andrerseits wird er gebraucht (dhnlich wie der Begriff der
Ewigkeit) als Bezeichnung der inneren Wesenheit Gottes.
Bohatec legt die Tatbestinde so dar, dafl sie auch abgesehen
von seiner Erklidrung deutlich fallbar sind und ein eigenes Ur-
teil ermoglichen. Vielleicht kann man formelhaft vereinfachend
so sagen: Das durch den Autorititsbegriff bei Calvin gestellte
Problem wird verschieden beantwortet, ob man die formale
Methode — d.h. die Anwendung philosophisch-juristischer
Kategorien — oder die evangelischen Aussagen als das durch-
schlagende Moment erkennt. Wie das Problem auch endgiiltig
zu l6sen sein wird, auf alle Fille fithrt Bohatecs Beitrag in
diesem Kapitel die Forschung weiter und gibt kréiftigen An-
trieb zu vergleichenden Studien (Calvin — Humanisten und
Calvin — Luther). ’

Im Rahmen der Untersuchung von Calvins Ethik auf antike
und humanistische Bestandteile (S.346—438) gibt Bohatec im
ersten Hauptabschnitt iiber den prinzipiellen Unterschied zwi-
schen der antiken und der calvinischen Ethik eine sorgféiltige
instruktive Analyse des Gedankenkomplexes iiber den freien
bzw. unfreien Willen. Zunéchst wird Calvins Terminologie —
wesentlich im Anschlufl an das zweite Kapitel des zweiten
Buches der Institutio — dargestellt. Dann wird das Kernpro-
blem — wie verhilt sich das Bése zum allumfassenden Willen
Gottes? — aufgeworfen. Die Aporien, mit denen Calvin nicht



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 207

fertig wird — es wird aber iiberhaupt nie ein sterblicher
Mensch damit fertig werden! —, arbeitet Bohatec klar heraus,.
dringt dann aber weiter vor nach den letzten treibenden reli-
giosen Motiven (hier sind ergéinzend die Ausfiihrungen im
SchluBabschnitt des Buches S. 473 ff. heranzuziehen). Die an-
schlieBende Vergleichung mit Luther erstreckt sich mit einer
wichtigen Ausnahme — Calvin und Luther iiber die Selbstin-
digkeit des menschlichen Handelns S. 368 ff. — weniger auf die
einzelnen Wesensmomente als vielmehr auf die Herausarbei-
tung des beiden Reformatoren gemeinsamen Gegensatzes gegen
die humanistischen Vertreter des liberum arbitrium. — Im
Abschnitt iiber Natur- und Sittengesetz (S. 383 ff.) zeigt Boha-
tec, dal Calvin im Begriff der Nichstenliebe unter Zuhilfe-
nahme eines in der hellenistischen Popularphilosophie und im
réomischen Recht beheimateten Begriffspaares — droiture et
équité — gottliches Gesetz und natiirliches Sittengesetz (im
Sinne von Rém. 2, 14 {.) einander néherzubringen sucht. Calvin
hat ein deutlich ausgesprochenes Interesse an der naturrecht-
lichen Forderung, aber er ist fest davon iiberzeugt, daf} sie von
der siindigen Menschheit nicht erfiillt werden kann. Die Ver-
wirklichung ist nur im Geiste der Kindschaft méglich. Das ver-
anlaft ihn, von einer speziellen Bruderliebe in der Hausgemein-
schaft der christlichen Gemeinde zu sprechen. Somit ist nur in
der christlichen Gemeinde moglich, was eigentlich naturrecht-
lich gefordert wire (S. 395). So gesehen sind freilich Natur-
recht und Gnadenwille einander einerseits ganz nahe, andrer-
seits durch einen Abgrund geschieden. — Die Selbstverleug-
nung (vgl. S. 395 ff.) fafit Calvin — und darin geht er weit iiber
Faber Stapulensis hinaus, unter dessen Einflufl moglicherweise
er dem Begriff der abnegatio sui die zentrale Stellung einge-
rdumt hat — nicht blofl negativ, sondern vor allem auch positiv
als Betiitigung der Liebesgemeinschaft im kirchlichen Organis-
mus und im Menschheitsorganismus. Bohatec gibt auch fir
diesen Sachverhalt die Belege aus einem weiten Bereich des
Schrifttums von Calvin, aber alle fundamentalen Aussagen
iiber die Gemeinschaftsbezogenheit der abnegatio lassen sich
aus der Institutio belegen, so dall jeder, der wirklich sehen
will, leicht feststellen kann, dall der «gesetzlichey Calvin, wo
dieser die Selbstverleugnung fordert, der neutestamentlichen



208 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

Botschaft Gehor verschafft. Soweit traditionelle Darstellungen
es anders haben wollen, zeigt sich darin eine unbelehrbare
Voreingenommenheit. Die Selbstverleugnung betitigt sich nach
Calvin auch im Leiden (tolerantia crucis). In der Ausfiihrung
dieses Gedankens beriihrt sich der Reformator 6fters mit Budé,
geht aber iiber diesen hinaus durch «die gewissenhafte bibli-
sche Begriindung und die Urspriinglichkeit der persénlichen
Erfahrung» (S. 406). Bekannt ist Calvins deutliches Nein, das
er an dieser Stelle der stoischen Ethik gegeniiber ausspricht,
aber weniger beachtet diirfte die unnachahmlich knappe und
gehaltvolle Préigung sein, in der er die Echtheit und Wirklich-
keit des Leidens zusammen mit der Geborgenheit des Glaubens
ausdriickt: patienter flere in Dei risu (so zu Ps. 37, 13 vom
Lachen Gottes iiber den Gottlosen! Calvin denkt also an Er-
gebenheit und heroischen Kampf zugleich, wenn er vom ge-
duldigen Weinen spricht; Bohatecs Umschreibung der Stelle
— «wundersame Heiterkeit und verborgene, erhabene Froh-
lichkeity (S. 412) — laft das Heroische etwas zuriicktreten).
— Im Abschnitt iiber «die eschatologischen Bestandteile der
calvinischen Ethiky — Bohatec formuliert so! — wird gezeigt,
dall die meditatio futurae vitae, die auch im Denken Budés
eine bedeutsame Rolle spielte, bei Calvin wohl im Zentrum sei-
ner Gedanken iiber das christliche Leben steht, dafl sie ihn aber
nicht zu einer umfassend pessimistischen Abwertung des Le-
bens bestimmt. In dieser Hinsicht ist die Darstellung von Mar-
tin Schulze 7 einschneidend zu berichtigen. Irdisches Wirken
im Beruf und Verlangen nach dem ewigen Leben sind fiir Cal-
vin durch die vocatio dei geeinigt; denn es ist eine Berufung,
die uns hier zum Dienst am gottgewollten Organismus ver-
pflichtet und zum ewigen Leben bestimmt. — In den Einzelbe-
stimmungen der wirtschaftlichen Ethik ist Calvin (im Unter-

7 Martin Schulze, Meditatio futurae vitae, ihr Begriff und ihre herr-
schende Stellung im System Calvins, 1901; Ders., Calvins Jenseitschristen-
tum in seinem Verhiltnis zu den religiosen Schriften des Erasmus, 1902.
— Bohatec fiihrt die Verzeichnungen Schulzes darauf zuriick, dall dieser
Calvins Sozialethik nicht beriicksichtige. Das Urteil kénnte auch umge-
kehrt werden: weil Schulze Calving Begriff von der meditatio futurae
vitae und denjenigen von der Selbstverleugnung nicht richtig erfaflit, ver-
baut er sich das Verstindnis fiir Calvins Sozialethik.



D. Lerch, Calvin und der Humanismus 299

schied zu Luther) stark unter dem Einfluf der Antike
(S. 430 tt.).

Das Kapitel iiber Calvins Staatslehre (S. 439—464) mag
hier kurz als authentischer Wegweiser durch Bohatecs grofes
Werk, Calvins Lehre von Staat und Kirche, erwidhnt werden.
— SchlieBlich handelt Bohatec vom aesthetischen Einschlag im
Organismusgedanken Calvins (S. 465 ff.); er zeigt, dafl Calvins
Stellung zur Kunst von derjenigen der Renaissance dadurch
deutlich abgehoben ist, dafl Calvin die Kunst im strengen Sinn
sittlich-religios bestimmt haben will.

Die Zusammenfassung am Schlufl des Buches (S. 472—483)
nennt als wesentlichen Zug der Haltung Calvins den pneuma-
tokratischen Grundzug seines Denkens und als Kernpunkt der
Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen Humanismus
den Unsterblichkeitsgedanken. Es folgt dann eine polemische
Auseinandersetzung mit Hauser, Humanisme et Réforme en
France. Hauser warf Calvin den offenkundigen und bestimm-
ten Bruch mit dem Humanismus vor, indem er der von den
Humanisten vertretenen unbeschrinkten Freiheit des Denkens
und Handelns die Autoritit des Dogmas und eine auf der
Grundlage der Siinde aufgebaute Sittlichkeit entgegengestellt
habe. Es ist Bohatec ein leichtes, solche generellen Beschuldi-
gungen zuriickzuweisen, nachdem seine Untersuchungen ein
Doppeltes dargetan haben, ein differenziertes Bild von den dies-
beziiglichen Auffassungen im Humanismus selber und ein nicht
weniger differenziertes Bild von den Beziehungen Calvins zum
Humanismus.

Es ist an einzelnen Stellen dieses Berichtes darauf hinge-
wiesen worden, daB nicht alle Interpretationen der Tatbestinde
durch Bohatec zwingend sind. Das gilt gelegentlich auch von
der Vermutung oder Behauptung von Abhéngigkeitsverhélt-
nissen. Doch sind durchgingig die Quellenbelege aus dem
Schrifttum Calvins so zahlreich gegeben, dafl die Nachpriifung
und die weitere Arbeit dadurch erleichtert werden.*®

8 Druckfehler — hauptsichlich in den griechischen Zitaten — sind
leider ziemlich hiufig. Ein sinnstérender in einem Kantzitat sei hier korri-
giert. S. 73 Anm. 23 Zeile 6 v.u. mufl es heiflen: Sie boten Weisheit gegen
die Torheit auf... (nicht: gegen die Bosheit). Ich hebe nachdriicklich her-
vor, daB ich bei verschiedenen Stichproben unter den Zahlen, die auf Quel-
lenstellen hinweisen, auf keinen Druckfehler gestoBen bin.



300 F. Medicus, Religion und Kultur

Die abschliefenden Bemerkungen koénnen kurz sein. Die
Beurteilung und Wiirdigung der Ergebnisse in der Erfor-
schung des franzdsischen Humanismus mufl ich den Fachken-
nern iiberlassen. Das bedeutende Werk Bohatecs fordert die
Calvinforschung umfassend. Die Gestalt Calvins, dessen Den-
ken und Haltung werden in wichtigen Punkten schéirfer und
differenzierter gezeichnet. Geistes- und theologiegeschichtliche
Beziehungen seiner Epoche werden iiberraschend sichtbar ge-
macht. Es wire aber unrichtig, wenn der Ertrag der Unter-
suchung nur in der Aufhellung geschichtlicher Tatbestinde
gesehen wiirde; bietet sie doch einen wichtigen Beitrag zur
systematischen Besinnung iiber die zentralen Probleme der
allgemeinen Offenbarung und des Naturrechts. Man mége eine
bewullit gewagte Formulierung hinnehmen: Calvins Geist und
Denken war selber Kampfplatz gegensitzlicher Ideen. Er hat
iibernommen, umgeprigt, seiner Grundhaltung dienstbar ge-
macht, aber — und das zeigt der theologie- und literargeschicht-
liche Hintergrund wichtiger Stellen — die Spuren des Kampfes
sind geblieben. Gerade als solche Denkméler sind Calvins Ge-
danken aktueller fiir die heute notwendige kritische Besinnung,
als wenn sie vollstindig aus einem Gull wéren. Die theologi-
sche Wissenschaft ist Bohatec, der das deutlich zeigt, groflen
Dank schuldig, der freilich sinngem&fl nur so richtig erstattet
wird, daB seine Ergebnisse in weiterer Arbeit fruchtbar ge-
macht werden.

Oberhallau/Schaffhausen. David Lerch.

Religion und Kultur.

Kurz vor dem Ende des vorigen Jahrhunderts hat Heinrich
Rickert in einer weithin wirksam gewordenen kleinen Schrift
die Unterscheidung von Natur und Kultur genau zu bestimmen
unternommen: «Natur ist der Inbegriff des von selbst Entstan-
denen, Geborenen und seinem eigenen Wachstum Ueberlasse-
nen. Ihr steht die Kultur als das von einem nach Zwecken han-
delnden Menschen entweder direkt Hervorgebrachte oder, wenn
es schon vorhanden ist, so doch wenigstens absichtlich Ge-
pilegte gegeniiber.» Ausdriicklich nennt Rickert die Religion
neben Recht, Wissenschaft, Kunst, Wirtschaft usw. unter den



	Calvin und der Humanismus : ein Buch von Josef Bohatec über Budé und Calvin

