
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 4

Artikel: Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

Autor: Schmidt, Martin Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 265

Karche und Staat bei Wilhelm von Ockham.
Probevorlesung vor der Theologischen Fakultät

der Universität Basel am 16. Mai 1951.

So mannigfach im Mittelalter auch die Erwägungen über
das Verhältnis von Kirche und Staat waren, eine Möglichkeit,
die Dinge zu sehen, war dieser Zeit jedenfalls nicht gegeben:
Kirche und Staat als zwei wesensfremde, im Grunde sich nichts
angehende Bereiche zu betrachten. Und auch da, wo wir so

große kirchenpolitische Spannungen antreffen wie im Leben
und Werk Wilhelms von Ockham, liegen die Pole solcher
Spannungen anders, als sie der modernen Problematik von
Kirchlichem und Politischem, anders aber auch, als sie einer gewissen

Betrachtung des Mittelalters geläufig sind. Das will sagen:
Es handelt sich hier erstens nicht um jenen Gegensatz, den
man mit «Religion und Politik», mit «Innerem und Aeußerem»
o. ä. bezeichnen kann. Es handelt sich aber zweitens im Grunde
auch nicht um die Rivalität zwischen Papsttum und Kaisertum,

die die ganze mittelalterliche Geschichte durchzieht. Gehen
wir aber von diesen beiden Fragestellungen aus. Eine dritte
Frage, ob und inwiefern es sich hier etwa um das Verhältnis
von Evangelium und Gesetz handele, führt uns über alles
Vorläufige hinaus und wird sich zum Schluß mehr stellen, als daß
sie klar beantwortet werden könnte.

1.

Zweifellos legen uns Leben und Werk Wilhelms von Ockham

nahe, so etwas wie einen Gegensatz zwischen Religion
und Politik, zwischen sachgemäßer theologischer Arbeit eines
Oxforder Universitätslehrers und kirchlich-politischer Gelegen-
heitsschriftstellerei eines durch die äußeren Ereignisse aus
seiner Bahn Geworfenen zu konstatieren. Wer die Bücher Ock-
hams alle zur Hand hätte und in einer gewissen Ordnung
aufstellen wollte, der würde auf der einen Seite zu seinem
dickleibigen Sentenzenkommentar gewiß sogleich die «Quodlibeta
Septem» und die Schrift «De sacramento altaris» stellen; und
wenn er dann etwa die «Summa totius logices» nähme — um
nur ein Beispiel seiner philosophischen Werke zu nennen —,



266 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

so würde sich doch all dies sehr gut zusammengesellen, indem
es alles auf das normale Pensum eines mittelalterlichen
Universitätstheologen weist. Und das war der zwischen 1290 und
1300 geborene Ockham auch bis zum Jahre 1824. Wer dann
aber weitere Werke des gleichen Ockham zur Hand nähme, täte
dies sicher nicht ohne das Gefühl, mit einer neuen und etwas
fremdartig anmutenden Bücherreihe zu beginnen, wenn es nun
etwa heißt — ich nenne nur das Wichtigste und für das weniger
Wichtige einige Beispiele: «Opus nonaginta dierum contra er-
rores Johannis XXII. papae» — «Dialogus inter magistrum et

discipulum de imperatorum et pontificum potestate» — «Octo
quaestiones super potestate ac dignitate papali» — «De iuris-
dictione imperatoris in causis matrimonialibus» — «An rex
Angliae pro succursu guerrae possit recipere bona ecclesiarum»
— «De electione Caroli IV.». An Umfang sind die Schriften
dieser zweiten Gruppe sehr verschieden und auch in der
Methode: Die zuerst genannten sind scholastisch in ihrer
Gründlichkeit und in der Art der Behandlung, die zuletzt genannten
sind Gelegenheitstraktate. Aber alle zusammen bilden sie das
Corpus der «Opera politica», in denen es immer wieder um
Kaiser und Papst, um Papst und Kaiser geht.1 Die Zweiteilung

1 Ein Verzeichnis der theologischen und philosophischen Schriften
(edierter und unedierter, auch zweifelhafter und unechter) mit Aufzählung
der alten und neuen Ausgaben, summarischen Angaben über die bekannten
Handschriften und Erörterungen der Echtheitsfragen bietet Ph. Böhner
0. F. M., The Tractatus de Successivis Attributed to William Ockham Edited
with a Study of the Life and Works of Ockham (Franciscan Institute
Publications No. 1), St. Bonaventure (N. Y.) 1944 — übersetzt und auf den
neuesten Stand gebracht von V. Heynck 0. F. M., Die unpolemischen Schriften

Ockhams, in: Wilhelm Ockham (1349—1949), Aufsätze zu seiner
Philosophie und Theologie, Franziskanische Studien, 32. Jahr, Münster i. W.
1950, S. 156—163. (Vollständige Liste der betreffenden Handschriften bei
Ph. Böhner O. F. M. in: La France franciscaine 22, Paris 1939, S. 171—175.)
— Für die kirchenpolitischen Schriften vgl. R. Seeberg, Art. <Ockam» in der
Realenzyklopädie für protestantische Theologie und Kirche, Bd. 14, 3.

Auflage, Leipzig 1904, S. 264—267 ; E. Amann, Art. «Occam» in : Dictionnaire de

Théologie catholique, Bd. 11, 1. Hälfte, Paris 1930, Sp. 873—876. Verzeichnis
der neuesten Editionen aller Schriften Ockhams: V. Heynck O. F. M., Ockham-
Literatur 1919—1949 (im oben genannten Aufsatzband S. 164—183), S. 173 ff.
— Es ergibt sich das Bild, daß die moderne Editionstätigkeit bisher vorwiegend

die kirchenpolitischen Schriften berücksichtigte. Von den

theologischphilosophischen Schriften hat eine vollständige Neuherausgabe nur erfahren:



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 267

in theologisch-philosophische und kirchenpolitische Werke
Ockhams deckt sich aber ziemlich genau auch mit einer
Zweiteilung seines Lebens. Denn während der erste Teil fast gänzlich

auf die Oxforder Baccalaureuszeit bis 1324 weist, ist der
zweite Teil ausnahmslos in den Jahren 1328—1349 entstanden,
während derer Ockham im Hoflager oder in der Residenz Kaiser
Ludwigs des Bayern lebte. (Er hat ihn übrigens überlebt und
ist im Münchener Franziskanerkloster gestorben.2) Dazwischen

aber liegt sein unfreiwilliger Aufenthalt am päpstlichen
Hofe zu Avignon (1324—1328), den er mit einer Flucht
beendete, eben zu Kaiser Ludwig, dem von der Kurie nie
Anerkannten und Gebannten.

Um dieses Phänomen zu würdigen, hat Reinhold Seeberg3

De Sacramento altaris (ed. T. B. Birch, Burlinghton 1930) ; sonst sind nur
einzelne Teile der großen Summen und Kommentare neu herausgekommen
(hauptsächlich von Ph. Böhner O. F. M. besorgt), die als ganze zumeist in
Inkunabeldrucken gelesen werden müssen. Hingegen haben wir moderne
Ausgaben von fast allen kirchenpolitischen Schriften; allerdings gehören
zu den (vorläufigen) Ausnahmen gerade die beiden umfangreichsten dieser
Gruppe, der riesenhafte Dialogue inter magistrum et discipulum de impera-
torum et pontificum potestate und (zum größeren Teil, s. u.) das Opus
nonaginta dierum. Es seien erwähnt: R. Scholz, Unbekannte politische
Streitschriften aus der Zeit Ludwigs des Bayern, Rom 1911 und 1914, wo
im 2. (Text-) Band verschiedene kleinere kirchenpolitische Schriften
Ockhams (allerdings nicht vollständig) abgedruckt sind; C. K. Brampton, The
De Imperatorum et Pontificum potestate of William of Ockham, hitherto
unpublished, Oxford 1927; Guilielmus de Ockham O. F. M., Breviloquium
de potestate Papae, édition critique par L. Baudry (Etudes de Philosophie
Médiévale, t. XXIV), Paris 1937; R. Scholz, Wilhelm von Ockham als
politischer Denker und sein Breviloquium de principatu tyrannico (Schriften
des Reichsinstitutes für ältere deutsche Geschichtskunde 8), Leipzig 1944.

(Bei den beiden letztgenannten Ausgaben handelt es sich um solche der
gleichen Schrift.) Zudem ist 1940 in Manchester der erste Band einer
Ausgabe: Guilelmi de Ockham opera politica, herausg. (in Verb, mit Andern)
von J. G. Sikes, herausgekommen. Dieser Band umfaßt u. a. die Octo

quaestiones de potestate papae (die drittgrößte kirchenpolitische Schrift)
und den Anfang des Opus nonaginta dierum. Die Fortsetzung der
letztgenannten Schrift wie auch der Dialogus müssen vorläufig noch in der
alten Ausgabe hei M. Goldast, Monarchiae Romani Imperii, Band 2, Frankfurt

a. M. 1668, gelesen werden.
2 Vgl. R. Höhn, Wilhelm Ockham in München (S. 142—155 der Anm. 1

genannten Aufsatzsammlung «Wilhelm Ockham»).
3 A. a. o. S. 266.



268 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

das Wort vom «politisierenden Professor a. D.» geprägt. Diese
Sicht aber entspringt, wie wir sehen werden, nicht dem, als was
sich Ockham seiher gefühlt hat. Wenn Seeberg aber fortfährt,
daß dieser politisierende Professor a. D. auch dann, wenn er
seine Feder in den Dienst des Kaisers stellte, dies stets «mit
der Ueberzeugung des fanatischen Minoriten» getan, so berichtet

er zwar Tatsachen, nämlich über den Anlaß der
kirchenpolitischen Schriftstellerei, den franziskanischen Armutsstreit,
und ihren Fortgang, nämlich die Verteidigung der Rechte Kaiser

Ludwigs gegen Papst Johann XXII. und seine Nachfolger;
aber über die eigentliche Spannung, in der das so beschäftigte
Leben Ockhams verläuft, sagen diese Bemerkungen noch wenig.

Ueber den Streit, in den sich die konsequentere Minderheit
des Franziskanerordens, zu der sich auch Ockham gesellte, mit
dem Papst einließ, können wir hier weiter nichts sagen, da es
sich um eine recht komplexe Sache handelt. Es stand das
grundsätzliche Bekenntnis dieses Ordens zur evangelischen Armut
auf dem Spiel. Wichtig ist, daß diese Frage Ockham zum Anlaß
wurde, im Papst einen Haeretiker zu sehen, dem er sich, sobald
er's erkannt hatte — vorher hatte er sich vier Jahre lang über
als derHaeresie verdächtige Punkte seiner eigenen Lehre examinieren

lassen — durch die Flucht entzog, zusammen mit dem
Ordensgeneral Michael von Cesena und dem bisherigen
Wortführer der konsequenten Franziskaner an der Kurie, Bonagra-
tia. Von Bann und Absetzung verfolgt, begaben sich die drei
sofort zu Kaiser Ludwig, der damals schon den päpstlichen
Bann damit beantwortet hatte, daß er seinerseits Johann einen
Haeretiker hieß, wobei er sich erstens auf die falsche Lehre
über die Armut Christi und zweitens auf die falsche Ausdehnung

des päpstlichen Machtanspruches in weltlichen Dingen
berief. Denn der Papst hatte ihn deshalb gebannt, weil er, Ludwig,

seine Wahl zum deutschen König nicht hatte päpstlich
bestätigen lassen und dies auch nicht zu tun gesonnen war,
weder als König noch als Kaiser.

Ockham fand also die Situation vor. Er war nur einer von
denen, die sich an diesem Kampf mit der Feder beteiligten. Aber
so wurde er mit in eine Entscheidung gestellt, die für die
damalige Christenheit tiefer griff als die Frage von Religion und
Politik: in die Spannung eines Kirchenlehrers, der sich ver-



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 269

anlaßt sah, einen Papst als Haeretiker zu erkennen, der anderseits

auch nach Absetzung und Tod seines kaiserlichen
Beschützers nicht hat zugeben wollen, daß dieser mit seiner
Stellungnahme gegen den Papst ein Haeretiker gewesen sei.4

2.

So steht Ockham im Kampf zwischen Papst und Kaiser.
Dieser konkrete Gegensatz absorbiert ja zu einem großen Teil
das, was das Mittelalter sich über das Verhältnis des
«Geistlichen» zum «Weltlichen» dachte.

Dieser Gegensatz ist da, seit es in der christlichen Gemeinde
einen geistlichen und einen Laienstand gibt. Und auch als die
Stände zu Mächten werden, verändert dieser Gegensatz seinen
Grundcharakter nicht: Er bleibt innerhalb dessen, was man
nun etwa «universitas Christiana», «communitas fidelium»
oder auch «corpus mysticum ecclesiae» nennt. Es bleiben zwei
«ordines» in einem Ganzen, und den Theologen liegt es ob,
deren gegenseitiges Verhältnis und ihr Verhältnis zum Ganzen
zu bestimmen. In jedem Fall hat dabei das geistliche Amt den
höheren Platz. Aber die Frage ist, ob es sich harmonisch das
weltliche Amt unterordnet und ihm seinen eigenen Bereich läßt

4 Ludwig d. B. starb im Nov. 1347. Nach seinem Tode wurde die Schrift
«De electione Caroli IV.» verfaßt, in welcher die Absetzung Ludwigs, die
Wahl Karls IV. (1346) und die Unterwerfungsformel Clemens' VI. für die

bisherigen Anhänger Ludwigs als häretisch erklärt werden. 1349 ist Ockham

gestorben. Vorher soll er nach einem Schreiben des franziskanischen
Generalkapitels von 1348 an den Papst seine Bereitschaft zur Aussöhnung
mit der offiziellen Kirche bekundet haben. Doch unter welchen Bedingungen?

1349 antwortete Clemens VI. und setzte Bedingungen fest, die das

Gegenteil von Ockhams Meinungen in seiner Schrift gegen Karl IV.
bedeuteten. Ob nun bei Ockham nur der Tod die tatsächliche Versöhnung
verhinderte oder ob seine Versöhnungsbereitschaft doch nicht so weit ging,
daß er der Formel des Papstes (vgl. Seeberg a.a.O. S. 262) zustimmen
konnte, ist kaum sicher zu entscheiden. Vgl. die verschiedenen Urteile von
Scholz, W. v. 0. als pol. Denker, S. 14 f. und Höhn a. a. 0. S. 149 ff. (der
die Echtheit der Schrift gegen Karl IV. in Frage stellt, jedoch dazu
bemerkt: «Auch wenn diese letzte Frage offen bleibt, muß die Gesinnungsänderung

sehr rasch gekommen sein» — wenn nämlich, wie Höhn annimmt,
Ockham wirklich mit den Bedingungen des Papstes einverstanden war;
anders Scholz).



270 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

oder ob es kraft seiner höheren Weihe einen Totalitätsanspruch
erhebt.5

Man ist nun versucht, Ockham hier irgendwie einzuordnen
und als einen Parteigänger der einen oder andern Richtung zu
bezeichnen.

Gewiß wäre damit manches gesagt, aber doch wieder nicht
das Entscheidende. Gewiß gehört Ockham zu denen, die hier
eine Stellung beziehen mußten, und gewiß war es gegeben, daß

er sich möglichst weit vom Lager derer entfernte, die dem Papst
eine «plenitudo potestatis in spiritualibus et temporalibus»
zuerkannten. Er hat dabei alle Möglichkeiten, das gegenseitige
Verhältnis der beiden Ordnungen und ihrer konkreten
Vertreter zu definieren, resümiert und durchdacht.6 Er hat das
Recht seines Ordensgenerals, vom haeretischen Papst an die
Gesamtkirche zu appellieren, verteidigt und zu seinem eigenen
Recht gemacht. Er hat in der extremen Lage, da die beiden
Häupter der Christenheit sich gegenseitig absetzten, mit allem
Fleiß untersucht, in welchem Fall dem einen und in welchem
dem andern dies zustehe, und mit welcher Tragweite. Aber er
hat bei alledem nicht einfach eine der hier möglichen Stellungen
bezogen, um im Uebrigen, soweit die Ereignisse es gestatteten,
wieder die Oxforder Arbeit aufzunehmen, in der er es Umstände
halber — wir sahen, wie er in jungen Jahren schon vor den

6 Vgl. G. de Lagarde, La naissance de l'esprit laïque au déclin du
Moyen Age, Paris 1934—1946, Bd. I : Bilan du XlIIe Siècle, besonders
S. 48 ff. 76. 90 ff. 179 ff. 185 ff. 234 ff. 245 ff. Das sechsbändige Werk ist
eine Fundgrube für unser Thema. Die drei letzten Bände sind Ockham
gewidmet: Ockham et son temps, 1942; Ockham: bases de départ, 1946;
Ockham: la morale et le droit, 1946. (Im folgenden mit IV, V und VI zitiert.)
Der Scholastiker und der Kirchenpolitiker Ockham werden hier als Einheit

verstanden. (Vgl. IV, S. 65: «Le bachelier d'Oxford pose les principes.
Le moine rebelle cherche à les appliquer aux institutions existantes.») Die
vorliegende Arbeit geht in ihrem Bemühen, solche Zusammenhänge in
knapper Weise sichtbar zu machen, und in ihren zusammenfassenden
Urteilen einen etwas andern Weg, ist aber de Lagarde in vielem verpflichtet.
Auch H. Köhler, Der Kirchenbegriff bei Wilhelm von Occam, Leipziger
phil. Diss. 1937, sagt in knapper Form Wesentliches über diese Zusammenhänge,

arbeitet m. E. aber mehr das einem allgemeinen Denkertyp Eigene
heraus als die einmalige Eigenart Ockhams.

6 Besonders im Dialogus. Dessen Inhaltsangabe (wie auch der übrigen

opera politica) bei Köhler a. a. 0. S. 26 ff.



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 271

Papst zitiert wurde — nicht einmal bis zum Magister brachte
und die ihn doch damals schon zum bedeutendsten Scholastiker
nach Thomas und Duns Scotus gemacht hatte. Vielmehr hat
er in der späteren Periode die scheinbar nur kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen zur Sache seiner ganzen theologischen
Existenz gemacht, hat geglaubt, sich den Titel eines «doctor
ecclesiae», den ihm die Universität nicht mehr geben konnte,
in diesem Forum zu verdienen 7, hat die Sache zwischen Papst
und Kaiser in die Probleme, denen sein ganzes Werk gewidmet
ist, einbezogen und zum Anlaß letzter Fragestellungen gemacht.

Versuchen wir nun, den Ertrag der Ockhamschen
Bemühungen um Kirche und Staat im Rahmen seines Gesamtwerkes

zu würdigen. Wir wollen die Darstellung in zwei
Kreise gruppieren, und beidemal soll uns ein Hauptmotiv der
kirchenpolitischsn Auseinandersetzung als Leitfaden dienen.
Gehen wir also aus: 1. davon, daß Ockham vom Papst an die
Christenheit appelliert, 2. davon, daß er für den Kaiser das
Recht beansprucht, seine Macht unmittelbar von Gott abzuleiten,

ohne die Vermittlung des geistlichen Amtes.

3.

Hinter der Appellation von einem Papst, der sich außerhalb
der rechtgläubigen Christenheit gestellt hat, an die überlieferten

Satzungen und Ordnungen der Christenheit8 steht die Be-

' Vgl. De Sacramento altaris, ed. Birch p. 442: quemcumque magnum
et in theologia famosum et dignum tarn ratione vitae quam scientiae docto-
ris officio per universitatem solemnem approbatum (womit hier eben nicht
die «Universität» gemeint ist). Dial. la IV 14: Gratianus non loquitur de

doctoribus, prout his diebus nomen doctoris accipitur, sed loquitur de in-
telligentibus scripturae divinae tractatoribus, sive magistri, sive discipuli
appellentur. Multi enim, qui vocantur discipuli, in expositione scripturae
divinae sunt praeferendi magistris. Aehnliche Aeußerungen: Dial. la II 28;
la VII 71.

8 Die «lex evangelicae libertatis» (nach Jak. 1, 25; Act. 15, 10. 28 u. a.)
wird immer wieder den Ansprüchen der päpstlichen «plenitudo potestatis»
gegenübergestellt, z.B. Brevil. II 3 f.; De imp. et pont. pot. 1; 5, 4; 9, 5;
15, 3; 26, 1. Von kirchlichen Autoritäten wird in diesem Zusammenhang
besonders gerne Bernhard zitiert, z. B. Brevil. II 12. In diesem Zusammenhang

gilt Ockham «una ratio evidens vel una auctoritas scripturae» mehr
als die «assertio totius universitatis mortalium» (De imp. et pont. pot.
praef. 6). Ueber Ockhams Schriftprinzip (nach dem Breviloquium) vgl.



272 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

rufung von allem Ueberlieferten weg an die absolute Macht
Gottes, vor der keine Ueberlieferung gilt. Die Entscheidung
fällt nicht zugunsten des Kaisertums oder des Papsttums,
sondern sie muß zugunsten des Gottes fallen, der alle diese
Ordnungen nach seinem Willen gesetzt hat; und gegenüber diesem
Willen kann man sich auf nichts mehr berufen. Nur diese letzte
Berufung kann uns das Wesen der vorletzten Berufungsinstanzen,

also etwa der «universitas Christiana», klarmachen.
Es gehört aber zum Wesen einer Appellation, daß das Recht

dessen, gegen den oder über den hinweg appelliert wird, als
solches bestehen bleibt. Nur im Blick auf die übergeordnete
Instanz ist sein Recht relativ. Solange an die übergeordnete
Instanz nicht appelliert worden ist, gilt es.

Auch wenn man davon absieht, daß Ockham im Verlauf
seiner kirchenpolitischen Auseinandersetzungen eine ganze
Rechtslehre entwickelt hat, bei Kanonisten und Romanisten in
die Schule gegangen ist, auch abgesehen davon wollen wir den

juristischen Ausdruck nicht scheuen, wenn wir sagen: Man
kann die ganze Ockhamsche Lehre als ein solches
Appellationssystem bezeichnen. In diesem Licht erscheint bei ihm die
mittelalterliche Hierarchie, nicht nur die auf Erden, sondern
die ganze Hierarchie der Seinsstufen, der Stufen der Erkenntnis

und des Willens. Grundsätzlich baut also Ockham die
Systeme seiner Vorgänger nicht ab. Die Stufen bleiben erhalten
in ihrem Seinsrecht. Aber es ist relatives Recht. Nicht daß die
Relativität des Niederen dem Höheren gegenüber sich einer
aufsteigenden, ontologisch zu würdigenden Erkenntnis erschlösse;
hierin ist Ockham skeptisch: Erkannt wird das evidente Sein,
werden keine Seinshintergründe. Wohl aber erweist sich die
Relativität einer unteren Ordnung, wenn eine höhere Ordnung
— nicht bewiesen werden kann, aber sich selbst so zu erkennen
gibt, daß an sie appelliert werden kann.

Darin besteht dann aber auch die Freiheit der unteren
Ordnungen, daß man von ihnen wohl an die höheren appellieren
kann, sie aber in ihrem Bereich ernst zu nehmen hat und,
solange man sich innerhalb dieses Bereiches mit ihnen
auseinandersetzt und sie die ihnen gesetzten Grenzen nicht über-

A. Hamman O. F. M., La doctrine de l'Eglise et de l'Etat chez Occam (Etudes
de Science religieuse I), Paris 1942, S. 26 ff. ; ferner de Lagarde VI, S. 124 ff.



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 273

schreiten, man nicht so tun darf, als könne man von «höherer
Warte» aus mit ihnen verkehren. Mit dem Gesagten ist
ebensosehr das umschrieben, was Ockham über das Verhältnis
von Papst und Kaiser sagt, wie die Art, wie er Vernunft und
Glauben voneinander abhebt als zwei Instanzen, die in keiner
Weise miteinander vermengt werden dürfen; und erst so kann
von der Vernunft an den Glauben wirklich appelliert werden,
wenn ihre gegenseitigen Kompetenzgrenzen klar umschrieben
sind.

Höchste Instanz ist aber die «potentia absoluta» Gottes. Man
hat sie als reine Willkür bezeichnet. Und das stimmt, insofern
sie an nichts gebunden ist und keine Appellation mehr leidet:
nicht an eine Idee des Guten, nicht an irgendwelche göttliche
Wesenheiten, mit denen ihr Inneres gleichsam psychologisch
bestimmt wäre. Ockham kritisiert (in der Nachfolge des Duns
Scotus, aber ihn überbietend) all jene Konzeptionen des
göttlichen Seins, die uns überreden wollen, daß Gott irgend etwas
nicht wollen könne, oder, wenn er etwas nicht will, irgendeinen
andern Grund dafür suchen als den, daß er es nicht will. Das
ist der Gott, der, wenn er gewollt hätte, uns auch hätte befehlen

können, ihn zu hassen. Und was er heute nicht will, das
kann er morgen, jederzeit doch noch wollen.

Aber diese Erwägungen gelten nur für das, was Gott wollen
könnte. Was er wirklich gewollt hat, ist ebenso eindeutig
bestimmt, und man kann nicht rütteln daran. Was Gott wirklich
gewollt hat und was er so lange will, wie er eben will, ist seine
«potentia ordinata». Alle Ordnungen und Satzungen Gottes
stammen aus dieser. Gegen sie kann man nur dann appellieren,
wenn sie sich an Gottes Stelle setzen will, sonst nicht.

Indem so alles aus dem Willen Gottes ist, das göttliche
Gebieten und Handeln sich nicht rational begründen läßt, ja nicht
einmal die Existenz Gottes dem Vernunftbeweis zugänglich ist,
soll doch keineswegs die menschliche Vernunft und Freiheit
zermalmt werden, sondern erhält ihr eigenes Recht als eigenes
Forum. Die Vernunft ist auf den Bereich der evidenten, empirischen

Erkenntnis verwiesen, in dem sie keine Ideen und
Seinshintergründe zu suchen hat, sondern nur das ihr Gegebene, mit
dem sie dann freilich auf ihre Art verfahren mag. Wie steht es
aber mit der menschlichen Freiheit? Indem Gott dem Menschen

18



274 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

nicht als letzter Hintergrund, als innere Vollendung seines
Seins begegnet, sondern nur als äußere Ursache seiner
Existenz, so kommt hier keine Gnade, die unsere auf sie angelegte
Natur vollendet und uns durch ein intelligibles Seinshand mit
sich verbindet und so das «summum bonum» ist, sondern es
kommt der, welcher dem Menschen sagt, was gut und was böse
für ihn, den Menschen ist. Und gerade so behält der Mensch
seinen eigenen Seinsbereich, wo Gott in keiner Weise «in der
Mitte» ist, sondern nur äußere Instanz. Aber gerade so erfüllt
sich, was Gott mit dem Menschen gewollt hat: daß der Mensch
in seinem Bereich frei sei, wie Gott in seinem, daß der Mensch
in seinem Bereich eine indeterminierte Freiheit des Wählens
hat, wie Gott in seinem Bereich.

Durch die potentia ordinata bekommt der Mensch die
Garantie seiner Freiheit. Denn das offenbarungsmäßig festgelegte
«ius divinum» wie auch das der Vernunft eingeschriebene «ius
naturae» sind sich ihrem Inhalt nach ziemlich gleich und sind
für uns: «iura et libertates a Deo et a natura nobis concessa».9

Die hauptsächlichsten dieser Rechte und Freiheiten aber
sind: «potestas appropriandi» und «potestas instituendi rectores
iurisdictionem haben tes».10 Dies ist die Grundlage, So fest, wie
eben die potentia ordinata Gottes für uns ist, und so breit, daß
auf ihr der Mensch eine weite Freiheit hat, selber Rechte und
Gesetze aufzustellen; das ist die «lex humana» oder das positive

Recht. Hier kann nun der Mensch die von Gott ihm
abgetretene (concessa) Freiheit anwenden und verarbeiten und
erfreut sich in diesen Grenzen voller Freiheit. Gott hat dem
Menschen seine Freiheit konzediert und sich gleichsam nicht
weiter eingemischt, indem er sie noch inhaltlich bestimmt hätte.
Ius divinum et naturae genügen als äußere Grenzen; aber es

ist gerade nicht der Sinn der Konzession, daß innerhalb ihrer
Grenzen noch möglichst viel bestimmt werden sollte, daß sich
etwa — um mit Thomas zu reden — alles nach der Idee des
«bonum commune» zu richten hätte. Ockham erklärt in seiner
Kritik: Es gibt viele Sachen, die für mich allein gut sind und
dem Andern nicht schaden. Solche Rechte und Freiheiten, die
den Einzelnen erfreuen, aber nicht die Gesamtheit, ohne jener

9 So immer wieder im Breviloquium.
10 Brevil. III 7. Vgl. de Lagarde VI, S. 177 ff.



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 275

freilich schaden zu müssen, sind die Privilegien.11 Solche
Privilegien können übertragen werden, z. B. wenn ein Volk kraft
der oben genannten «libertas» einen Herrscher wählt, dem es
nicht nur die Regierung überträgt, sondern auch das Privileg
der Wahl abgibt, so daß nun der Herrscher selber über
Regierungsform und Regierungsfortgang bestimmen kann. Es fällt
aber solches Privileg, wenn es dem ursprünglichen Besitzer
zur Last statt zum Nutzen geworden ist, wieder an ihn zurück,
d. h. der Herrscher kann entsetzt werden (nicht willkürlich,
sondern das Privileg ist ihm nun einmal übertragen, aber) «pro
culpa vel pro causa rationabili».12

So dienen die Grenzen, die ius divinum et naturale setzen,
dazu, daß wir unsere Freiheit gerade so weit und ohne
Einmischung von draußen gebrauchen können, daß alles aufs
freundlichste gestaltet wird.13 Der so gesehene Mensch ist nicht
ein durch höhere Ordnungen in Anspruch Genommener,
sondern ein kraft höherer Anordnung in seinem Stand Priviligier-
ter. Bemerkenswert ist hierbei, daß Ockham als die «libertas
pinguissima» die des Eigentümers erscheint. Also ist hier
gerade das erstrebenswert, was dem Allgemeinwohl gegenüber
vollkommen neutral ist.

Wir freuen uns vielleicht dieser bürgerlich-vernünftigen
Welt und sind nur überrascht, wohin uns der Weg geführt hat:
Mit dem Schauder vor der potentia absoluta beginnt er, und in.

diesem irdischen Paradies landet er.
Aber vergessen wir nicht: Die höheren Instanzen sind

draußen auf der Wacht, und man kann sie anrufen, wenn es
nötig sein, wenn der Friede gestört werden sollte. Und wo dieser

Appell nötig wird, sehen wir unsern Blick, der sich an den
konzedierten Freiheiten erfreute, wieder zurückgewendet auf
den concessor.

11 Ueber die immer wiederkehrenden «iura, libertates, privilégia» vgl.
de Lagarde VI, S. 209 ff.

12 Op. XC dierum 60 f. und öfter ähnlich (s. de Lagarde VI, S. 207,
Anm. 54).

13 De Lagarde VI, S. 189 braucht folgenden Vergleich: «Le jardin de

la vie est semblable au paradis terrestre où un seul poteau indicateur
interdisait de toucher à l'arbre de vie, et où l'homme pouvait se promener
à sa guise dans toutes les autres pelouses.»

18*



276 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

Wo dies nötig ist, und in Ockhams Kampf wird das nötig,
setzt nun eine durchdringende Kritik aller menschlichen
Satzungen ein, nicht als solcher, sondern insofern sie sich als
höheren Ursprungs geben und Absolutheit beanspruchen.14
Das Machtproblem, das sich in der absteigenden Linie so friedlich

zu lösen schien, führt uns in casu appellationis wieder zu
dem, dem alle Macht gebührt.

Ockham ist seit dem Anfang seines Streites damit beschäftigt,

nachzuweisen, daß Kaiser und Papst nicht nur an das ius
divinum et naturae gebunden sind; sondern, weil auch sie im
Räume menschlicher Satzungen leben, so sind ihre Rechte und
Freiheiten zunächst einmal vor diesem Forum zu behandeln
und erfahren von menschlichen Rechtsforderungen her ihre
Begrenzung, nicht etwa nur von göttlichen. Denn sie sind hie-
nieden nicht die einzigen Privilegierten.15 Dadurch ist natürlich
der Papst, wenn er die Summe seiner Ansprüche von höher
her ableiten will, besonders betroffen.16

Aber mit der allgemeinen Kritik im Räume des ius humanuni

ist der Anspruch des Papstes in seiner Wurzel noch nicht
getroffen. Als Stellvertreter Christi — diesen Anspruch
bestreitet Ockham nicht — steht der Papst unter einem besondern
menschlichen Recht. Unter einem menschlichen Recht? Ja,
insofern er der Vertreter Christi nach seiner Menschheit, nicht
aber nach seiner Gottheit ist. Man kann auch sagen: unter
einem besondern göttlichen Recht, weil hier die positive
Schriftoffenbarung ungeheuer eindeutig göttlichen Auftrag und weltliche

Macht trennt. Der Papst ist der Stellvertreter des Christus,
der unzweideutig gesagt hat: «Die Könige der Völker üben die

14 Zu Matth. 16, 19, dem Hauptargument für die päpstliche «plenitudo
potestatis» : Quamvis generaliter sint prolata, tarnen ita non debent genera-
liter sine omni exceptione intelligi (Brevil. II 14).

15 Ihre Privilegien im Räume des menschlichen Rechtes sind ihnen auf
Grund einer allgemeinen potestas konzediert worden. Vgl. S. 274.

16 Zu Matth. 22, 21: Ex quibus verbis clare patet, quod Christus iura
Caesaris temporalia légitima et expedentia sibi subiectis nec turbare nec
minuere intendebat (Brevil. II 16). Der Papst bleibt gebunden an «toti
Christianitati utilia» (De imp. et pont. pot. 7, 1), das «bonum commune»
(dieses nicht thomistisch verstanden, sondern in dem Sinne, daß jedes Glied
des Ganzen in seinen Privilegien geschützt bleibe. So z. B. Brevil. II 5 mit
Bezug auf 2. Kor. 13, 10).



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 277

Herrschaft über sie aus, und ihre Gewalthaber lassen sich
Wohltäter nennen. Ihr dagegen nicht so! Sondern der Größte
unter euch soll werden wie der Jüngste, und der Hochstehende
wie der Dienende» (Luk. 22, 25 f.).17 Immer wieder beruft sich
Ockham auf diese Stelle und ähnliche, so auch auf die
Gesetzesauslegung der Bergpredigt, um zu zeigen, daß dem Papst nicht
ein «principatus dominativus», sondern ein «principatus mi-
nistrationis» zukommt, weil er Christi Stellvertreter nicht
«secundum dominationem», sondern «secundum humilitatem» ist.
Er hat das Amt «secundum legem evangelicae libertatis», welche

Lex häufig neben göttlichem und natürlichem Recht
besonders genannt wird.18 So übt er die Herrschaft aus nicht
«respectu servorum», sondern «respectu liberorum».10

Ingeniös ist, wie Ockham hier die Gegner mit den eigenen
Waffen schlägt. Ihr Hauptargument war von jeher die Ueber-
ordnung des Geistlichen über das Weltliche. Er bejaht diese
Ueberordnung; denn zweifellos steht der «principatus mini-
strationis» Christi höher als jeder «principatus dominativus».20
Damit sind wir aber an der Grenze dessen angelangt, was uns
Ockham in diesem Zusammenhang zu sagen hat. Wie wirkt
denn der erhöhte Christus in seiner Kirche, wenn der Papst
nur die Herrschaft des erniedrigten fortsetzt? Was Ockham
darüber zu sagen hätte, das müßten wir in seiner Abendmahlslehre

suchen. Jedenfalls fällt es nahezu in den Bereich der po-
tentia absoluta Dei. Einen Einfluß auf die Konzeption der
potentia ordinata scheint es nicht zu haben, daß Gott der
Allmächtige gerade in diesem gekreuzigten, auferstandenen und
erhöhten Christus gegenwärtig ist. Von der Niedrigkeit Christi
haben wir gehört; aber wie dieser Niedrigkeit alle Hoheit
zugeordnet ist, wie in diesem Christus die ganze Allmacht Gottes
zu finden ist, das kann nicht deutlich werden, wenn auf der
einen Seite Erwägungen über die «lex evangelica» und auf der

17 Wohl eine der am häufigsten zitierten Stellen. Dazu: Christus non
solum defectus corporis et animae nostrae in se suscepit, sed etiam caren-
tiam dominii et proprietatis, in speciali regnorum et civitatum, castrorum,
thesaurorum et praediorum ac iuridictionum saecularium (Brevil. II 9).

18 Vgl. Anm. 8.
10 De imp. et pont. pot. 7, 1.
20 De imp. et pont. pot. 6, 2; 7, 2; vgl. 26, 2.



278 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

andern solche über die «potentia absoluta» Gottes laufen. Also
keine theologia erucis, und darum mérita, die so lange
verdienstlich sind, als Gott es mit seiner Allmacht will.

4.

Einem andern Grundzug des Ockhamschen Denkens suchen
wir gerecht zu werden, indem wir davon ausgehen, daß der
kaiserlichen Macht ein unmittelbarer göttlicher Ursprung
vindiziert wird, dies jedenfalls gegenüber den päpstlichen Vermitt-
lungsansprüchen. «Unmittelbarkeit» ist aber ein Grundsatz,
dem Ockham an vielen Stellen seiner Analyse gerecht zu werden

sucht.
Er hat das augustinische Denken insofern aus seinem Weltbild

eliminiert, als bei ihm zwischen Gott und Mensch keine
ewigen Ideen den Zusammenhang vermitteln. Er hat Thomas
von Aquino insofern kritisiert, als er auch alle ontologischen
Zusammenhänge zwischen einem göttlichen «ipsum esse» und
den Modalitäten unseres Seins bestreitet. Die Kritik der «ana-
logia entis» läuft darauf hinaus, daß Gott und Mensch sich in
einer reinen Faktizität, Kontingenz des Seins begegnen, in keinen

innern Seinsbeziehungen voneinander abhängig sind.21
Alle solche Interpretationen würden nach Ockham zu einer
Vermengung von Schöpfer und Geschöpf führen.

Gerade in kontingenter Begegnung behaupten Schöpfer und
Geschöpf ihre gegenseitige Eigenständigkeit. Nur wo
rechtmäßige Seinsbereiche sui iuris sind, hat es einen Sinn, vom
unteren zum übergeordneten zu appellieren. Und darum sind
ontologische Zwischeninstanzen nicht nötig.

Ockham übt hier sein bekanntes Gesetz der Oekonomie:
«Numquam ponenda est pluralitas sine necessitate» — oder:
«Frustra fit per plura, quod fieri potest per pauciora».22 Und

21 Ockham lehnt infolge seiner Ablehnung der Unterscheidung
zwischen esse essentiae und esse existentiae ebensosehr eine innere
Verursachung der Kreatur wie deren essentielle Abhängigkeit von Gott ab. In
diesem Zusammenhang bezichtigt er (Dial. IIus Illae II 8) äußerst scharf
Eckhart des Pantheismus (vgl. de Lagarde V, S. 135 f. 210 f.). Zu seiner
Kritik des kausalen Beweisverfahrens und im besondern der Gottesbeweise
vgl. E. Gilson, La philosophie au Moyen Age, 3me éd., Paris 1947, S. 249 ff.
Siehe auch oben S. 272 f.

22 In 1 Sent. dist. XXVII q.2K; Summ. tot. log. I 12.



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 279

dieses Gesetz wird überall aufs rigoroseste angewendet, sei es,
daß, wie wir sahen, ihm die exemplarischen Ideen zum Opfer
fallen oder die species intelligibiles zwischen dem Erkenntnisgegenstand

und dem Erkennen, sei es, daß die gratia infusa
als Vermittlungsglied zwischen göttlichem und menschlichem
Handeln überflüssig wird. Wo Gott in seiner potentia absoluta
direkt eingreifen kann, wie sollte er sich an solche Mittelwesen
und Mittelbereiche binden? Wenn seine Allmacht dem
Menschen sogar eine evidente Erkenntnis von etwas Nichtseiendem
aufnötigen kann, dann ist ja die Garantie realer Erkenntnis
nicht in einem Etwas zu suchen, das zwischen Ding und Mensch
stünde, sondern in seiner Macht.

So besteht im ganzen Qckhamschen Denken ein Zug zur
Unmittelbarkeit, einer Unmittelbarkeit zwischen positiven,
evidenten, kontingenten Existenzen, unter möglichster Ausschaltung

alles nur Essentiellen und Potentiellen. Jede Aussage soll
darin ihr Recht haben, daß es so ist, wie es ist, und die
Vollmacht darüber, wie es sein könnte oder sollte, liegt ganz in der
Hand dessen, der bestimmt, wie es ist. Auf einen «höheren
Sinn», auf eine Idee oder Finalität kann nicht rekurriert
werden.

Wenn also der Kaiser Macht hat, so hat er sie von Gott, und
er hat sie so, daß letztlich nicht zu fragen ist, wozu er sie hat
und welchen höheren Zusammenhängen und Ideen sie dient.
Ihr sind lediglich die Grenzen gesteckt, die jeder menschlichen
Macht gesteckt sind: göttliches Recht, Naturrecht und die
Privilegien Anderer im Rahmen des menschlichen Rechtes.

Ockham argumentiert23 gerne damit, daß schon die Macht
des heidnischen Kaisers legitime Macht ist; Christus hat das
anerkannt, Paulus ebenso. So hat auch der christliche Kaiser
als Kaiser legitime Macht. Alle Fragen, wie sich denn nun
diese Ordnung zu einer andern verhalte, sind so zu visieren:
Entweder handelt es sich um eine von Gott gesetzte Ordnung,
oder es handelt sich um ein von Menschen übertragenes
Privileg. Das Eine schließt das Andere nicht aus: Gott ist, um
thomistisch zu reden, die causa prima. Und die causa secunda?

23 Ausführliche Darlegung: Brevil. III. Cap. 3 erscheinen dort als
n.t. Beweisstellen: Matth. 22, 21; Luk. 2, 1; 3, 1; Act. 22, 25—28; 24, 10;
25, 10—12; Rom. 13, 1 f. 5—7 u. a.



280 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

Da evidenterweise weltliche Macht, potestas eligendi rectores,
schon bestand, als es noch keine römischen Kaiser gab, ist eben
diese menschliche potestas causa secunda. In solcher Ueber-
tragung findet die kaiserliche Macht aber genau die gleiche
Freiheit und Begrenzung, wie sie sich auch a priori vom
göttlichen Willen her darstellt. Freiheit, indem sie, einmal
tibertragen, an dem Privileg teilnimmt, das überall besteht, wo den
Menschen Macht konzediert ist — und Begrenzung: nicht nur
durch die göttlichen und natürlichen Satzungen, sondern auch
durch die Ansprüche des allgemeinen positiven Rechtes, in
dessen Raum sich das besondere positive Recht des Kaisers
aufgebaut hat.

Die Reflexion auf die causa secunda dient hier aber nur
dazu, daß Gott dem Menschen Freiheit in seiner menschlichen
Ordnung gegeben hat, daß also die Natur kaiserlicher Macht
nicht zwischen Gott und der menschlichen Macht im allgemeinen

steht, sondern im gleichen Raum mit allem menschlichen
Recht und aller menschlichen Freiheit. So kann ein gleichsam
sakramentaler Charakter des Kaisertums weder dem Papst
gegenüber aufrechterhalten werden 24, noch kann das Kaisertum

durch die Vermittlung der geistlichen Macht eine höhere
Weihe erhalten, sei es so, daß ein christlicher Kaiser mehr
Kaiser wäre als ein heidnischer, sei es so, daß ein vom Papst
bestätigter Kaiser irgendein anderes Recht erhielte, als er iure
divino et humano schon hat.25

24 Vgl. Anm. 15. Nach Brevil. IV 5 kann «iurisdictionem esse a solo
Deo» auf drei Arten verstanden werden: 1. direkt wie im Falle des Mose
und des Petrus, 2. durch sakramentale Vermittlung. Für das Kaisertum
kommt nur die dritte, IV 6 so umschriebene Art in Frage: Sed imperium
est a solo Deo tertio modo, quia, scilicet fuerit sie a Deo, quod humana
ordinatio concurrebat ita, üt homines habentes potestatem conferendi
alicui iurisdictionem temporalem vere conferehant imperatori iurisdictionem,

quemadmodum vere conferehant sibi et transtulerunt a se in eum
potestatem condendi leges, — tarnen, postquam ista collatio iurisdictionis
a Deo et hominibus facta fuit, a nullo regulariter dependebat, nisi a solo
Deo, quamvis casualiter dependeret etiam ab hominibus, eo quod in casu
populus habebat potestatem corrigendi imperatorem Inwiefern in
diesem letzteren Falle der Papst als ad hoc beauftragtes Glied des populus
Romanus (und nicht «ex iure divino regulariter») den Kaiser absetzen
könne, erörtert Brevil. VI 2.

25 Vgl. Anm. 23. Electus (imperator) Romanorum confirmatione non



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 281

Solchermaßen das Geistliche zur Zwischeninstanz zu
machen, wäre wieder ein Fehler gegen die Oekonomie. Christus
ist in seiner Gottheit über dem Kaiser, wie eben Gott über dem
Kaiser ist. In seiner Menschheit aber hat sich Christus zu
denen gestellt, die dem Kaiser geben, was des Kaisers ist.26 In
seiner Gottheit braucht Christus den Papst nicht als Stellvertreter;

in seiner Menschheit hat Christus den Papst zum
Nachfolger; also tue der Papst, wie er tat! Wenn er ein Recht dem
Kaiser gegenüber hat, dann entweder das der evangelischen
Freiheit, des Dieners, der sich der Macht begibt, oder das Recht,
das jedes Glied der universitas Christiana hat, im Notfall gegen
den Kaiser an die übergeordnete Instanz zu appellieren. Oder
schließlich: Wenn der Papst zu seinen geistlichen Rechten
weltliche dazubekommen hat, dann ist er in dieser Hinsicht ein
weltlicher Fürst wie andere. Nicht aber ist er dadurch als
höhere Macht geehrt, die sich mit einer Gloriole von niederer
Macht schmückte. Seine dahingehenden Ansprüche gehören vor
das Forum des weltlichen Rechtes. Menschliche Macht kann
immer nur den Zwecken dienen, die in ihrer eigenen Natur
liegen. Sie kann nicht Glied einer höheren Leibeseinheit werden,

nicht Mittel im Dienste von Zwecken, die außerhalb ihres
Bereiches liegen.

Umgekehrt handelt, wie wir sahen, der Kaiser in geistlichen
Dingen so, wie es ihm als Vertreter der universitas Christiana
zukommt, und nicht als ein besonderer Vertreter Gottes.

Hieraus sehen wir: Es kann nicht so von einer Ordnung in
die andere gestiegen werden, daß das Niedere seinen eigentlichen

Zweck erst im Höheren findet. Stellvertretung in dem

Sinn, wie das Haupt für seine Glieder denkt und handelt und
sie seinen Zwecken dienstbar macht, gibt es nur von Mensch

zu Mensch, etwa von den Aposteln zu Petrus, Delegation nur
von Mensch zu Mensch, also etwa vom menschlichen Christus
zu seinem Sachwalter, dem Papst. Repräsentation und Delegation,

Symbolisierung des Höheren durch das Niedere, vestigia
des Höheren im Niederen durch die Ordnungen hindurch, das

indiget, nec inferior est papa (De imp. et pont. pot. 20, 6). Brevil. V f.
ist dem Nachweis des Satzes «Imperium non est a papa» gewidmet.

28 Vgl. Anm. 16 und 23.



282 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

gibt es nicht. Gott schafft jedes Sein als in sich beruhendes und
nicht als repräsentierendes Sein.

So ist es also mit der vom Papst beanspruchten «plenitudo
potentiae» nichts. Denn solche plenitudo liegt einerseits in der
absoluten Machtfülle Gottes, anderseits in der Summe dessen,
was Gott den Menschen konzediert hat und was nur er
zurücknehmen kann. Eine Abspiegelung göttlicher Machtfülle in einer
menschlichen Gestalt ist nach dem Gesetz der Unmittelbarkeit
und Oekonomie abzulehnen. Was wüßten wir denn auf diese
Weise mehr von Gott, als wir schon wissen, und was gäbe er
uns auf diese Weise mehr, als er uns schon gibt, und welcherlei

Anforderungen könnten daraus erwachsen als die, welche
iure divino, naturae, humano schon bestehen? Ferner ist aber
die päpstliche Machtvollkommenheit abzulehnen, weil Christus
in seiner menschlichen Gestalt auf so etwas verzichtet hat. Er
hat uns ja, wie wir sahen, mit der «lex evangelicae libertatis»
keine Lasten auflegen wollen, welche die Schwere der alttesta-
mentlichen Satzungen, von denen wir glücklich befreit sind,
wieder erreichen oder gar überbieten. Solche Lasten aber bringt
die päpstliche plenitudo potestatis unweigerlich zurück. Ein
Papst also, der in dieser Sache sich auf sein apostolisches Amt
beruft, führt sich selber ad absurdum.

Im Vertrauen auf solche evangelische Freiheit wagt Ockham

also, als Glied der universitas Christiana einem Papst
nachzuweisen, daß er nicht in dessen Namen spricht, in dessen
Namen zu sprechen er vorgibt.27 Alles, was bei ihm Kirchenpolitik

scheint, dient der Appellation an diese universitas
Christiana. 28 Er könnte sich nun diese so reduziert denken, daß in
ihr nicht nur der Papst irrt, sondern alle, bis auf einen. In
diesem einen aber würde sie infallibel und damit unbesieglich
bleiben.29 So ist sie Sachwalterin der christlichen Freiheit. Dem

27 In diesem Zusammenhang taucht immer wieder die Stellungnahme
gegen das Bekenntnis der Franziskaner zur evangelischen Armut auf, womit

der Papst in Widerspruch zur lex evangelica tritt. Vgl. de Lagarde IV,
S. 32 ff. Wie aber diese Frage sogleich in die allgemeine moralische
Prinzipienlehre einbezogen war, s. de Lagarde VI, S. 101 ff. 115 ff.

28 S. A. Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Bd. 5, Leipzig 1911,
S. 537 ff. 559 ff.; Seeberg a. a. 0. S. 278.

29 Antequam praedictos errores compossibiles fidei reputarem, totam
ecclesiam Dei in paucis, imo in uno posse salvari putarem (Epistula ad



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 283

Staat gegenüber bezeugt sie, daß seine Freiheit von Gott stammt,
und daß Christus nicht gekommen ist, irgendwelche Rechte von
Regierenden und Bürgern anzutasten.30 Indem sie aber dem
christlichen Staatsbürger — an den richtet sie sich faktisch —
das Seine gibt, gibt sie ihm auch die Möglichkeit, innerhalb der
weltlichen Ordnung der Stimme dessen zu folgen, der nicht
gekommen ist zu herrschen, sondern zu dienen. Wenn Kaiser und
Fürsten aufgerufen werden, den rebellischen Papst in die
Schranken zu weisen, so üben sie damit kein Privileg aus,
sondern leisten der universitas Christiana einen Dienst, wie er
eben in Notzeiten notwendig ist. Wer aber so in all seinen
Nöten für die universitas Christiana einsteht, wie das Ockham
tut, der bekommt die Freiheit, die man durch kein weltliches
Privileg erhält, nämlich zu sagen: «Ist Gott für uns, wer mag
wider uns sein?» 31

So hat er sich auch in der etwas prekären Kampfgemeinschaft

mit Leuten wie Marsilius von Padua, deren erstes
Anliegen war, der weltlichen Macht möglichst großen Raum auf
Erden zu schaffen, nicht davon abbringen lassen, daß er in
erster Linie nicht die Sache des Kaisers, sondern Christi und
seiner Kirche verteidigte. Darin beruhte seine Freiheit und,
wenn wir so sagen dürfen, göttliche Reichsunmittelbarkeit.

Doch hier stehen wir nun auch wieder an der Grenze. Die
Sünde ist für ihn, der so gerne anonyme Mächte ausschaltete,
auch keine eigentliche Macht, kein eigentliches Verderbnis des
Menschen. Sie ist schlecht, weil und insofern sie dem Willen
Gottes widerspricht, verändert aber den habitus des Menschen
nicht. Gottes Allmacht kann die Sünde aufheben, könnte aber
auch das Gebot aufheben, gegen das gesündigt wurde. Sünde
und Vergebung bleiben also in ihrer letzten Veranlassung ein
dem menschlichen Sein gegenüber so äußeres Faktum, daß die

fratres minores in capitulo apud Assisium congregatos, heransg. von K;
Müller, Zeitschr. für Kirchengesch. VI, Stuttgart-Gotha 1884, S. 110). Vgl.
auch den de Lagarde V, S. 23 mitgeteilten Text aus Dial. la VII 61. Nach
einem Wort Ockhams, das ich im Augenblick nicht nachzuweisen vermag,
war schon, als Maria unter dem Kreuz stand, die ganze Kirche in ihr allein
enthalten.

30 Vgl. Anm. 16.
31 Rom. 8, 31 wird von Ockham häufig im Hinblick auf seinen

kirchenpolitischen Kampf zitiert.



284 D. Letch, Calvin und der Humanismus

Freiheit des Menschen durch die Sünde weder negiert, noch
durch die Vergebung etwas wiederhergestellt wird.

Das Kreuz Christi ist also wohl eine wichtige Appellationsinstanz,

wenn es um die Freiheit des Menschen geht; es zeigt
uns wohl Gott in seiner ganzen Souveränität, derer sich die
menschliche Freiheit, wo sie angefochten wird, getrösten darf.
Ja es stellt auch etwas von jener paradoxen Freiheit dar, die
zugleich der niederste Dienst ist. Aber es bleibt schwer zu
sagen, wer eigentlich von was befreit wird. Ist es nur die
Befreiung von der lex veteris testamenti und von allerlei arbiträren
Geboten? Eine reale Befreiung, wie sie die Rechtfertigung des
Sünders ist, ist hier nicht zu sehen, sondern eher eine Bestätigung

altererbter menschlicher Freiheit durch die göttliche Freiheit

— eine Relativierung alles Verdienstes im Angesicht der
potentia absoluta und doch eine relative Bestätigung des
Verdienstes im Angesicht der potentia ordinata.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Calvin nnd der Hnmanismns.
Ein Buch von Josef Bohatec über Bude und Calvin.

Das Verhältnis Calvins zum Humanismus hat die
Calvinforschung schon lange beschäftigt. Das ist nicht verwunderlich;
denn die Frage ist nicht an die zu deutende Geschichte und
Theologie herangetragen, sondern von ihnen unabtrennbar
aufgegeben: Calvin ist nach seinem Bildungsweg ein
hervorragender Vertreter des französischen Humanismus, und als
Reformator hat er sich von seiner Glaubensüberzeugung her
mit Humanisten und deren Geisteshaltung auseinandergesetzt.
Werden diese Tatbestände bloß aufgezeigt, dann ist erst die
durch sie gestellte Frage bezeichnet, aber zur Lösung des
Problems noch nichts Entscheidendes geleistet worden. Es scheint
in der Geistesgeschichte ein unvermeidbarer Umweg zu sein,
daß solche Probleme zunächst von vorgefaßten Ueberzeugun-
gen her zu lösen versucht werden. Calvin habe es sich zur Aufgabe

gemacht, den unüberbrückbaren Gegensatz zwischen
christlichem Glauben und der Philosophie darzulegen. Diese
eine Auffassung wird bis jetzt in der Calvininterpretation ver-


	Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

