Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 4

Artikel: Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham
Autor: Schmidt, Martin Anton

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877494

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 265

Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham.

Probevorlesung vor der Théologischen- Fakultat
der Universitit Basel am 16. Mai 1951.

So mannigfach im Mittelalter auch die Erwigungen iiber
das Verhiltnis von Kirche und Staat waren, eine Méglichkeit,
die Dinge zu sehen, war dieser Zeit jedenfalls nicht gegeben:
Kirche und Staat als zwei wesensfremde, im Grunde sich nichts
angehende Bereiche zu betrachten. Und auch da, wo wir so
grofle kirchenpolitische Spannungen antreffen wie im Leben
und Werk Wilhelms von Ockham, liegen die Pole solcher Span-
nungen anders, als sie der modernen Problematik von Kirch-
lichem und Politischem, anders aber auch, als sie einer gewis-
sen Betrachtung des Mittelalters geldufig sind. Das will sagen:
Es handelt sich hier erstens nicht um jenen Gegensatz, den
man mit «Religion und Politik», mit «Innerem und Aeuflerems
0. &. bezeichnen kann. Es handelt sich aber zweitens im Grunde
auch nicht um die Rivalitit zwischen Papsttum und Kaiser-
tum, die die ganze mittelalterliche Geschichte durchzieht. Gehen.
wir aber von diesen beiden Fragestellungen aus. Eine dritte
Frage, ob und inwiefern es sich hier etwa um das Verhéltnis
von Evangelium und Gesetz handele, fithrt uns iiber alles Vor-
ldufige hinaus und wird sich zum Schlufl mehr stellen, als daf}
sie klar beantwortet werden konnte.

1.

Zweifellos legen uns Leben und Werk Wilhelms von Ock-
ham nahe, so etwas wie einen Gegensatz zwischen Religion
und Politik, zwischen sachgeméfler theologischer Arbeit eines
Oxforder Universitéitslehrers und kirchlich-politischer Gelegen-
heitsschriftstellerei eines durch die dulleren Kreignisse aus
seiner Bahn Geworfenen zu konstatieren. Wer die Biicher Ock-
hams alle zur Hand hétte und in einer gewissen 'Ordnung auf-
stellen wollte, der wiirde auf der einen Seite zu seinem dick-
leibigen Sentenzenkommentar gewill sogleich die «Quodlibeta
septem» und die Schrift «De sacramento altaris» stellen; und
wenn er dann etwa die «Summa totius logices» nihme — um
nur ein Beispiel seiner philosophischen Werke zu nennen —,



266 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

so wiirde sich doch all dies sehr gut zusammengesellen, indem
es alles auf das normale Pensum eines mittelalterlichen Uni-
versitidtstheologen weist. Und das war der zwischen 1290 und
1300 geborene Ockham auch bis zum Jahre 1324. Wer dann
aber weitere Werke des gleichen Ockham zur Hand néhme, tite
dies sicher nicht ohne das Gefiihl, mit einer neuen und etwas
fremdartig anmutenden Biicherreihe zu beginnen, wenn es nun
etwa heillt — ich nenne nur das Wichtigste und fiir das weniger
Wichtige einige Beispiele: «Opus nonaginta dierum contra er-
rores Johannis XXII. papae» — «Dialogus inter magistrum et
discipulum de imperatorum et pontificum potestatey — <«Octo
quaestiones super potestate ac dignitate papaliy — «De iuris-
dictione imperatoris in causis matrimonialibusy — «An rex
Angliae pro succursu guerrae possit recipere bona ecclesiarumy
— «De electione Caroli IV.». An Umfang sind die Schriften
dieser zweiten Gruppe sehr verschieden und auch in der Me-
thode: Die zuerst genannten sind scholastisch in ihrer Griind-
lichkeit und in der Art der Behandlﬂng, die zuletzt genannten
sind Gelegenheitstraktate. Aber alle zusammen bilden sie das
Corpus der «Opera politicay, in denen es immer wieder um
Kaiser und Papst, um Papst und Kaiser geht. * Die Zweiteilung

1 Ein Verzeichnis der theologischen und philosophischen Schriften
(edierter und unedierter, auch zweifelhafter und unechter) mit Aufzihlung
der alten und neuen Ausgaben, summarischen Angaben iiber die bekannten
Handschriften und Erérterungen der Echtheitsfragen bietet Ph. Bohner
O.F. M, The Tractatus de Successivis Attributed to William Ockham Edited
with a Study of the Life and Works of Ockham (Franciscan Institute Pub-
lications No. 1), St. Bonaventure (N.Y.) 1944 — iibersetzt und auf den
neuesten Stand gebracht von V. Heynck O. F. M., Die unpolemischen Schrif-
ten Ockhams, in: Wilhelm Ockham (1349—1949), Aufsitze zu seiner Philo-
sophie und Theologie, Franziskanische Studien, 32. Jahr, Miinster i. W.
1950, S. 156—163, (Vollstindige Liste der betreffenden Handschriften bei
Ph. Béhner O. F. M. in: La France franciscaine 22, Paris 1939, S. 171—175.)
— Fiir die kirchenpolitischen Schriften vgl. R. Seeberg, Art. «<Ockam» in der
Realenzyklopédie fiir protestantische Theologie und Kirche, Bd, 14, 3. Auf-
lage, Leipzig 1904, S. 264—267; E. Amann, Art. «Occam» in: Dictionnaire de
Théologie catholique, Bd. 11, 1. Hilfte, Paris 1930, Sp. 873—876. Verzeichnis
der neuesten Editionen aller Schriften Ockhams: V. Heynck O. F. M., Ockham-
Literatur 1919—1949 (im oben genannten Aufsatzband S. 164—183), S. 173 ff.
— Es ergibt sich das Bild, dafl die moderne Editionstéitigkeit bisher vorwie-
gend die kirchenpolitischen Schriften beriicksichtigte. Von den theologisch-
philosophischen Schriften hat eine vollstindige Neuherausgabe nur erfahren:



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 267

in theologisch-philosophische und kirchenpolitische Werke
Ockhams deckt sich aber ziemlich genau auch mit einer Zwei-
teilung seines Liebens. Denn wihrend der erste Teil fast ginz-
lich auf die Oxforder Baccalaureuszeit bis 1324 weist, ist der
zweite Teil ausnahmslos in den Jahren 1328—1349 entstanden,
wahrend derer Ockham im Hoflager oder in der Residenz Kaiser
Ludwigs des Bayern lebte. (Er hat ihn iibrigens iiberlebt und
ist im Miinchener Franziskanerkloster gestorben.?) Dazwi-
schen aber liegt sein unfreiwilliger Aufenthalt am péapstlichen
Hofe zu Avignon (1324—1328), den er mit einer Flucht be-
endete, eben zu Kaiser Ludwig, dem von der Kurie nie An-
erkannten und Gebannten.

Um dieses Phéanomen zu wiirdigen, hat Reinhold Seeberg?®

De Sacramento altaris (ed. T. B. Birch, Burlinghton 1930); sonst sind nur
einzelne Teile der grofen Summen und Kommentare neu herausgekommen
(hauptsichlich von Ph, Béhner O. F. M. besorgt), die als ganze zumeist in
Inkunabeldrucken gelesen werden miissen. Hingegen haben wir moderne
Ausgaben von fast allen kirchenpolitischen Schriften; allerdings gehoren
zu den (vorldufigen) Ausnahmen gerade die beiden umfangreichsten dieser
Gruppe, der riesenhafte Dialogus inter magistrum et discipulum de impera-
torum et pontificum potestate und (zum gréBeren Teil, s.u.) das Opus
nonaginta dierum. Es seien erwidhnt: R. Scholz, Unbekannte politische
Streitschriften aus der Zeit Ludwigs des Bayern, Rom 1911 und 1914, wo
im 2. (Text-)Band verschiedene kleinere kirchenpolitische Schriften Ock-
hams (allerdings nicht vollstindig) abgedruckt sind; C. K. Brampton, The
De Imperatorum et Pontificum potestate of William of Ockham, hitherto
unpublished, Oxford 1927; Guilielmus de Ockham O.F.M., Breviloquium
de potestate Papae, édition critique par L. Baudry (Etudes de Philosophie
Médiévale, t. XXIV), Parig 1937; R. Scholz, Wilhelm von Ockham als poli-
tischer Denker und sein Breviloquium de principatu tyrannico (Schriften
des Reichsinstitutes fiir dltere deutsche Geschichtskunde 8), Leipzig 1944.
(Bei den beiden letztgenannten Ausgaben handelt es sich um solche der
gleichen Schrift.) Zudem ist 1940 in Manchester der erste Band einer Aus-
gabe: Guilelmi de Ockham opera politica, herausg. (in Verb. mit Andern)
von J. G. Sikes, herausgekommen, Dieser Band umfaBt u.a. die Octo
quaestiones de potestate papae (die drittgroBte kirchenpolitische Schrift)
und den Anfang des Opus nonaginta dierum. Die Fortsetzung der letzt-
genannten Schrift wie auch der Dialogus miissen vorlidufig noch in der
alten Ausgabe bei M. Goldast, Monarchiae Romani Imperii, Band 2, Frank-
furt a. M. 1668, gelesen werden.

? Vgl. R. Hohn, Wilhelm Ockham in Miinchen (S. 142—155 der Anm. 1
genannten Aufsatzsammlung ¢Wilhelm Ockhamy). o

3 A.a.o. S.266.



268 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

das Wort vom «politisierenden Professor a. D.» geprigt. Diese
Sicht aber entspringt, wie wir sehen werden, nicht dem, als was
sich Ockham selber gefiihlt hat. Wenn Seeberg aber fortfihrt,
dal} dieser politisierende Professor a.D. auch dann, wenn er
seine Feder in den Dienst des Kaisers stellte, dies stets «mit
der Ueberzeugung des fanatischen Minoriten» getan, so berich-
tet er zwar Tatsachen, nimlich iiber den Anlafl der kirchen-
politischen Schriftstellerei, den franziskanischen Armutsstreit,
und ihren Fortgang, ndmlich die Verteidigung der Rechte Kai-
ser Ludwigs gegen Papst Johann XXII. und seine Nachfolger;
aber iiber die eigentliche Spannung, in der das so beschéftigte
Leben Ockhams verliuft, sagen diese Bemerkungen noch wenig.

Ueber den Streit, in den sich die konsequentere Minderheit
des Franziskanerordens, zu der sich auch Ockham gesellte, mit
dem Papst einlief, konnen wir hier weiter nichts sagen, da es
sich um eine recht komplexe Sache handelt. Eis stand das grund-
sitzliche Bekenntnis dieses Ordens zur evangelischen Armut
auf dem Spiel. Wichtig ist, daBl diese Frage Ockham zum Anlaf}
wurde, im Papst einen Haeretiker zu sehen, dem er sich, sobald
er’s erkannt hatte — vorher hatte er sich vier Jahre lang iiber
als der Haeresie verdéchtige Punkte seiner eigenen Lehre exami-
nieren lassen — durch die Flucht entzog, zusammen mit dem
Ordensgeneral Michael von Cesena und dem bisherigen Wort-
fiihrer der konsequenten Franziskaner an der Kurie, Bonagra-
tia. Von Bann und Absetzung verfolgt, begaben sich die drei
sofort zu Kaiser Ludwig, der damals schon den pépstlichen
Bann damit beantwortet hatte, dal er seinerseits Johann einen
Haeretiker hief}, wobei er sich erstens auf die falsche Lehre
iiber die Armut Christi und zweitens auf die falsche Ausdeh-
nung des piépstlichen Machtanspruches in weltlichen Dingen
berief. Denn der Papst hatte ihn deshalb gebannt, weil er, Liud-
wig, seine Wahl zum deutschen Koénig nicht hatte papstlich
bestitigen lassen und dies auch nicht zu tun gesonnen war,
weder als Konig noch als Kaiser.

Ockham fand also die Situation vor. Er war nur einer von
denen, die sich an diesem Kampf mit der Feder beteiligten. Aber
so wurde er mit in eine Entscheidung gestellt, die fiir die da-
malige Christenheit tiefer griff als die Frage von Religion und
Politik: in die Spannung eines Kirchenlehrers, der sich ver-



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 269

anlafit sah, einen Papst als Haeretiker zu erkennen, der ander-
seits auch nach Absetzung und Tod seines kaiserlichen Be-
schiitzers nicht hat zugeben wollen, dafl dieser mit seiner Stel-
lungnahme gegen den Papst ein Haeretiker gewesen sei. *

2.

So steht Ockham im Kampf zwischen Papst und Kaiser.
Dieser konkrete Gegensatz absorbiert ja zu einem grofien Teil
das, was das Mittelalter sich iiber das Verhiltnis des «Geist-
licheny zum « Weltlichen» dachte.

Dieser Gegensatz ist da, seit es in der christlichen Gemeinde
einen geistlichen und einen Laienstand gibt. Und auch als die
Stinde zu Méchten werden, verindert dieser Gegensatz seinen
Grundcharakter nicht: Er bleibt innerhalb dessen, was man
nun etwa <universitas Christiana», «communitas fidelium»
oder auch «corpus mysticum ecclesiae» nennt. Ks bleiben zwei
«ordinesy in einem Ganzen, und den Theologen liegt es ob,
deren gegenseitiges Verhéltnis und ihr Verhiltnis zum Ganzen
zu bestimmen. In jedem Fall hat dabei das geistliche Amt den
hoheren Platz. Aber die Frage ist, ob es sich harmonisch das
weltliche Amt unterordnet und ihm seinen eigenen Bereich laft

4 Ludwig d. B. starb im Nov. 1347, Nach seinem Tode wurde die Schrift
¢De electione Caroli IV.» verfallt, in welcher die Absetzung Ludwigs, die
Wahl Karls IV. (1346) und die Unterwerfungsformel Clemens’ VI. fiir die
bisherigen Anhiinger Ludwigs als héretisch erklart werden. 1349 ist Ock-
ham gestorben. Vorher soll er nach einem Schreiben des franziskanischen
Generalkapitels von 1348 an den Papst seine Bereitschaft zur Ausséhnung
mit der offiziellen Kirche bekundet haben. Doch unter welchen Bedingun-
gen? 1349 antwortete Clemens VI. und setzte Bedingungen fest, die das
Gegenteil von Ockhams Meinungen in seiner Schrift gegen Karl IV, be-
deuteten. Ob nun bei Ockham nur der Tod die tatsichliche Versohnung ver-
hinderte oder ob seine Versohnungsbereitschaft doch nicht so weit ging,
daB er der Formel des Papstes (vgl. Seeberg a.a.0. S.262) zustimmen
konnte, ist kaum sicher zu entscheiden. Vgl. die verschiedenen Urteile von
Scholz, W.v. 0. als pol. Denker, S, 14f. und Hohn a.a.O. S.149 ff. (der
die Echtheit' der Schrift gegen Karl IV. in Frage stellt, jedoch dazu be-
merkt: ¢«Auch wenn diese letzte Frage offen bleibt, mufl die Gesinnungs-
#inderung sehr rasch gekommen seiny — wenn némlich, wie Hohn annimmt,
Ockham wirklich mit den Bedingungen des Papstes einverstanden war;

anders Scholz).



270 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

oder ob es kraft seiner hoheren Weihe einen Totalitdtsanspruch
erhebt. ®

Man ist nun versucht, Ockham hier irgendwie einzuordnen
und als einen Parteigéinger der einen oder andern Richtung zu
bezeichnen.

Gewill wire damit manches gesagt, aber doch wieder nicht
das Entscheidende. Gewill gehort Ockham zu denen, die hier
eine Stellung beziehen mufiten, und gewill war es gegeben, daf}
er sich moglichst weit vom Lager derer entfernte, die dem Papst
eine «plenitudo potestatis in spiritualibus et temporalibusy
zuerkannten. Er hat dabei alle Moglichkeiten, das gegenseitige
Verhiltnis der beiden Ordnungen und ihrer konkreten Ver-
treter zu definieren, restimiert und durchdacht.® Er hat das
Recht seines Ordensgenerals, vom haeretischen Papst an die
Gesamtkirche zu appellieren, verteidigt und zu seinem eigenen
Recht gemacht. Er hat in der extremen Lage, da die beiden
Héaupter der Christenheit sich gegenseitig absetzten, mit allem
Fleifl untersucht, in welchem Fall dem einen und in welchem
dem andern dies zustehe, und mit welcher Tragweite. Aber er
hat bei alledem nicht einfach eine der hier moglichen Stellungen
bezogen, um im Uebrigen, soweit die Ereignisse es gestatteten,
wieder die Oxforder Arbeit aufzunehmen, in der er es Umstéinde
halber — wir sahen, wie er in jungen Jahren schon vor den

5 Vgl. G. de Lagarde, La naissance de l’esprit laique au déclin du
Moyen Age, Paris 1934—1946, Bd. I: Bilan du XIIIe Siécle, besonders
S. 48 ff, 76. 90 ff. 179 ff. 185 ff. 234 ff. 245 ff. Das sechshéndige Werk ist
eine Fundgrube fiir unser Thema. Die drei letzten Bénde sind Ockham ge-
widmet: Ockham et son temps, 1942; Ockham: bases de départ, 1946; Ock-
ham: la morale et le droit, 1946. (Im folgenden mit IV, V und VI zitiert.)
Der Scholastiker und der Kirchenpolitiker Ockham werden hier als Ein-
heit verstanden. (Vgl. IV, S.65: «Le bachelier d’Oxford pose les principes.
Le moine rebelle cherche & les appliquer aux institutions existantes.») Die
vorliegende Arbeit geht in ihrem Bemiihen, solche Zusammenhinge in
knapper Weise sichtbar zu machen, und in ihren zusammenfassenden Ur-
teilen einen etwas andern Weg, ist aber de Lagarde in vielem verpflichtet.
Auch H. Kéhler, Der Kirchenbegriff bei Wilhelm von Occam, Leipziger
phil. Diss. 1937, sagt in knapper Form Wesentliches iiber diese Zusammen-
hinge, arbeitet m. E. aber mehr das einem allgemeinen Denkertyp Eigene
heraus als die einmalige Eigenart Ockhams.

8 Besonders im Dialogus. Dessen Inhaltsangabe (wie auch der iibri-
gen opera politica) bei Kohler a.a. Q. S. 26 ff,



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 271

Papst zitiert wurde — nicht einmal bis zum Magister brachte
und die ihn doch damals schon zum bedeutendsten Scholastiker
nach Thomas und Duns Scotus gemacht hatte. Vielmehr hat
er in der spédteren Periode die scheinbar nur kirchenpolitischen
Auseinandersetzungen zur Sache seiner ganzen theologischen
Existenz gemacht, hat geglaubt, sich den Titel eines «doctor
ecclesiae», den ihm die Universitidt nicht mehr geben konnte,
in diesem Forum zu verdienen ?, hat die Sache zwischen Papst
und Kaiser in die Probleme, denen sein ganzes Werk gewidmet
ist, einbezogen und zum Anlaf} letzter Fragestellungen gemacht.

Versuchen wir nun, den Ertrag der Ockhamschen Be-
mithungen um Kirche und Staat im Rahmen seines (Gesamt-
werkes zu wiirdigen. Wir wollen die Darstellung in zwei
Kreise gruppieren, und beidemal soll uns ein Hauptmotiv der
kirchenpolitischen Auseinandersetzung als Leitfaden dienen.
Gehen wir also aus: 1. davon, daf Ockham vom Papst an die
Christenheit appelliert, 2. davon, dafl er fiir den Kaiser das
Recht beansprucht, seine Macht unmittelbar von Gott abzulei-
ten, ohne die Vermittlung des geistlichen Amtes.

3.

Hinter der Appellation von einem Papst, der sich aullerhalb
der rechtgliubigen Christenheit gestellt hat, an die iiberliefer-
ten Satzungen und Ordnungen der Christenheit® steht die Be-

7 Vgl. De sacramento altaris, ed. Birch p. 442: ... quemcumque magnum
et in theologia famosum et dignum tam ratione vitae quam scientiae docto-
ris officio per universitatem solemnem approbatum (womit hier eben nicht
die «Universitiats gemeint ist). Dial. Ia IV 14: Gratianus non loquitur de
doctoribus, prout his diebus nomen doctoris accipitur, sed loquitur de in-
telligentibus scripturae divinae tractatoribus, sive magistri, sive discipuli
appellentur. Multi enim, qui vocantur discipuli, in expositione scripturae
divinae sunt praeferendi magistris. Aehnliche Aeufierungen: Dial, Ia II 28;
Ia VII 71.

8 Die «lex evangelicae libertatisy (nach Jak. 1, 25; Act. 15, 10. 28 u. a.)
wird immer wieder den Anspriichen der pipstlichen «plenitudo potestatis»
gegeniibergestellt, z. B. Brevil. IT 3 {f.; De imp. et pont. pot. 1; 5, 4; 9, 5;
15, 3; 26, 1. Von kirchlichen Autorititen wird in diesem Zusammenhang
besonders gerne Bernhard zitiert, z. B. Brevil. IT 12. In diesem Zusammen-
hang gilt Ockham «una ratio evidens vel una auctoritas scripturae» mehr
als die «assertio totius universitatis mortalium» (De imp. et pont. pot.
praef. 6), Ueber Ockhams Schriftprinzip (nach dem Breviloquium) vgl.



272 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

rufung von allem Ueberlieferten weg an die absolute Macht
Gottes, vor der keine Ueberlieferung gilt. Die Entscheidung
fallt nicht zugunsten des Kaisertums oder des Papsttums, son-
dern sie mull zugunsten des Gottes fallen, der alle diese Ord-
nungen nach seinem Willen gesetzt hat; und gegeniiber diesem
Willen kann man sich auf nichts mehr berufen. Nur diese letzte
Berufung kann uns das Wesen der vorletzten Berufungsinstan-
zen, also etwa der «universitas Christianay, klarmachen.

Es gehort aber zum Wesen einer Appellation, daf das Recht
dessen, gegen den oder iiber den hinweg appelliert” wird, als
solches bestehen bleibt. Nur im Blick auf die iibergeordnete
Instanz ist sein Recht relativ. Solange an die iibergeordnete
Instanz nicht appelliert worden ist, gilt es.

Auch wenn man davon absieht, daBl Ockham im Verlauf
seiner Kkirchenpolitischen Auseinandersetzungen eine ganze
Rechtslehre entwickelt hat, bei Kanonisten und Romanisten in
die Schule gegangen ist, auch abgesehen davon wollen wir den
juristischen Ausdruck nicht scheuen, wenn wir sagen: Man
kann die ganze Ockhamsche Lehre als ein solches Appella-
tionssystem bezeichnen. In diesem Licht erscheint bei ihm die
mittelalterliche Hierarchie, nicht nur die auf Erden, sondern
die ganze Hierarchie der Seinsstufen, der Stufen der Erkennt-
nis und des Willens. Grundsitzlich baut also Ockham die Sy-
steme seiner Vorginger nicht ab. Die Stufen bleiben erhalten
in ihrem Seinsrecht. Aber es ist relatives Recht. Nicht daf die
Relativitit des Niederen dem Hoheren gegeniiber sich einer auf-
steigenden, ontologisch zu wiirdigenden Erkenntnis erschlijsse;
hierin ist Ockham: skeptisch: Erkannt wird das evidente Sein,
werden keine Seinshintergriinde. ' Wohl aber erweist sich die
Relativitit einer unteren Ordnung, wenn eine héhere Ordnung
— nicht bewiesen werden kann, aber siéh selbst so zu erkennen
gibt, dall an sie appelliert werden kann.

Darin besteht dann aber auch die Freiheit der unteren Ord-
nungen, dall man von ihnen wohl an die hoheren appellieren
kann, sie aber in ihrem Bereich ernst zu nehmen hat und, so-
lange man sich innerhalb dieses Bereiches mit ihnen ausein-
andersetzt und sie die ihnen gesetzten Grenzen nicht iiber-

A. Hamman O. F. M., La doctrine de I'Eglise et de I'Etat chez Occam (Etudes
de Science religieuse I), Paris 1942, S. 26 ff.; ferner de Lagarde VI, S.124 ff.



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 273

schreiten, man nicht so tun darf, als konne man von «héherer
Wartey aus mit ihnen verkehren. Mit dem Gesagten ist eben-
sosehr das umschrieben, was Ockham iiber das Verhiltnis
von Papst und Kaiser sagt, wie die Art, wie er Vernunft und
Glauben voneinander abhebt als zwei Instanzen, die in keiner
Weise miteinander vermengt werden diirfen; und erst so kann
von der Vernunft an den Glauben wirklich appelliert werden,
wenn ihre gegenseitigen Kompetenzgrenzen klar umschrieben
sind.

Héchste Instanz ist aber die «potentia absolutay Gottes. Man
hat sie als-reine Willkiir bezeichnet. Und das stimmt, insofern
sie an nichts gebunden ist und keine Appellation mehr leidet:
nicht an eine Idee des Guten, nicht an irgendwelche gottliche
Wesenheiten, mit denen ihr Inneres gleichsam psychologisch
bestimmt wéare. Ockham kritisiert (in der Nachfolge des Duns
Scotus, aber ihn iiberbietend) all jene Konzeptionen des gott-
lichen Seins, die uns iiberreden wollen, dafl Gott irgend etwas
nicht wollen kénne, oder, wenn er etwas nicht will, irgendeinen
andern Grund dafiir suchen als den, daf} er es nicht will. Das
ist der Gott, der, wenn er gewollt hiitte, uns auch hitte befeh-
len kénnen, ihn zu hassen. Und was er heute nicht will, das
kann er morgen, jederzeit doch noch wollen.

Aber diese Erwidgungen gelten nur fiir das, was Gott wollen
konnte. Was er wirklich gewollt hat, ist ebenso eindeutig be-
stimmt, und man kann nicht riitteln daran. Was Gott wirklich
gewollt hat und was er so lange will, wie er eben will, ist seine
«potentia ordinatay. Alle Ordnungen und Satzungen Gottes
stammen aus dieser. Gegen sie kann man nur dann appellieren,
wenn sie sich an Gottes Stelle setzen will, sonst nicht.

Indem so alles aus dem Willen Gottes ist, das gottliche Ge-
bieten und Handeln sich nicht rational begriinden li6t, ja nicht
einmal die Existenz Gottes dem Vernunftbeweis zugéinglich ist,
soll doch keineswegs die menschliche Vernunft und Freiheit
zermalmt werden, sondern erhélt ihr eigenes Recht als eigenes
Forum. Die Vernunft ist auf den Bereich der evidenten, empiri-
schen Erkenntnis verwiesen, in dem sie keine Ideen und Seins-
hintergriinde zu suchen hat, sondern nur das ihr Gegebene, mit
dem sie dann freilich auf ihre Art verfahren mag. Wie steht es
aber mit der menschlichen Freiheit? Indem Gott dem Menschen

18



274 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

nicht als letzter Hintergrund, als innere Vollendung seines
Seins begegnet, sondern nur als duflere Ursache seiner Exi-
stenz, so kommt hier keine Gnade, die unsere auf sie angelegte
Natur vollendet und uns durch ein intelligibles Seinsband mit
sich verbindet und so das «summum bonumy ist, sondern es
kommt der, welcher dem Menschen sagt, was gut und was bése
fiir ihn, den Menschen ist. Und gerade so behilt der Mensch
seinen eigenen Seinshereich, wo Gott in keiner Weise «in der
Mittey ist, sondern nur duflere Instanz. Aber gerade so erfiillt
sich, was Gott mit dem Menschen gewollt hat: dafl der Mensch
in seinem Bereich frei sei, wie Gott in seinem, dafl der Mensch
in seinem Bereich eine indeterminierte Freiheit des Wéhlens
hat, wie Gott in seinem Bereich. g ing

Durch die potentia ordinata bekommt der Mensch die Ga-
rantie seiner Freiheit. Denn das offenbarungsméfig festgelegte
«ius divinum» wie auch das der Vernunft eingeschriebene <ius
naturae» sind sich ihrem Inhalt nach ziemlich gleich und sind
fiir uns: «iura et libertates a Deo et a natura nobis concessa».®

Die hauptsichlichsten dieser Rechte und Freiheiten aber
sind: «potestas appropriandiy und «potestas instituendi rectores
iurisdictionem habentesy. ' Dies ist die Grundlage, so fest, wie
eben die potentia ordinata Gottes fiir uns ist, und so breit, dall
auf ihr der Mensch eine weite Freiheit hat, selber Rechte und
Gesetze aufzustellen; das ist die «lex humanay oder das posi-
tive Recht. Hier kann nun der Mensch die von Gott ihm abge-
tretene (concessa) Freiheit anwenden und verarbeiten und er-
freut sich in diesen Grenzen voller Freiheit. Gott hat dem
Menschen seine Freiheit konzediert und sich gleichsam nicht
weiter eingemischt, indem er sie noch inhaltlich bestimmt hétte.
Tus divinum et naturae geniigen als dullere Grenzen; aber es
ist gerade nicht der Sinn der Konzession, dafl innerhalb ihrer
Grenzen noch mdoglichst viel bestimmt werden sollte, dafl sich
etwa — um mit Thomas zu reden — alles nach der Idee des
«bonum communey zu richten hétte. Ockham erkléirt in seiner
Kritik: Es gibt viele Sachen, die fiir mich allein gut sind und
dem Andern nicht schaden. Solche Rechte und Freiheiten, die
den Einzelnen erfreuen, aber nicht die Gesamtheit, ohne jener

? So immer wieder im Brevildquium.
10 Brevil. III 7. Vgl. de Lagarde VI, S. 177 ff.



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 275

freilich schaden zu miissen, sind die Privilegien. ** Solche Pri-
vilegien kénnen iibertragen werden, z. B. wenn ein Volk kraft
der oben genannten «libertas» einen Herrscher wiihlt, dem es
nicht nur die Regierung iibertrigt, sondern auch das Privileg
der Wahl abgibt, so dafl nun der Herrscher selber iiber Regie-
rungsform und Regierungsfortgang bestimmen kann. Es fillt
aber solches Privileg, wenn es dem urspriinglichen Besitzer
zur Last statt zum Nutzen geworden ist, wieder an ihn zuriick,
d. h. der Herrscher kann entsetzt werden (nicht willkiirlich,
sondern das Privileg ist ihm nun einmal tibertragen, aber) ¢«pro
culpa vel pro causa rationabiliy. 12

So dienen die Grenzen, die ius divinum et naturale setzen,
dazu, dafl wir unsere Freiheit gerade so weit und ohne Ein-
mischung von drauflen gebrauchen kénnen, dafl alles aufs
freundlichste gestaltet wird. ** Der so gesehene Mensch ist nicht
ein durch héhere Ordnungen in Anspruch Genommener, son-
dern ein kraft hoherer Anordnung in seinem Stand Priviligier-
ter. Bemerkenswert ist hierbei, daf Ockham als die «libertas
pinguissimay die des Kigentiimers erscheint. Also ist hier ge-
rade das erstrebenswert, was dem Allgemeinwohl gegeniiber
vollkommen neutral ist.

Wir freuen uns vielleicht dieser biirgerlich-verniinftigen
Welt und sind nur iiberrascht, wohin uns der Weg gefiihrt hat:
Mit dem Schauder vor der potentia absoluta beginnt er, und in
diesem irdischen Paradies landet er.

Aber vergessen wir nicht: Die héheren Instanzen sind
drauflien auf der Wacht, und man kann sie anrufen, wenn es
notig sein, wenn der Friede gestért werden sollte. Und wo die-
ser Appell notig wird, sehen wir unsern Blick, der sich an den
konzedierten Freiheiten erfreute, wieder zuriickgewendet auf
den concessor.

1 Ueber die immer wiederkehrenden «iura, libertates, privilegia» vgl.

de Lagarde VI, S. 209 {f. .
- 1 Op. XC dierum 60f und 6fter dhnlich (s. de Lagarde VI, S. 207,

Anm. 54).

12 De Lagarde VI, S. 189 braucht folgenden Vergleich: <Le jardin de
la vie est semblable au paradis terrestre ot un seul poteau indicateur
interdisait de toucher & l’arbre de vie, et ol I'homme pouvait se promener
4 sa guise dans toutes les autres pelouses.»

18%



276 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

Wo dies nétig ist, und in Ockhams Kampf wird das nétig,
setzt nun eine durchdringende Kritik aller menschlichen Sat-
zungen ein, nicht als solcher, sondern insofern sie sich als
hoheren Ursprungs geben und Absolutheit beanspruchen. **
Das Machtproblem, das sich in der absteigenden Linie so fried-
lich zu lésen schien, fithrt uns in casu appellationis wieder zu
dem, dem alle Macht gebiihrt.

Ockham ist seit dem Anfang seines Streites damit beschéf-
tigt, nachzuweisen, dafl Kaiser und Papst nicht nur an das ius
divinum et naturae gebunden sind; sondern, weil auch sie im
Raume menschlicher Satzungen leben, so sind ihre Rechte und
Freiheiten zunéchst einmal vor diesem Forum zu behandeln
und erfahren von menschlichen Rechtsforderungen her ihre
Begrenzung, nicht etwa nur von gottlichen. Denn sie sind hie-
nieden nicht die einzigen Privilegierten. ** Dadurch ist natiirlich
der Papst, wenn er die Summe seiner Anspriiche von héher
her ableiten will, besonders betroffen.

Aber mit der allgemeinen Kritik im Raume des ius huma-
num ist der Anspruch des Papstes in seiner Wurzel noch nicht
getroffen. Als Stellvertreter Christi — diesen Anspruch be-
streitet Ockham nicht — steht der Papst unter einem besondern
menschlichen Recht. Unter einem menschlichen Recht? Ja, in-
sofern er der Vertreter Christi nach seiner Menschheit, nicht
aber nach seiner Gottheit ist. Man kann auch sagen: unter
einem besondern gottlichen Recht, weil hier die positive Schrift-
offenbarung ungeheuer eindeutig gottlichen Auftrag und welt-
liche Macht trennt. Der Papst ist der Stellvertreter des Christus,
der unzweideutig gesagt hat: «Die K6nige der Volker iiben die

1 Zu Matth, 16, 19, dem Hauptargument fiir die papstliche ¢plenitudo
potestatisy: Quamvis generaliter sint prolata, tamen ita non debent genera-
liter sine omni exceptione intelligi (Brevil. II 14).

15 Thre Privilegien im Raume des menschlichen Rechtes sind ihnen auf
Grund einer allgemeinen potestas konzediert worden. Vgl. S. 274,

16 Zu Matth. 22, 21: Ex quibus verbis clare patet, quod Christus iura
Caesaris temporalia legitima et expedentia sibi subiectis nec turbare nec
minuere intendebat (Brevil. II 16). Der Papst bleibt gebunden an <toti
Christianitati utilia» (De imp. et pont. pot. 7, 1), das «bonum commune»
(dieses nicht thomistisch verstanden, sondern in dem Sinne, daB jedes Glied
des. Ganzen in seinen Privilegien geschiitzt bleibe. So z. B, Brevil. II 5 mit
Bezug auf 2. Kor. 13, 10).



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 277

Herrschaft iiber sie aus, und ihre Gewalthaber lassen sich
Wohltiiter nennen. Thr dagegen nicht so! Sondern der Griéfite
unter euch soll werden wie der Jiingste, und der Hochstehende
wie der Dienendey (Luk. 22, 25 {.). ¥ Immer wieder beruft sich
Ockham auf diese Stelle und édhnliche, so auch auf die Gesetzes-
auslegung der Bergpredigt, um zu zeigen, dall dem Papst nicht
ein ¢principatus dominativusy, sondern ein «principatus mi-
nistrationisy zukommt, weil er Christi Stellvertreter nicht «se-
cundum dominationemy», sondern «secundum humilitatem» ist.
Er hat das Amt «secundum legem evangelicae libertatisy, wel-
che Lex h#iufig neben gottlichem und natiirlichem Recht be-
sonders genannt wird.*® So iibt er die Herrschaft aus nicht
«respectu servorumy, sondern «respectu liberorums». **
Ingenids ist, wie Ockham hier die Gegner mit den eigenen
Waffen schliagt. Thr Hauptargument war von jeher die Ueber-
ordnung des Geistlichen iiber das Weltliche. Er bejaht diese
Ueberordnung; denn zweifellos steht der «principatus mini-
strationisy Christi hoher als jeder «principatus dominativusy. 2
Damit sind wir aber an der Grenze dessen angelangt, was uns
Ockham in diesem Zusammenhang zu sagen hat. Wie wirkt
denn der erhohte Christus in seiner Kirche, wenn der Papst
nur die Herrschaft des erniedrigten fortsetzt? Was Ockham
dariiber zu sagen hitte, das miifiten wir in seiner Abendmahls-
lehre suchen. Jedenfalls f&llt es nahezu in den Bereich der po-
tentia absoluta Dei. Einen Einflul auf die Konzeption der
potentia ordinata scheint es nicht zu haben, dafl Gott der All-
méchtige gerade in diesem gekreuzigten, auferstandenen und
erhohten Christus gegenwiirtig ist. Von der Niedrigkeit Christi
haben wir gehort; aber wie dieser Niedrigkeit alle Hoheit zu-
geordnet ist, wie in diesem Christus die ganze Allmacht Gottes
zu finden ist, das kann nicht deutlich werden, wenn auf der
einen Seite Erwigungen iiber die «lex evangelicay und auf der

17 Wohl eine der am héufigsten zitierten Stellen. Dazu: Christus non
solum defectus corporis et animae nostrae in se suscepit, sed etiam caren-
tiam dominii et proprietatis, in speciali regnorum et civitatum, castrorum,
thesaurorum et praediorum ac iuridictionum saecularium (Brevil. II 9),

18 Vgl. Anm, 8.

1% De imp. et pont. pot. 7, 1.

0 De imp. et pont. pot. 6, 2; 7, 2; vgl. 26, 2.



278 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

andern solche iiber die <potentia absoluta» Gottes laufen. Also
keine theologia crucis, und darum merita, die so lange ver-
dienstlich sind, als Gott es mit seiner Allmacht will.

4.

Einem andern Grundzug des Ockhamschen Denkens suchen
wir gerecht zu werden, indem wir davon ausgehen, daf} der
kaiserlichen Macht ein unmittelbarer gottlicher Ursprung vin-
diziert wird, dies jedenfalls gegeniiber den péapstlichen Vermitt-
lungsanspriichen. «Unmittelbarkeits ist aber ein Grundsatz,
dem Ockham an vielen Stellen seiner Analyse gerecht zu wer-
den sucht.

Er hat das augustinische Denken insofern aus seinem Welt-
bild eliminiert, als bei ihm zwischen Gott und Mensch keine
ewigen Ideen den Zusammenhang vermitteln. Er hat Thomas
von Aquino insofern kritisiert, als er auch alle ontologischen
Zusammenhénge zwischen einem gottlichen «ipsum esse» und
den Modalititen unseres Seins bestreitet. Die Kritik der «ana-
logia entisy lauft darauf hinaus, dal Gott und Mensch sich in
einer reinen Faktizitdt, Kontingenz des Seins begegnen, in kei-
nen innern Seinsbeziehungen voneinander abhingig sind.*
Alle solche Interpretationen wiirden nach Ockham zu einer
Vermengung von Schopfer und Geschopf fiihren.

Gerade in kontingenter Begegnung behaupten Schépfer und
Geschopf ihre gegenseitige Eigenstindigkeit. Nur wo recht-
mélige Seinsbereiche sui iuris sind, hat es einen Sinn, vom
unteren zum iibergeordneten zu appellieren. Und darum sind
ontologische Zwischeninstanzen nicht notig.

.Ockham iibt hier sein bekanntes Gesetz der Oekonomie:
«Numquam ponenda est pluralitas sine necessitatey — oder:
«Frustra fit per plura, quod fieri potest per pauciora».* Und

2 Ockham lehnt infolge seiner Ablehnung der Unterscheidung zwi-
schen esse essentiae und esse existentiae ebensosehr eine innere Verur-
sachung der Kreatur wie deren essentielle Abhiingigkeit von Gott ab. In
diesem Zusammenhang bezichtigt er (Dial. ITus IITae IT 8) duberst scharf
Eckhart des Pantheismus (vgl. de Lagarde V, S. 135f. 210f.). Zu seiner
Kritik des kausalen Beweisverfahrens und im besondern der Gottesbeweise
vgl. E. Gilson, La philosophie au Moyen Age, 3me éd., Paris 1947, S. 249 ff.
Siehe auch oben S. 272 f{.

22 In 1 Sent. dist. XXVII q.2 K; Summ. tot, log. I 12.



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 279

dieses Gesetz wird iiberall aufs rigoroseste angewendet, sei es,
daBl, wie wir sahen, ihm die exemplarischen Ideen zum Opfer
fallen oder die species intelligibiles zwischen dem Erkenntnis-
gegenstand und dem Erkennen, sei es, daf die gratia infusa
als Vermittlungsglied zwischen gottlichem und menschlichem
Handeln iiberfliissig wird. Wo Gott in seiner potentia absoluta
direkt eingreifen kann, wie sollte er sich an solche Mittelwesen
und Mittelbereiche binden? Wenn seine Allmacht dem Men-
schen sogar eine evidente Erkenntnis von etwas Nichtseiendem
aufnoétigen kann, dann ist ja die Garantie realer Erkenntnis
nicht in einem Etwas zu suchen, das zwischen Ding und Mensch
stiinde, sondern in seiner Macht.

So besteht im ganzen Ockhamschen Denken ein Zug zur
Unmittelbarkeit, einer Unmittelbarkeit zwischen positiven, evi-
denten, kontingenten Existenzen, unter mdéglichster Ausschal-
tung alles nur Essentiellen und Potentiellen. Jede Aussage soll
darin ihr Recht haben, daB es so ist, wie es ist, und die Voll-
macht dariiber, wie es sein kénnte oder sollte, liegt ganz in der
Hand dessen, der bestimmt, wie es ist. Auf einen «hdéheren
Sinny, auf eine Idee oder Finalitit kann nicht rekurriert
werden.

Wenn also der Kaiser Macht hat, so hat er sie von Gott, und
er hat sie so, daf} letztlich nicht zu fragen ist, wozu er sie hat
und welchen héheren Zusammenhiéngen und Ideen sie dient.
Ihr sind lediglich die Grenzen gesteckt, die jeder menschlichen
Macht gesteckt sind: géttliches Recht, Naturrecht und die Pri-
vilegien Anderer im Rahmen des menschlichen Rechtes.

Ockham argumentiert* gerne damit, dall schon die Macht
des heidnischen Kaisers legitime Macht ist; Christus hat das
anerkannt, Paulus ebenso. So hat auch der christliche Kaiser
als Kaiser legitime Macht. Alle Fragen, wie sich denn nun
diese Ordnung zu einer andern verhalte, sind so zu visieren:
Entweder handelt es sich um eine von Gott gesetzte Ordnung,
oder es handelt sich um ein von Menschen iibertragenes Pri-
vileg. Das Eine schlieft das Andere nicht aus: Gott ist, um
thomistisch zu reden, die causa prima. Und die causa secunda?

2% Ausfiihrliche Darlegung: Brevil. III, Cap. 3 erscheinen dort als
n.t. Beweisstellen: Matth. 22, 21; Luk. 2, 1; 3, 1; Act. 22, 25—28; 24, 10;
25, 10—12; Rém. 13, 1£f. 5—7 u. a.



280 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

Da evidenterweise weltliche Macht, potestas eligendi rectores,
schon bestand, als es noch keine rémischen Kaiser gab, ist eben
diese menschliche potestas causa secunda. In solcher Ueber-
tragung findet die kaiserliche Macht aber genau die gleiche
Freiheit und Begrenzung, wie sie sich auch a priori vom gott-
lichen Willen her darstellt. Freiheit, indem sie, einmal iiber-
tragen, an dem Privileg teilnimmt, das iiberall besteht, wo den
Menschen Macht konzediert ist — und Begrenzung: nicht nur
durch die gottlichen und natiirlichen Satzungen, sondern auch
durch die Anspriiche des allgemeinen positiven Rechtes, in
dessen Raum sich das besondere positive Recht des Kaisers
aufgebaut hat.

Die Reflexion auf die causa secunda dient hier aber nur
dazu, dal Gott dem Menschen Freiheit in seiner menschlichen
Ordnung gegeben hat, daBl also die Natur kaiserlicher Macht
nicht zwischen Gott und der menschlichen Macht im allgemei-
nen steht, sondern im gleichen Raum mit allem menschlichen
Recht und aller menschlichen Freiheit. So kann ein gleichsam
sakramentaler Charakter des Kaisertums weder dem Papst
gegeniiber aufrechterhalten werden **, noch kann das Kaiser-
tum durch die Vermittlung der geistlichen Macht eine hohere
Weihe erhalten, sei es so, daBl ein christlicher Kaiser mehr
Kaiser wére als ein heidnischer, sei es so, dafl ein vom Papst
bestéitigter Kaiser irgendein anderes Recht erhielte, als er iure
divino et humano schon hat. **

2 Vgl. Anm. 15. Nach Brevil. IV 5 kann <«iurisdictionem esse a solo
Deo» auf drei Arten verstanden werden: 1. direkt wie im Falle des Mose
und des Petrus, 2. durch sakramentale Vermittlung, Fiir das Kaisertum
kommt nur die dritte, IV 6 so umschriebene Art in Frage: Sed imperium
est a solo Deo tertio modo, quia, scilicet fuerit sic a Deo, quod humana
ordinatio concurrebat ita, ut homines habentes potestatem conferendi
alicui iurisdictionem temporalem vere conferebant imperatori iurisdictio-
nem, quemadmodum vere conferebant sibi et transtulerunt a se in eum
potestatem condendi leges, — tamen, postquam ista collatio ijurisdictionis
a Deo et hominibus facta fuit, a nullo regulariter dependebat, nisi a solo
Deo, quamvis casualiter dependeret etiam ab hominibus, eo quod in casu
populus habebat potestatem corrigendi imperatorem... Inwiefern in die-
sem letzteren Falle der Papet als ad hoc beauftragtes Glied des populus
Romanus (und nicht <ex iure divino regulariter»>) den Kaiser absetzen
konne, erdrtert Brevil. VI 2. ‘

2 Vgl. Anm. 23. Electus (imperator) Romanorum confirmatione non



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 281

Solchermaflen das Geistliche zur Zwischeninstanz zu ma-
chen, wire wieder ein Fehler gegen die Oekonomie. Christus
ist in seiner Gottheit iiber dem Kaiser, wie eben Gott iiber dem
Kaiser ist. In seiner Menschheit aber hat sich Christus zu
denen gestellt, die dem Kaiser geben, was des Kaisers ist. ?¢ In
seiner Gottheit braucht Christus den Papst nicht als Stellver-
treter; in seiner Menschheit hat Christus den Papst zum Nach-
folger; also tue der Papst, wie er tat! Wenn er ein Recht dem
Kaiser gegeniiber hat, dann entweder das der evangelischen
Freiheit, des Dieners, der sich der Macht begibt, oder das Recht,
das jedes Glied der universitas Christiana hat, im Notfall gegen
den Kaiser an die iibergeordnete Instanz zu appellieren. Oder
schlieflich: Wenn der Papst zu seinen geistlichen Rechten
weltliche dazubekommen hat, dann ist er in dieser Hinsicht ein
weltlicher Fiirst wie andere. Nicht aber ist er dadurch als
hohere Macht geehrt, die sich mit einer Gloriole von niederer
Macht schmiickte. Seine dahingehenden Anspriiche gehéren vor
das Forum des weltlichen Rechtes. Menschliche Macht kann
immer nur den Zwecken dienen, die in ihrer eigenen Natur
liegen. Sie kann nicht Glied einer htheren Leibeseinheit wer-
den, nicht Mittel im Dienste von Zwecken, die aullerhalb ihres
Bereiches liegen.

Umgekehrt handelt, wie wir sahen, der Kaiser in geistlichen
Dingen so, wie es ihm als Vertreter der universitas Christiana
zukommt, und nicht als ein besonderer Vertreter Gottes.

Hieraus sehen wir: Es kann nicht so von einer Ordnung in
die andere gestiegen werden, dall das Niedere seinen eigent-
lichen Zweck erst im Hoheren findet. Stellvertretung in dem
Sinn, wie das Haupt fiir seine Glieder denkt und handelt und
sie seinen Zwecken dienstbar macht, gibt es nur von Mensch
zu Mensch, etwa von den Aposteln zu Petrus, Delegation nur
von Mensch zu Mensch, also etwa vom menschlichen Christus
zu seinem Sachwalter, dem Papst. Reprisentation und Delega-
tion, Symbolisierung des Hoheren durch das Niedere, vestigia
des Hoheren im Niederen durch die Ordnungen hindurch, das

indiget, nec ... inferior est papa (De imp. et pont. pot. 20, 6). Brevil. V {.
ist dem Nachweis des Satzes «Imperium non est a papa> gewidmet.
26 Vgl. Anm. 16 und 23.



282 M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

gibt es nicht. Gott schafft jedes Sein als in sich beruhendes und
nicht als représentierendes Sein. .

So ist es also mit der vom Papst beanspruchten «plenitudo
potentiaey nichts. Denn solche plenitudo liegt einerseits in der
absoluten Machtfiille Gottes, anderseits in der Summe dessen,
was Gott den Menschen konzediert hat und was nur er zuriick-
nehmen kann. Eine Abspiegelung gottlicher Machtfiille in einer
menschlichen Gestalt ist nach dem Gesetz der Unmittelbarkeit
und Oekonomie abzulehnen. Was wiiliten wir denn auf diese
Weise mehr von Gott, als wir schon wissen, und was gibe er
uns auf diese Weise mehr, als er uns schon gibt, und welcher-
lei Anforderungen konnten daraus erwachsen als die, welche
iure divino, naturae, humano schon bestehen? Ferner ist aber
die péapstliche Machtvollkommenheit abzulehnen, weil Christus
in seiner menschlichen Gestalt auf so etwas verzichtet hat. Er
hat uns ja, wie wir sahen, mit der «lex evangelicae libertatis»
keine Lasten auflegen wollen, welche die Schwere der alttesta-
mentlichen Satzungen, von denen wir gliicklich befreit sind,
wieder erreichen oder gar iiberbieten. Solche Lasten aber bringt
die péapstliche plenitudo potestatis unweigerlich zuriick. Ein
Papst also, der in dieser Sache sich auf sein apostolisches Amt
beruft, fiihrt sich selber ad absurdum.

Im Vertrauen auf solche evangelische Freiheit wagt Ock-
ham also, als Glied der universitas Christiana einem Papst
nachzuweisen, daf er nicht in dessen Namen spricht, in dessen
Namen zu sprechen er vorgibt. > Alles, was bei ihm Kirchen-
politik scheint, dient der Appellation an diese universitas Chri-
stiana. *®* Er kénnte sich nun diese so reduziert denken, daf} in
ihr nicht nur der Papst irrt, sondern alle, bis auf einen. In
diesem einen aber wiirde sie infallibel und damit unbesieglich
bleiben. * So ist sie Sachwalterin der christlichen Freiheit. Dem

?7 In diesem Zusammenhang taucht immer wieder die Stellungnahme
gegen das Bekenntnis der Franziskaner zur evangelischen Armut auf, wo-
mit der Papst in Widerspruch zur lex evangelica tritt. Vgl. de Lagarde 1V,
S. 32 ff. Wie aber diese Frage sogleich in die allgemeine moralische Prin-
zipienlehre einbezogen war, s. de Lagarde VI, S, 101 ff 115 ff.

8 S A.Hauck, Kirchengeschichte Deutschlands, Bd., 5, Leipzig 1911,
S. 537 ff. 559 ff.; Seeberg a.a. O. S.278. :

2 Antequam praedictos errores compossibiles fidei reputarem, ... totam
ecclesiam Dei in paucis, imo in uno posse salvari putarem (Epistula ad



M. A. Schmidt, Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham 283

Staat gegeniiber bezeugt sie, dafl seine Freiheit von Gott stammt,
und daf Christus nicht gekommen ist, irgendwelche Rechte von
Regierenden und Biirgern anzutasten.® Indem sie aber dem
christlichen Staatsbiirger — an den richtet sie sich faktisch —
das Seine gibt, gibt sie ihm auch die Méglichkeit, innerhalb der
weltlichen Ordnung der Stimme dessen zu folgen, der nicht ge-
kommen ist zu herrschen, sondern zu dienen. Wenn Kaiser und
Fiirsten aufgerufen werden, den rebellischen Papst in die
Schranken zu weisen, so iiben sie damit kein Privileg aus,
sondern leisten der universitas Christiana einen Dienst, wie er
eben in Notzeiten notwendig ist. Wer aber so in all seinen
Néten fiir die universitas Christiana einsteht, wie das Ockham
tut, der bekommt die Freiheit, die man durch kein weltliches
Privileg erhilt, nimlich zu sagen: «Ist Gott fiir uns, wer mag
wider uns sein?» ** _
So hat er sich auch in der etwas prekiren Kampfgemein-
schaft mit Leuten wie Marsilius von Padua, deren erstes An-
liegen war, der weltlichen Macht moglichst grofen Raum auf
Erden zu schaffen, nicht davon abbringen lassen, dafl er in
erster Linie nicht die Sache des Kaisers, sondern Christi und
seiner Kirche verteidigte. Darin beruhte seine Freiheit und,
wenn wir so sagen diirfen, gottliche Reichsunmittelbarkeit.
Doch hier stehen wir nun auch wieder an der Grenze. Die
Stinde ist fiir ihn, der so gerne anonyme Michte ausschaltete,
auch keine eigentliche Macht, kein eigentliches Verderbnis des
Menschen. Sie ist schlecht, weil und insofern sie dem Willen
Gottes widerspricht, verdndert aber den habitus des Menschen
nicht. Gottes Allmacht kann die Siinde aufheben, kénnte aber
auch das Gebot aufheben, gegen das gesiindigt wurde. Siinde
und Vergebung bleiben also in ihrer letzten Veranlassung ein
dem menschlichen Sein gegeniiber so dulleres Faktum, daf die

fratres minores in capitulo apud Assisium congregatos, herausg. von K.
Miiller, Zeitschr. fiir Kirchengesch. VI, Stuttgart-Gotha 1884, S. 110). Vgl.
auch den de Lagarde V, S.23 mitgeteilten Text aus Dial. Ia VII 61. Nach
einem Wort Ockhams, das ich im Augenblick nicht nachzuweisen vermag,
war schon, als Maria unter dem Kreuz stand, die ganze Kirche in ihr allein
enthalten.
. % Vgl Anm. 16. , ‘

31 Rom. 8, 31 wird von Ockham hiufig im Hinblick auf seinen kirchen-

politischen Kampf zitiert.



‘284 D. Lerch, Calvin und der Humanismus

Freiheit des Menschen durch die Siinde weder negiert, noch
durch die Vergebung etwas wiederhergestellt wird.

Das Kreuz Christi ist also wohl eine wichtige Appellations-
instanz, wenn es um die Freiheit des Menschen geht; es zeigt
uns wohl Gott in seiner ganzen Souverinitit, derer sich die
menschliche Freiheit, wo sie angefochten wird, getrésten darf.
Ja es stellt auch etwas von jener paradoxen Freiheit dar, die
zugleich der niederste Dienst ist. Aber es bleibt schwer zu sa-
gen, wer eigentlich von was befreit wird. Ist es nur die Be-
freiung von der lex veteris testamenti und von allerlei arbitraren
Geboten? Eine reale Befreiung, wie sie die Rechtfertigung des
Siinders ist, ist hier nicht zu sehen, sondern eher eine Bestiiti-
gung altererbter menschlicher Freiheit durch die goéttliche Frei-
heit — eine Relativierung alles Verdienstes im Angesicht der
potentia absoluta und doch eine relative Bestéitigung des Ver-
dienstes im Angesicht der potentia ordinata.

Kilchberg/Baselland. Martin Anton Schmidt.

Calvin und der Humanismus.

Ein Buch von Josef Bohatec iiber Budé und Calvin.

Das Verhéltnis Calvins zum Humanismus hat die Calvin-
forschung schon lange beschéiftigt. Das ist nicht verwunderlich;
denn die Frage ist nicht an die zu deutende Geschichte und
Theologie herangetragen, sondern von ihnen wunabtrennbar
aufgegeben: Calvin ist nach seinem Bildungsweg ein hervor-
ragender Vertreter des franzosischen Humanismus, und als
Reformator hat er sich von seiner Glaubensiiberzeugung her
mit Humanisten und deren Geisteshaltung auseinandergesetzt.
Werden diese Tatbestinde bloB aufgezeigt, dann ist erst die
durch sie gestellte Frage bezeichnet, aber zur Lésung des Pro-
blems noch nichts Entscheidendes geleistet worden. Es scheint
in der Geistesgeschichte ein unvermeidbarer Umweg zu sein,
dall solche Probleme zunéchst von vorgefafiten Ueberzeugun-
gen her zu lésen versucht werden. Calvin habe es sich zur Auf-
gabe gemacht, den uniiberbriickbaren Gegensatz zwischen
christlichem Glauben und der Philosophie darzulegen. Diese
eine Auffassung wird bis jetzt in der Calvininterpretation ver-



	Kirche und Staat bei Wilhelm von Ockham

