
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 4

Artikel: Adresse und Proömium des Epheserbriefes

Autor: Dahl, N.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
7. Jahrgang Heft 4 Juli/Angnst 1951

Adresse und Proömium des Epheserbriefes.
1. Die Adresse.

Die Diskussion über die Authentizität des Epheserbriefes
ist nicht zur Ruhe gekommen, wird es allem Anschein nach
auch nicht so bald tun. In der Diskussion spielen die Fragen
nach der theologischen, stilistischen und terminologischen
Eigenart des Briefes natürlich eine große Rolle. Aber es
scheint zweifelhaft, ob von diesen Gesichtspunkten aus eine
Entscheidung in der Echtheitsfrage herbeigeführt werden
kann. Zwar ist die Eigenart des Eph. unverkennbar, aber auch
unter den anerkannten Paulusbriefen sind bedeutende individuelle

Unterschiede vorhanden. Eher könnte das Verhältnis
des Epheserbriefes zum Kolosserbrief einen Ausschlag gegen
die Echtheit ergeben. Aber auch das scheint mir doch nicht
wirklich der Fall zu sein. Wenn die Authentizität des Kolos-
serbriefes zugegeben ist, ist der Weg zur Anerkennung des

Epheserbriefes nicht so weit. Die Unterschiede zwischen diesen
so nahe verwandten Briefen sind zwar auffallend, aber kaum
wesentlich anderer Art als die Unterschiede zwischen dem
Römer- und dem Galaterbrief oder zwischen den beiden Thes-
salonicherbriefen.

Die Entscheidung scheint mir vor allem bei der Frage
nach der Situation, in welcher der Brief entstanden ist, zu
fallen. Ist es möglich, eine Briefsituation zu finden, von der
aus die Eigenart dieses Briefes in seiner Gesamtheit und in
seinen Einzelheiten verständlich werden kann, so wie die
Eigenart der übrigen Paulusbriefe durch die besondere
Briefsituation zu verstehen ist? Oder läßt sich der Zweck und die
Situation, welche die Eigenart dieses Briefes bedingen, leichter
verständlich machen unter der Annahme, daß der Brief nach
dem Tode des Apostels von einem Schüler verfaßt worden ist? 1

Unter den vielen Problemen dieses rätselhaften Briefes gibt

1 So G. F. Hall in einer Anzeige von Percy (s. Anm. 2), Journal of Bibl.
Lit. 69, 1950, S. 81.

16



242 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

es ein Problem, das in besonderer Weise ein Rätsel ist: die
Adresse des Briefes. Es ist bis jetzt nicht gelungen, eine
befriedigende Lösung dieses Rätsels zu finden, weder unter der
Voraussetzung der Echtheit noch unter der Voraussetzung
der Unechtheit des Briefes. Ueber das Rätselraten kommen
wir wahrscheinlich nicht hinaus. Man wird aber dennoch
immer wieder versuchen, des Rätsels Lösung zu finden.

Ueber die bisherigen Vorschläge fasse ich mich kurz und
verweise auf die Arbeiten von Schmid und Percy2 sowie auf
die Einleitungen und Kommentare. Gegen die meisten
Behandlungen des Problems kann man den Einwand erheben,
daß man zu schnell von der Feststellung des textkritischen
Tatbestandes zu Vermutungen über die ursprüngliche Adresse
übergeht, statt zunächst zu fragen, wie die uns bekannte Form
der Ueberschrift und der Adresse entstanden ist. Mir scheint
es, daß diese Frage mit ziemlich großer Sicherheit beantwortet
werden kann und daß von da aus auch ein Ausgangspunkt
für die Aufstellung von weitergehenden Hypothesen gewonnen
wird.

1. Der älteste Text ist der von Vaticanus, Sinaiticus, Origenes
u. a. bezeugte. Dieser Text hat auch als Urtext des Briefes
innerhalb des Corpus Paulinum zu gelten.2" Die Worte èv

'Ecpécnu sind von der Ueberschrift her in den Text hinaufgenommen

worden.
2. Innerhalb des Corpus Paulinum hat der Brief von

Anfang an die Ueberschrift Trpôç 'Eqpeoîouç getragen. Das Zeugnis
Marcions, der in seinem Kanon unseren Eph. als Brief an die
Laodizeer hatte, kommt gegen die Gesamtheit der übrigen
Zeugen nicht auf. Wenn Marcion dabei auf Ueberlieferung
baute oder gar Exemplare gekannt hat, in denen auch im Text
Eph. 1, 1 «in Laodizea» stand, muß sein Text eine andere
Vorgeschichte als das kirchliche Corpus Paulinum gehabt haben.

2 J. Schmid, Der Epheserbrief des Apostels Paulus, Bibl. Studien 22, B/4,

Freib. i. B. 1928, S. 37—129. E. Percy, Die Probleme der Kolosser- und
Epheserbriefe (sic!) (Skrifter utg. av kungl. hum. Vetenskapssamfundet i
Lund 39, Lund 1946) S. 449—466.

2a (Korrekturanmerkung) Der Text vom Papyrus 46, mit Auslassung
von rot? vor oötnv (vgl. cod. D), wird als eine erleichternde Variante dieser
Lesart anzusehen sein.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 243

[Wahrscheinlicher ist aber wohl, daß die Ueberschrift auf seiner

eigenen gelehrten Vermutung beruht.
3. Der Brief kann unter keinen Umständen an die dem

Apostel Paulus vertraute Gemeinde in Ephesus gerichtet sein.
Das beweist sowohl der gesamte Tenor des Briefes als auch
einzelne Stellen wie 1, 15 und 3, 2 ff. Auch wenn der Brief
unecht sein sollte, wird er nicht ein fingiertes Schreiben des

Apostels nach Ephesus sein können. Und wenn der Brief ein
Zirkularschreiben ist, wird die Gemeinde von Ephesus nicht
zu den beabsichtigten Adressaten gehört haben. Der Brief ist
an Adressaten gerichtet, denen der Apostel persönlich
unbekannt war.

4. Der älteste uns bekannte Text ist zwar als Urtext innerhalb

des Corpus Paulinum anzusehen, kann jedoch nicht die
ursprüngliche Adresse des Briefes sein. Daß der Brief eine
«katholische» Adresse gehabt hätte, wäre an sich denkbar
(vgl. Jak., 2. Petr., Judas). Aber das betonte «die auch Gläubige

sind» macht unüberwindbare Schwierigkeiten, waren doch
alle Heiligen zugleich Gläubige. Es hilft nicht viel, mit «Treue»
zu übersetzen. Die Analogie mit den übrigen paulinischen
Briefen fordert auch, daß hinter toîç oüötv der Ort genannt war,
wo die Adressaten zu suchen wären. Endlich scheint auch
deutlich, daß der Brief an einen bestimmten Leserkreis
gerichtet war (6, 21 f.; 1, 13. 15; 2, 21 f.). Es ist undenkbar, daß
Paulus, und höchst unwahrscheinlich, daß ein Deutero-Paulus
den uns vorliegenden Text geschrieben haben sollte.

5. Die Versuche, den Text durch Emendationen zu verbessern,

sind nicht gelungen. Sowohl die Annahme einer
Fehlschreibung als auch die Tilgung der störenden Worte toîç oucnv

sind völlig haltlose und wertlose Vermutungen.
6. Auch die sogenannte «Lücken-Hypothese» befriedigt

nicht. Diese Hypothese beruht auf der Vermutung, daß der
Brief ein Zirkularschreiben ist, wofür gute Gründe geltend
gemacht werden können. Man nimmt an, daß hinter den Worten

èv 'Ecpécruj ein Raum offen gelassen war, wo die Namen der
betreffenden Gemeinden beim Vorlesen oder Abschreiben
eingesetzt werden sollten. Diese, auf Erzbischof Ussher
zurückgehende Hypothese ist zwar glänzend, aber doch zu gut, um
wahr zu sein. Antike Parallelen zu dem vorausgesetzten Ver-

16*



244 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

fahren gibt es nicht. Daß der Brief in mehreren Exemplaren
ausgefertigt wurde, wobei die Lücke nach Belieben ausgefüllt
werden sollte, der überlieferte Text aber auf ein Exemplar mit
unausgefüllt gebliebener Lücke zurückgehe, ist zu phantastisch.

Aber es steht nicht viel besser mit der Annahme, daß

es nur ein Exemplar gab, mit dem Tychikus herumreiste und
beim Vorlesen den Namen der jeweiligen Gemeinde einschob.
In diesem Falle wäre eher eine Adresse nach der Art von
Gal. 1, 1 zu erwarten. Auf alle Fälle hätte man annehmen
sollen, daß nur der Ortsname ausgelassen worden wäre, die
ihn regierende Präposition (èv) mußte aber im Text gestanden
haben.3

7. In der Adresse muß ursprünglich ein Ortsname, bzw.
mehrere Ortsnamen genannt sein. Die Lokalisierung der Adressaten

ist aber früh ausgelassen worden, und zwar wird dies
schon vor der Sammlung des kirchlichen Corpus Paulinum
geschehen sein. Wir können auch sagen, wo die Adresse ohne
Ortsangabe entstanden sein muß. Aller Wahrscheinlichkeit
nach ist dies in Ephesus geschehen. Die Ueberschrift Trpôç

'Ecpecnouç läßt sich am besten dadurch erklären, daß der Brief
von Ephesus aus verbreitet und in das Corpus Paulinum
gekommen ist. Da sich in der Adresse kein Ortsname fand, wurde
der Brief «von Ephesus» als Brief «an die Epheser» aufgefaßt
und bezeichnet. Die Adresse ohne Ortsname ist dann entstanden,

als ein nicht nach Ephesus gerichteter Brief für den
Gebrauch der Gemeinde in Ephesus abgeschrieben wurde. So

weit kann man durch Kombination der gesicherten Tatsachen
kommen; erst auf diesem Punkt beginnt das Rätselraten. Die
jetzige Ueberschrift ist hei der Sammlung der paulinischen
Briefe hinzugesetzt, die ursprüngliche Ortsangabe schon bei
dem Abschreiben des Briefes für die ephesinische Gemeinde
verlorengegangen. Um ernstlich in Betracht zu kommen, muß
eine Hypothese über die ursprüngliche Adresse diesen einigermaßen

sicheren Tatbestand berücksichtigen.
8. Von hier aus scheint die von Goodspeed aufgestellte und

zurzeit in Amerika recht beliebte Hypothese nicht haltbar zu
3 Zur Geschichte und Kritik dieser Hypothese vgl. Schmid a.a.O., S. 115

bis 121, und 0. Roller, Das Formular der paulinischen Briefe (BWANT IV,
6, Stuttg. 1933), S. 199—212 mit Anmerkungen und Anm. 382, S. 520—525.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 245

sein, daß Eph. ursprünglich als eine Introduktion zu den
Paulusbriefen geschrieben sein sollte.4 Diese Hypothese setzt voraus,

daß der Brief in Ephesus abgefaßt worden ist und daß
auch die Sammlung der paulinischen Briefe dort stattgefunden
hat. Keines von beidem ist wahrscheinlich. Daß der Brief mit
der Ueherschrift «An die Epheser» versehen wurde, läßt sich
am besten verstehen, wenn die Briefsammlung nicht in Ephesus,

sondern etwa in Korinth entstanden ist. Und der Brief
muß schon vor der Aufnahme in das Corpus Paulinum eine
Geschichte hinter sich gehabt haben; der ephesinische Text
hat nicht die ursprüngliche Adresse bewahrt. Daß Eph. jemals
am Anfang der Sammlung der Paulusbriefe gestanden hat,
läßt sich auch nicht beweisen und kaum wahrscheinlich
machen.6

9. Wenn der Brief nicht authentisch sein sollte, muß er als
ein fingierter Brief mit einer imaginären Briefsituation aufgefaßt

werden, vgl. 6, 21 f. Es fehlen freilich alle konkreten
Angaben über die Briefempfänger; was deutlich gesagt wird, ist
nur, daß sie früher Heiden waren und jetzt Christen geworden
sind. Deutlich ist ferner, daß sie nicht durch die eigene
Missionstätigkeit des Apostels für das Christentum gewonnen
sind. Der — wirkliche oder angebliche — Zweck des Briefes
liegt darin, daß der Apostel der Heiden mit Heidenchristen in
Verbindung treten will und sie daran erinnert, welche Fülle
von Segen und welche Verpflichtungen in ihrem Gläubig-
Werden beschlossen liegen.6 Die Kombination von Eph. 6, 21

mit Kol. 4, 7—9 zeigt ferner, daß die Briefempfänger in der
Provinz Asien zu suchen sind, einerlei oh die Briefsituation
der Wirklichkeit entspricht oder ob sie eine Fiktion des deu-
tero-paulinischen Verfassers ist.

10. Die meines Erachtens am meisten befriedigende
Erklärung des Briefes und der Adresse unter Annahme der Un-

4 Vgl. vor allem E. J. Goodspeed, The Meaning of Ephesians, Chicago
1933.

5 Vgl. Ch. H. Buck, Jr., The Early Order of the Pauline Corpus, Journ.
Bibl. Lit. 68, 1949, S. 351—357.

6 Ueber den Zweck des Briefes vgl. meinen Aufsatz: Dopet i Efesier-
brevet, Svensk teol. Kvartalsskrift 1945, S. 85—103, und Percy a.a.O., S. 442

bis 448. Vgl. auch unten S. 260 ff.



246 N. 4. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

echtheit ist eine Vermutung Hans von Sodens, die durch W.
Ochel der Oeffentlichkeit vorgelegt worden ist.7 Danach wäre
Eph. eine katholisierende Bearbeitung des Kolosserbriefes, die
nach der Absicht des Bearbeiters an Stelle des echten Kolosserbriefes

treten sollte. In der Adresse Eph. 1, 1 hätten ursprünglich
die Worte èv KoXoctctcûç gestanden. Da aber auch der echte

Kolosserbrief erhalten blieb und man nicht zwei zur selben
Gelegenheit geschriebene Briefe an Kolossä haben konnte,
wären in Eph. die Worte «in Kolossä» gestrichen worden. Wer
Eph. als eine Bearbeitung des Kolosserbriefes ansieht, wird
sich am besten dieser Hypothese anschließen. Mich hat diese
Auffassung nicht überzeugen können, und die Gestalt des
Bearbeiters scheint mir ein größeres Rätsel als das zu lösende
Problem zu sein. Reichlich kompliziert wird auch die
Vorgeschichte des Briefes; schon vor der Sammlung der paulini-
schen Briefe müßte der gefälschte «Kolosserbrief» unter
Auslassung der Ortsangabe von der Gemeinde in Ephesus zur
Vorlesung rezipiert sein. Die auf alle Fälle anzunehmende
vorkanonische Geschichte des Briefes wäre leichter verständlich,
wenn der Brief ein echter Brief des Apostels wäre.

11. In Betracht kommt auch die Annahme, Eph. sei der in
Kol. 4, 16 erwähnte Brief «aus Laodizea». Schwierig ist es

freilich zu erklären, warum die Ortsangabe in 1, 1 ausgelassen
sein sollte. Denn die Annahme A. v. Harnacks, daß der Name
Laodizea wegen des Verfalls der Gemeinde und der Worte
Apok. 3,16 ausgesäubert wurde, ist doch wohl mehr geistreich

als wahrscheinlich.8 Die Schwierigkeit wird noch größer,
wenn der Brief ein pseudonymer Laodizeerbrief sein sollte.9
Daß ein Laodizeerbrief hergestellt wurde, um kurz nachher
wieder als Laodizeerbrief zu versehwinden, ist nicht
wahrscheinlich. Gegen die Auffassung von Eph. als echter oder
gefälschter Laodizeerbrief spricht auch der generelle Charakter

7 W. Ochel, Die Annahme einer Bearbeitung des Kolosserbriefs im
Epheserbrief (Diss.), Marburg 1934, S. 17.

8 A. y. Harnack, Die Adresse des Epheserbriefes, SBA Hist.-philos. Kl.
1910, S. 696—709. Aehnlich Roller a.a.O., S. 524 (Anm. 382). Zur Kritik vgl.
Schmid a.a.O., S. 69—93. Percy a.a.O., S. 452—454.

9 So neuerdings H. Mosbech, Nytestamentlig isagogikk, Kabonhaven
(1946—) 1949, S. 522.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 247

des Briefes, der sich von dem der an bestimmte Einzelgemeinden

geschriebenen Briefe stark abhebt. Die Identifizierung von
Epb. mit dem Kol. 4, 16 genannten Brief läßt sich nur halten
unter der Annahme, daß dieser Brief nicht nur an die
Gemeinde von Laodizea, sondern zugleich an mehrere andere
Gemeinden gesandt war. Die Voraussetzung für eine solche
Identifikation ist dann die Echtheit des Briefes.

12. Wenn Eph. ein echter Paulusbrief ist, muß der Brief
als eine für mehrere Gemeinden bestimmte Enzyklika aufgefaßt

werden. Andererseits muß der Kreis der Adressaten ziemlich

begrenzt sein; in Betracht kommen nur Gemeinden in
derselben geographischen und kirchlichen Lage wie diejenigen
von Kolossä, Laodizea und Hierapolis. Die Annahme liegt nahe,
daß in Kol. 2, 1—8 auf die Adressaten des Briefes Bezug
genommen wird.

Nehmen wir an, daß Paulus zur Zeit des Kolosserbriefes
auch an mehrere andere kleinasiatische Gemeinden schrieb.
In Kolossä lagen besondere Probleme vor, deshalb hat er an
diese Gemeinde einen besonderen Brief geschrieben. An die
anderen Gemeinden sandte er dagegen einen und denselben
Brief, unsern Epheserbrief. Dies konnte in der Form geschehen,

daß nur ein Exemplar ausgefertigt wurde, das unter den
Gemeinden zirkulierte oder von Tychikus auf seiner Reise
mitgebracht wurde. Ebenso gut oder besser vorstellbar ist es
aber, daß der Brief in mehreren Abschriften ausgefertigt
wurde, eine für jede Empfängergemeinde. Der Text wäre dann
in sämtlichen Briefen identisch, mit Ausnahme des Präskripts;
in diesem wäre in jedem Exemplar der Wohnort der betreffenden

Gemeinde angegeben. Ein solches Verfahren ist gut
bezeugte antike Praxis in Briefen von mehr oder weniger
amtlichem Charakter.10 Wenn Eph. die Abschrift einer Enzyklika
dieser Art ist, läßt sich die Textüberlieferung leicht erklären.

Versuchen wir uns die Sache konkret vorzustellen. Tychikus

ist in Ephesus eingetroffen und soll in verschiedene Nach-

10 Vgl. Roller a.a.O., S. 207 ff. mit Anm. 5S0, 534 und 535 S. 603 f. Daß
diese Form einer Enzyklika vor allem als römische Form bezeugt ist (vgl.
z.B. auch 1. Makk. 15,16—24), wird nicht zu Bedenken Anlaß gehen. Die
Form war auch im Osten bekannt, und Paulus war selbst römischer Bürger;
wahrscheinlich ist der Brief auch in Rom geschrieben worden.



248 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

barstädte Weiterreisen, wo seit dem Abschied des Apostels neue
Gemeinden entstanden sind. Er bringt Briefe für diese
Gemeinden mit sich, einen besonderen Brief für Kolossä und
einen Privatbrief an Philemon, dazu aber Briefe für Laodizea,
Hierapolis und ein paar andere Städte.11 Alle diese Briefe sind
dem Inhalte nach identisch, nur das Präskript variiert. In
Ephesus erfuhr man von diesen Briefen. Sie waren zwar für
die neu entstandenen Gemeinden in der Nachbarschaft und
nicht für die alte Kerngemeinde in Ephesus bestimmt, aber
auch in ihr hat man es doch sehr geschätzt, einen Brief des

Apostels zu hören und in Abschrift zu besitzen. Vor allem
wird derjenige Brief die Epheser interessiert haben, der nicht
auf konkrete Verhältnisse einer anderen Gemeinde Bezug
nahm. Daß die Briefe nicht nur in der ursprünglichen
Adressaten-Gemeinde vorgelesen wurden, erfahren wir ja aus Kol.
4,16. Ob der Brief in Ephesus von Tychikus vorgelesen und
schon damals für den späteren Gebrauch der Gemeinde
abgeschrieben wurde, oder ob die ephesinische Gemeinde sich von
einer der Adressaten-Gemeinden eine Abschrift bestellte, läßt
sich nicht sagen und macht nichts aus.12 Auf alle Fälle ist eine
solche Abschrift für die Gemeinde in Ephesus gemacht worden,
und zwar zu einer Zeit, wo man noch wußte, daß der Brief eine

Enzyklika mit verschiedenen Adressen war.
Jetzt verstehen wir das Problem, vor dem man beim

Abschreiben des Präskriptes gestanden hat. Man wollte in Ephesus

nicht willkürlich eine Ortsangabe im Präskript behalten
und die enzyklische Art des Briefes unberücksichtigt lassen.
Man konnte aber auch nicht den Namen der eigenen Gemeinde
in das Präskript hineinfügen, denn an sie war der Brief nicht
adressiert. Deshalb hat man ganz einfach jede Ortsangabe
ausgelassen, ohne eine weitergehende Aenderung im Text
vorzunehmen. Dabei entstand der harte, aber doch einigermaßen
erträgliche Text der ältesten Handschriften. Die Erweiterung

11 Man darf wohl in Kol. 2,1—3 eine Anspielung auf den Leserkreis und
den Zweck des «Epheserbriefes» sehen, vgl. Schmid S. 104, Percy S. 446 und
457.

12 Die vorgetragene Hypothese ist natürlich auch mit der Abfassung der

Gefangenschaftsbriefe in Ephesus vereinbar. Der Brief des gefangenen
Apostels wäre dann für den Gebrauch der dortigen Gemeinde abgeschrieben.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 249

der Adresse ins Allgemeine entsprach dem Bedürfnis der
Gemeinde in Ephesus, die den Brief zur eigenen Erbauung zu
verwenden wünschte, und vertrug sich gut mit dem allgemeinen

Charakter des Briefes.13
Soweit ich sehe, wird die vorgetragene Hypothese allen

gesicherten Tatsachen gerecht. Sie leistet dasselbe wie die
«Lücken-Hypothese», ist aber von den diese drückenden
Schwierigkeiten befreit. Auch die Argumente, die gegen die
Identifizierung unseres Briefes mit dem Kol. 4, 16 genannten
«Brief aus Laodizea» sprechen, verlieren auf diese Weise ihr
Gewicht, während die Gründe für diese Identifizierung
bestehenbleiben. 14 Wäre der Brief ein zirkulierender Rundbrief,
so läßt sich dagegen nicht verstehen, warum er nicht von
Tychikus nach Kolossä mitgebracht wurde.

Daß sich in der Textüberlieferung keine Spur der an die
verschiedenen Gemeinden gesandten Briefe, sondern nur die
Textform der für Ephesus hergestellten Kopie erhalten hat,
kann nicht befremden. Denn die gesamte Textüberlieferung
geht auf das gesammelte Corpus Paulinum und nicht direkt
auf die Urgestalt der einzelnen Briefe zurück. Möglich ist ja
auch, daß das an Laodizea geschickte Exemplar eine Spur in
dem Text Marcions hinterlassen hat. — Unter diesen Umständen

muß natürlich in einer kritischen Rezension des NTs der
Text der ältesten Handschriften beibehalten werden. Denn eine
solche Rezension kann nur darauf zielen, der Urgestalt des

Corpus Paulinum möglichst nahezukommen, und kann nicht

13 Die Auslassung der Worte èv 'Pdjpij in einigen Handschriften zu Rom.
1, 7 ist eine interessante Analogie. Wenn der 2. Thessalonicherbrief
ursprünglich ein Philipperbrief sein sollte, würde auch hier eine Analogie
vorliegen. In diesem Falle wäre vor der Sammlung der paulinischen Briefe
nicht nur die ursprüngliche Ortsangahe entfernt, sondern auch eine andere
eingefügt worden. Vgl. Ed. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein
Philipperbrief? (ThZ 1945/2, S. 90—105, vgl. ThZ 1945/4, S. 282—289 und
ThZ 1946/1, S. 74 f.) ; M. Goguel, Introduction au Nouveau Testament IV
(Paris 1925), S. 335—337, ist früher für Beröa als Adressatengemeinde
eingetreten.

14 Ueber die Gründe, die für die Auffassung des Kol. 4,16 genannten
Briefes als einer Enzyklika sprechen, vgl. Th. Zahn, Einleitung in das NT
(3. Aufl. Lpz. 1906) S. 343; E. Haupt, Die Gefangenschaftshriefe (Meyer
VIII, 8. Aufl.) Einl. S. 48; Schmid S. 104; Percy S. 456.



250 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

Textformen wiederherstellen, die schon vor der Sammlung der
Paulusbriefe verlorengegangen sind. In unserem Falle hat ja
auch nicht ein Urtext, sondern mehrere bestanden.

Die vorgeschlagene Lösung muß sich dadurch bewähren,
daß es von der vorausgesetzten Briefsituation aus möglich
wird, den Brief als Ganzheit und in seinen Einzelheiten zu
verstehen. Das kann hier nicht ausgeführt werden. Als Probe
gebe ich aber eine Analyse des Proömiums Eph. 1, 3—14.15

2. Das Proömium.
Das «Proömium» des Epheserbriefes ist formgeschichtlich

als eine «Eulogie» oder «Benediktion» zu bezeichnen, und zwar
als eine Briefeingangs-Eulogie. Andere Beispiele solcher Brief-
eingangs-Eulogien finden sich wie bekannt im 2. Korinther-
brief und im 1. Petrusbrief. Dazu kommt als Beispiel aus dem
Judentum der Brief des Königs Hiram (Huram, Suron) aus
Tyrus in der Wiedergabe des Chronisten (2. Chron. 2, 10 f.)
und des jüdischen Geschichtsschreibers Eupolemus (bei
Eusebius, Praep. evang. IX 34). Den nt.lichen Beispielen am
nächsten steht die Eupolemus-Form des Briefes: EûXorrixôç ô

heôç, ôç töv oùpavôv Kai xqv Ypv ëKxicrev, ôç e'iXexo avhpumov xppöxov
èK xpptfToû àvbpôç. dpa xiîi àvavvuùvai xpv Ttapà cxoû eiriaxoXfiv acpôbpa

èxâpnv, Kai efiXoppffa xöv öeöv èxti xuj TrapeiXpcpevai crè xt)v ßaöiXeiav.

Damit ist die Wiedergabe des Briefes bei Josephus (Antiq. VIII2,
7 § 53) zu vergleichen: xöv pèv ßeöv eùXopeîv dgiov, öxi aoi xi)v rca-

xptüav TiapeöujKev ppepoviav avbpi uocpw kxX.

Der entsprechende Text in der Chronik ist etwas schwierig,

da der Brief hier eine doppelte Einleitung zu haben scheint,
2,10 und 11. Deutlich ist aber auch hier, daß der Lobspruch
zum Brief gehört. Im 2. Buch der Könige ist das dagegen nicht
der Fall. Der hier (1. Kön. 5, 21) referierte Lobspruch Hirams

15 Offen bleibt natürlich die Frage, ob der Brief Wort für Wort diktiert
oder von einem «Sekretär» abgefaßt ist. Auch eine weitergehende Umarbeitung,

bzw. Interpolierung dee Briefes in Ephesus bleibt an sich möglich
(vgl. die Hypothese von M. Goguel, Esquisse d'une solution nouvelle du
problème de l'épître aux Ephésiens, Revue de l'histoire dee religions, 111,
S. 254—284 und 112, S. 73—99, Paris 1935). Daß der Text im Präskript
soweit möglich unverändert beibehalten wurde, macht es aber wenig
wahrscheinlich, daß anderswo tiefer greifende Eingriffe vorgenommen wurden.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 251

ist nicht Einleitung seiner Antwort, sondern seine mündliche
Aeußerung beim Empfang des Briefes von Salomo. Rein lite-
rargeschichtlich können wir also in diesem Falle die Entwicklung

von einem Lobspruch beim Empfang einer Botschaft zu
einer «Briefeingangs-Eulogie» verfolgen.

Lobsprüche für eine gute Botschaft sind auch sonst
bezeugt. 18 Es findet sich im AT jedenfalls auch ein Beispiel
dafür, daß der Botschafter seine Freudenbotschaft mit einem
Lobspruch einleitet, 2. Sam. 18, 28. Bei dem nahen Zusammenhang

zwischen mündlicher Botschaft und Brief wird man
annehmen dürfen, daß die Form der «Briefeingangs-Eulogie>
überhaupt aus solchen Lobsprüchen der Botschafter und
Botschafts-Empfänger entstanden ist. Die Umformung des Textes
vom 2. Königsbuch in der Chronik, bei Eupolemus und Jo-
sephus läßt sich am besten verstehen, wenn die Verwendung
eines Lohspruches als Eingang eines Briefes eine bekannte
Sitte war. Dafür läßt sich außer den nt.lichen Beispielen auch
noch der Brief der Jerusalemer Juden in 2. Makk. 1, 10 ff.
anführen. Der Brief beginnt zwar hier, hellenistischer Sitte
entsprechend, mit einer Danksagung, mit dem Verbum eùxapi-

crroûiuev, aber die Danksagung schließt mit einem Lobspruch,
V. 17: Kcrrà iravTa eùXovtrrôç fjpâiv ö beôç, ôç... Rabbinische
Beispiele für die Eröffnung eines Briefes mit einem Lobspruch
sind mir dagegen nicht bekannt. Trotzdem wird man aber
vermuten dürfen, daß sich die nt.lichen Briefeingangs-Eulogien an
eine Form anschließen, die schon im Judentum verwendet werden

konnte, wo die Briefsituation einen besonderen Anlaß zu
einer Lobpreisung gab. Es liegt also ein jüdisches Gegenstück
zu der brieflichen Danksagung im Hellenismus vor.17

Das Material ist also sehr spärlich, erlaubt aber doch eine
formkritische Analyse. Die Funktion der Briefeingangs-Eulo-

18 1. Sam. 25,32.39, 1. Kön. 1,48, Esra 7,27 3. Esra 8,25), 3. Esra
4, 58—62 Josephus, Antiq. XI 3, 9). — Hinweise auf den Eupolemus-Text,
aber nicht auf das sonst zu berücksichtigende Material, finden sich bei
R. Knopf, Die Briefe Petri und Judae, S. 40 (Meyer XII, 7. Aufl. Gött. 1912)
und J. Moffat, Introduction to the Literature of the NT, S. 337 (3. Aufl.,
Lond. 1918).

17 Vgl. dazu P. Schubert, Form and Function of the Pauline Thanksgivings

(ZNW Bh20) Berlin 1935.



252 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

gie ist dieselbe wie die der Danksagung; sie ist nicht ein dem
Briefe vorangestellter Hymnus, sondern ein durch die
Briefsituation bestimmter Briefeingang. Zwar sind die Eulogien
nicht so direkt an die Adressaten gerichtet wie die Versicherungen

der Danksagung; der Stil der Eulogie fordert, daß mit
einem sich auf Gott beziehenden, appositionellen Partizip oder
Relativsatz fortgefahren wird. Die Eulogien haben deshalb ein
Handeln Gottes zum Gegenstand, während sich die
Danksagungen zunächst auf ein Erlebnis oder ein Sich-Verhalten
der Briefempfänger beziehen. Die Briefeingangs-Eulogie gibt
demnach dem Schreiben ein stärker religiös gehobenes und
weniger intimes Gepräge als eine einleitende Danksagungs-
Periode.

Auch in den brieflichen Eulogien werden die Briefempfänger
sofort ins Auge gefaßt. In dem Brief Surons bei Eupolemus

wird Salomo zunächst in dritter Person als Objekt des
Handelns Gottes genannt; danach wendet sich Suron direkt an ihn
mit einer Versicherung seiner Freude und Lobsagung. Im
1. Petrusbrief faßt sich der Briefschreiber zunächst mit den
Adressaten und allen Christen als Objekte des Handelns Gottes

zusammen, um sofort zu der Bedeutung dieses Handelns
Gottes für die Situation der Briefempfänger hinüberzugehen.
Die Eulogie des 2. Korintherbriefes ist insofern etwas anders
orientiert, als hier die Situation der BriefSchreiber im Vordergrund

steht und Gott für sein Handeln gegen sie gepriesen
wird. Dies ist durch die besondere Veranlassung und
Stimmung dieses Briefes bedingt. Aber auch hier wird sofort
dargelegt, wie dieses Handeln Gottes auch den Briefempfängern
zugute kommt.

Im allgemeinen können wir sagen, daß die Briefeingangs-
Eulogien Gott für ein Handeln preisen, das den Briefschreibern
und/oder den Briefempfängern zugute gekommen ist,
Briefschreiber und Briefempfänger verbindet und dadurch in
entscheidender Weise die Briefsituation bestimmt. Dies trifft auch
für die Eingangs-Eulogie des Epheserbriefes zu. Am nächsten
berührt sie sich mit derjenigen des 1. Petrusbriefes. Auch in
Eph. wird Gott zunächst für sein Handeln mit den Christen
insgesamt gepriesen, nachher wird dies auf die Briefempfänger

appliziert (Eph. 1,13 f., vgl. 1. Petr. 1, 6 ff.).



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 25B

Auffallend ist, daß die Eulogie in Eph. nicht die Versicherung

der Danksagung verdrängt hat. Diese folgt in 1, 15 f.;
ihre Form ist freilich durch die Berücksichtigung der
vorangestellten Eulogie am Anfang modifiziert. Diese Verdoppelung,
Eulogie und Versicherung der Danksagung, hat aber eine
Analogie in dem Brief Surons. Vgl. hier: «Gepriesen ist
Gott..., der Darum auch ich, nachdem ich gehört von dem
Glauben, der bei euch ist... lasse ich nicht nach in
Danksagung ...» Und dort: «Gepriesen ist Gott, der... Als ich den
Brief von dir las, wurde ich sehr erfreut und pries Gott...»

Am wenigsten berührt sich der Aufbau der Eulogie des

Epheserbriefes mit derjenigen des 2. Korintherbriefes. Eine
literarische Nachbildung wird also auf keinen Fall vorliegen.
Nur insofern liegt eine Analogie vor, als Paulus in beiden
Fällen die mehr «objektive» Form der Eulogie als Brieferöffnung

gewählt hat statt der mehr vertraulichen Form der
Versicherung der Danksagung. Die Ursache ist aber in beiden
Fällen eine andere. Im 2. Korintherbrief hat die Trübung des
Verhältnisses zwischen der Gemeinde und dem Apostel zur
Ersetzung der Danksagung durch eine Eulogie geführt, vgl.
die Auslassung der Danksagung im Galaterbrief. Im Epheser-
brief ist die Form der Eulogie gewählt, weil der Brief unter
allen Paulusbriefen am wenigsten ein intimes Gepräge hat;
der Brief ist ja als Enzyklika an mehrere Gemeinden adressiert

gewesen, die dem Apostel nicht persönlich bekannt waren.
Was den Briefschreiher mit den Briefempfängern verbindet,
ist keine konkrete Veranlassung, die zur Abfassung des Briefes

geführt hat, sondern das Handeln Gottes, das sie miteinander

verbindet (1, 3 ff.; 3,1 ff.). Die persönliche Versicherung
des Apostels, daß er für den Glauben (das Gläubigwerden)
der Adressaten dankt, folgt deshalb hier erst nach einer
Lobpreisung, die das Handeln Gottes zum Gegenstand hat.

Im Römerbrief und im Kolosserbrief ist die Situation
insofern ähnlich, als auch diese Briefe an Gemeinden geschrieben
sind, die dem Apostel persönlich unbekannt waren. Aber die
Sache liegt dort doch wieder anders, schon dadurch, daß diese
Briefe jeweils nur an eine Gemeinde gerichtet waren, vgl. auch
die Grußlisten Rom. 16 und Kol. 4, 10—17. Der Römerbrief ist
auch in einer bestimmten, rein briefgemäßen Situation ge-



254 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

schrieben, die durch das bevorstehende Kommen des Apostels
nach Rom bestimmt ist. Dies wird in der Brieferöffnung sofort
in den Vordergrund gestellt und leitet zum Thema der folgenden

Ausführungen über. Im Römerbrief erfüllt aber die
Erweiterung des Präskripts (1, 2—6) eine ähnliche Funktion wie
die Eulogie im Epheserbrief; es wird klargemacht, daß durch
das Evangelium Gottes und den Auftrag des Apostels eine
«objektive» Verknüpfung der Gemeinde mit dem Apostel schon
besteht.

Denselben Zweck hat im Kolosserbrief die Erweiterung der
Fürbitte durch den Hinweis auf das Handeln Gottes, für
welches die Kolosser Gott zu danken haben (Kol. 1, 12—23). In
diesem Fall aber ist durch Epaphras schon eine mehr
persönliche Beziehung zwischen der Gemeinde und dem Apostel
hergestellt. Der Brief dient dazu, die Gemeinde zum Festhalten

an dem von Epaphras verkündigten Evangelium zu bewegen.

Ein Anlaß zur Aenderung des gewöhnlichen Briefformulars

lag also hier nicht vor. Anders im Epheserbrief, dessen

Abweichung von dem gewöhnlichen Schema durch die besondere

Art und Veranlassung voll verständlich wird.
Der formale Aufbau des «Proömiums» Eph. 1, 3—14 ist

von der Funktion der Briefeingangs-Eulogien aus zu
analysieren. Zuerst steht die eigentliche Lobpreisung, mit eâXoTryrôç

und Gottesname, dann folgt eine Prädikation, die durch ein
determiniertes Partizip aussagt, wofür Gott zu loben ist, in
diesem Falle, daß er «uns gesegnet hat». Was das heißt, wird in
V. 4—12 näher erläutert. In V. 13 folgt dann die direkte
Hinwendung zu den Adressaten und die Applizierung des Gesagten

auf sie. Darauf zielt die ganze Eulogie hin, und dadurch
wird der Uebergang zur Versicherung der Danksagung
vorbereitet. Die strukturell tragenden Elemente der Eulogie sind
etwa: EfiXoprixo? ô tteôç ô euXopricraç ppaç év Xpicrnî), èv

iß Kai ùpeîç mcrTeéffavTeç èacppaficrûnTe eiç àTtoXijTpuuaiv. Die
nähere Erläuterung von V. 3 b in V. 4—12 hat dagegen nicht
eine so direkte Bedeutung für die briefgemäße Funktion der
Eulogie. Von hier aus ergibt sich, daß jede formale Analyse
des Proömiums abzuweisen ist, die das Ganze als eine Einheit
betrachtet, ohne auf die besondere Stellung von (V. 3 und) V.
13—14 zu achten.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 255

Die nähere Analyse muh davon ausgehen, daß das
Proömium nicht nach festen poetischen Regeln, weder der
griechischen noch der semitischen Poesie, gebaut ist.18

Als Hauptregel muß deshalb gelten, daß man nicht ohne
zwingende Notwendigkeit annehmen darf, daß sich die
formale (kolometrische) Gliederung nicht mit der syntaktischen
und inhaltlichen deckt. Es ist deshalb z. B. nicht möglich
anzunehmen, daß die drei Partizipien ô eùXoYficxaç — Ttpoopicraç —
Tvuupicrctç die Struktur des Ganzen bestimmen. Eher könnte man
mit Dibelius annehmen, daß das wiederholte èv aùxiîi V. 4, èv i5j

Y. 7. 11. 13 disponierende Kraft hätte.19 Aber auch das möchte
ich bezweifeln ; vorläufig mag nur darauf hingewiesen werden,
daß die von Dibelius gegebene Inhaltsangabe nicht zutreffend
ist. V. 4—6 handelt z. B. nicht nur von der Erwählung.

Schwierigkeit bietet nur die Analyse von V. 4—12. Und
auch hier ist der Aufbau klar in Y. 4—6. Die Eulogie wird
in V. 4 a durch einen Ka&uuç-Satz fortgeführt, daran schließt
sich ein finaler Infinitiv, V. 4 b, und ein participium coniunc-
tum, Y. 5, an. Ich möchte dabei èv dYcmq in V. 4 b zum Folgenden

ziehen20; klar ist auf alle Fälle, daß Trpoopioaç eine nähere
Bestimmung zu èSeXégaxo ist, nicht eine selbständige Fortführung

von ö eùXoYûcTaç. Die syntaktische und kolometrische Einheit

wird durch zwei Präpositionsausdrücke abgeschlossen,
wovon besonders der letztere (eîç ëuaivov bôSpç xrjç x«PlT°Ç oaixoû)

ziemlich lose angefügt ist.
Zu diesem Abschnitt ist zu bemerken, daß er mehrere

Berührungspunkte mit den Briefeingängen anderer paulinischer
Briefe hat. Das trifft zunächst für den Kaûuuç-Satz zu, vgl. 1.

Kor. 1, 6; Phil. 1, 7 (2. Thess. 1, 3; 2. Kor. 1, 5; Rom. 1, 13; Kol.
1,6; 1. Thess. 1,5; 2,13).21 Zu der Bestimmung des Zieles: «damit
wir heilig und fehllos vor ihm seien», sind zu vergleichen die
Stellen Kol. 1, 22; Phil. 1, 6.10; 1. Kor. 1, 8; 1. Thess. 3,13. Endlich

hat das abschließende eiç ëircuvov bôSriç kxX. in der Dank-

18 Zu der von Lohmeyer, Das Proömium des Epheserbriefes (Theol.
Blätter 1926, Sp. 120—125) gegebenen Analyse vgl. die Kritik von Debrun-
ner (ebd. 231—233).

" Handbuch zum NT 12 (2. Aufl. Tüb. 1927) S. 45.
20 Vgl. Percy a.a.O., S. 268, Anm. 17.
21 Vgl. Percy S. 243 f. und Schubert a.a.O., S. 31, 46.



256 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

sagung des Philipperbriefes eine nahe Parallele; hier steht am
Schluß (1, 11) der lose hinzugefügte Präpositionsausdruck
eiç bôSav Kai ëTiaivov ßeoö.

Eigentlich hätte man erwarten sollen, daß die Eulogie
des Epheserbriefes ebenso wie die Danksagung des Philipperbriefes

mit dem Hinweis auf die Verherrlichung Gottes als
Endziel den krönenden Abschluß erreicht hätte. Und in der
Tat bildet dieser Hinweis den Schluß, er kehrt nämlich in V. 12

und 14 wieder. Das führt zu der weiteren Beobachtung, daß
im Folgenden auch sonst auf V. 4—6 a rückgegriffen wird. Auf
den Ausdruck Kara xpv eùboKiav toô ûeXrpaxoç aùxoû wird in V. 9

zurückgegriffen durch tö pucrxripiov toô OeXfipaxoç aùxoû und Kara

Trjv eùboKiav aùxoû, rjv ixpoéûexo Auf denselben Ausdruck, so wie
er durch V. 9—10 erläutert ist, wird auch in V. 11—12
zurückgegriffen: Kaxà Trpôhecnv xoû xà navra èvepyoûvxoç Kaxà xrjv ßouXf|V

xoû heXripaxoç aùxoû. Direkt auf npoopioaç in V. 5 weist rrpoopicT-

hévxeç in V. 11 zurück. Man wird dann auch die Finalbestimmung
V. 12 eîç xö eîvai ppaç kxX. als eine Art Wiederaufnahme von eîvai

fyiâç â-fiouç kxX. in V. 4 ansehen dürfen, was insofern auch
exegetisch bedeutsam ist, als es eine eschatologische Bezogenheit
der beiden Finalbestimmungen nahelegt. An die Erwähnung
der Gnade Gottes V. 6 a schließt sich V. 6 b ff. direkt an. Das
immer wieder wiederholte év Xpicrxiîi, èv aùxiî», èv ilt usw. findet
sich dagegen in dem ganzen Abschnitt V. 3—14.

In V. 4—6 a liegt alles schon beschlossen, was im Folgenden

dargelegt wird: die ewige Auserwählung und der liebevolle

Ratschluß Gottes, das Heil der Glaubenden und die
Verherrlichung Gottes als letztes Ziel. Aber V. 6 b—12 bildet nicht
einfach eine nähere Erläuterung zu V. 4—6 a. Der Gesichtspunkt

ist vielmehr in diesen beiden Abschnitten ein anderer. In
V. 4—6 a ist von dem Heil die Rede, so wie es im ewigen
Gnadenwillen beschlossen liegt, V. 6 b—12. redet dagegen von der
Verwirklichung dieses Willens im Gnadenhandeln Gottes. Unter

beiden Gesichtspunkten zusammen wird dargelegt, welche
Fülle von «geistlichem Segen» in Christus gegeben ist.

Es bleibt die nähere Analyse von V. 6 b—12. Es ist vor
allem in diesem Abschnitt, daß immer neue Gedanken in völlig
unübersichtlicher Weise aneinandergefügt zu werden scheinen.

Die Art, in der die neuen Gedankenreihen hinzugefügt



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 267

werden, ist aber immer wieder dieselbe. Jede Gedankenreihe
jedes Kolon) wird mit einem nachhinkenden Präpositionsausdruck

abgeschlossen, und daran wird mit einem Relativsatz
eine neue Gedankenreihe angefügt. Die nachhinkenden
Präpositionsausdrücke bilden in dieser Weise den Uebergang von
der einen Reihe zur nächsten. Diese Art der Anknüpfung findet
sich nicht nur V. 6 a—6 b: eîç ëurnvov bôHriç ipç xâpvroç aùxoû, rjç

èxapiTUJCfev sondern auch V. 7—8 : Kctxà tö ttXoûtoç xfjç xâpixoç

aùxoû, fjç èitepicrcreucrev und V. 9a—9b: Kotxà xf|v eùboidav aùxoû,

r|v Trpoéhexo Nach diesen Analogien wird man auch in V. 10

(gegen Nestle) èv aùxiù zu dem Vorhergehenden ziehen als einen
lose angehängten Präpositionsausdruck, an den V. 11 mit
èv Lp anknüpft. Auch zwischen V. 12 und 13 ist die Art der
Verknüpfung eine ähnliche: èv xûi Xpicrxw • èv iL. Hier ist aber
der Präpositionsausdruck mehr organisch mit dem
Vorhergehenden verbunden; der Relativsatz dagegen steht mehr
selbständig. Auch in V. 6 b—7 ist ein Relativsatz an einen
Präpositionsausdruck angeschlossen (èv xiL rfl-ciTrripévw, èv iL...), aber
hier gehört sowohl der Präpositionsausdruck als auch der
Relativsatz in eine größere syntaktische Gedankeneinheit hinein,
die V. 6 b—7 umfaßt. Man wird also diesen Fall nicht mit den
anderen auf eine Linie stellen dürfen.

Das charakteristische Stilmittel des Proömiums sind
demnach die nachhinkenden Präpositionsausdrücke mit anschließenden

Relativsätzen. Durch dieses Mittel wird es dem Apostel
möglich, den göttlichen Segen unter immer neuen Gesichtspunkten

zu beschreiben und doch die ganze Zeit die Ueber-
sicht über die Gedankenführung zu bewahren und am Ende
zu dem von Anfang an ins Auge gefaßten Ziel zu gelangen:
die Applizierung des Gesagten auf die Situation der
Briefempfänger. Die Eulogie ist demnach in die folgenden
syntaktischen, kolometrischen und inhaltlichen Einheiten zu gliedern:
V. 3, V. 4—6 a, V. 6 b—7, V. 8—9 a, V. 9 b—10, V. 11—12, V. 13

bis 14. Daß bei dieser Gliederung keine völlig symmetrischen
Einheiten herauskommen, wird nicht als ein Nachteil angesehen

werden können.22

22 Zu der Häufung dor nachhinkenden Präpositionsausdrücke mit
angeschlossenen Relativsätzen in Eph. 1, 3—14 wird sich kaum eine volle Parallele

finden lassen. Nur ein Beispiel dieser Art findet sich Eph. 1, 19—20:

17



258 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

Ueber den Gedankeninhalt der verschiedenen Satz- und
Sinn-Einheiten müssen wir uns hier kurz fassen. Daß in V. 6 a
die Verherrlichung der Gnade Gottes als letztes Ziel seines
Ratschlusses genannt wird, leitet zu Aussagen über diese Gna-

Karà xpv évëpYEiav aiixoû, rjv évfipYPKEV In Eph. 3, 4—12 finden sich
mehrere Relativsätze, die sich an Präpositionsausdrücke anschließen; diese
hinken aber nicht in derselben Weise nach wie diejenigen in 1, 3—14:
èv xûi puaxppiu) toO XpiaxoO, 8..., bid toO EÙaYYeMou, ou ëYevf|hr|v biÔKovoç

(11) xaxà Ttpôôemv xùDv aidivuiv rjv èiroiriaev èv xw Xpioxiîi èv tb

Einigermaßen vergleichbar sind auch die Konstruktionen Eph. 1,22—23;
2,1—3; 4, 15—16.

Auch im Kolosserbrief wird der Gedankengang oft durch Relativsätze
fortgeführt, die sich an ein von einer Präposition regiertes Wort des

vorhergehenden Satzes anschließen oder auch sonst in loser Verbindung mit
dem vorhergehenden Satz stehen. Vgl. 1, 5—8 bid xfyv éXinba, f|v rrpopxoO-

aaxe xaôdiç 'xaôibç..." xaôdrç épdôexe àrrà 'Eiracppâ..., ôç éaxiv und
ferner 1,13-15. 23, 24-29 ; 2, 9—12. Aber der charakteristische Anschluß der
Relativsätze an nachhinkende Präpositionsausdrücke findet sich nicht oder
höchstens 1, 5.

Aus den übrigen Paulushriefen muß vor allem auf Rom. 1, 1—6
hingewiesen werden: eiç eiraYY^Xiov deoö, 8 irpoEirriYYelXaxo • • • wepl xoö uloO aüxoü,
toO bi' oö éXàpopev èv irdcnv xoîç ëôvectiv èv oîç èare xai upeîç
Hier hinken die Präpositionsausdrücke freilich nicht nach, aber an Eph.
1,3—14 erinnert doch die Weise, in der Präpositionsausdrücke mit
angeschlossenen Relativsätzen immer neue Gedanken sich anschließen lassen:
der Apostel — das Evangelium — wiederum der Apostel — die Heiden —
die römischen Christen. Diese Berührung ist um so bemerkenswerter, als
Rom. 1, 2—6 in dem Briefeingang gewissermaßen einen ähnlichen Zweck hat
wie Eph. 1, 3—14, worauf schon hingewiesen wurde. Auch die freie
Anknüpfung von immer neuen Gedanken, z. T. durch Präpositionsausdrücke
und Relativsätze in 2. Thess. 1, 3—10 mag hier genannt werden. Die übrigen
Stellen, die ich notiert habe, sind nur sehr entfernte Parallelen, Rom. 3, 24
bis 25; 4, 16—18; 5, 1—2; 2. Kor. 1, 4. 9—10; 4, 3—4; Phil. 2, 5—6; vgl. auch
Gal. 1, 3—5.

Auch einige meist formelhafte Stellen in den Pastoralbriefen lassen
sich vergleichen, vor allem Tit. 1, 2—3 : èit' éXtdbi Zujf|Ç aiuuvfou, pv ënr|YYeiXaxo

èv KppÛYpaxi 8 drnaxeOSpv épub.. •, ferner 1. Tim. 1,11 ; 2. Tim. 1, 8—11 ;

2, 8—9. Aus dem nichtpaulinischen Schrifttum des NT wird sich am ehesten
1. Petr. 3, 18—22 heranziehen lassen, vgl. auch 1. Petr. 1, 3—8 und 20—21,

wo aber hauptsächlich Partizipialkonstruktion verwendet wird. Eine nähere
Untersuchung wäre vielleicht der Mühe wert. Percy hat sowohl die
nachhinkenden Präpositionsausdrücke als auch die Häufung der Relativsätze in
Eph. behandelt (S. 185 f., 191 f., 213 f. und 185, 201 f.), dagegen nicht speziell
die Anknüpfung der Relativsätze an die Präpositionsausdrücke. Ich
vermute aber, daß eine umfassende Untersuchung mit dem Ergebnis seiner



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 259

de über. Sie ist in Christus gegeben und bringt Erlösung,
Vergebung der Uebertretungen, V. 6 a—7. Da am Ende auf den
Reichtum dieser Gnade hingewiesen wird, kann sich eine neue
Aussage anschließen, in welcher die Gnade Gottes nochmals
geschildert wird: sie schließt die Offenbarung des Mysteriums
seines Willens in sich, V. 8—9 a.53 Diese gnädige Offenbarung
wird auf das Wohlgefallen, den Gnadenratschluß (eùboKia)
Gottes zurückgeführt. Die folgende Gedankeneinheit hat diesen

Ratschluß Gottes zum Gegenstand, er betrifft die
Zusammenfassung des Alls in Christus in der Fülle der Zeiten, V. 9 b

bis 10. Nach diesem Ausblick ins Universale biegt Paulus wieder

zurück zu dem, was in Christus den Gläubigen geschenkt
worden ist, wobei er das im Vorhergehenden Gesagte
zusammenfaßt. Als neues Moment kommt hinzu, daß in Christus
auch das eschatologische «Los» denjenigen zugeteilt worden
ist, die im voraus — vor der Parusie — auf Christus hoffen,
V. 11—12.24 Mit dieser letzten Gedankenreihe ist auch der Weg
zur direkten Hinwendung an die Leser gebahnt, und diese folgt
in V. 18—14.

Die Analyse der Briefeingangs-Eulogie bringt die Entscheidung

einer vieldebattierten exegetischen Frage. Wenn man die
Struktur und die Funktion der Eulogie sowie die Analogie der
übrigen Briefeingänge beachtet, kann es nicht zweifelhaft sein,
daß in V. 13—14 die Briefempfänger, nicht die Heidenchristen
im allgemeinen, angeredet sind. Die erste Person Pluralis kann
auch unmöglich in V. 11—12 eine andere Bedeutung als in
den vorhergehenden Versen 3—9 haben. Es wird also aus der
Gesamtheit der Christen die besondere Gruppe, an die der
Apostel schreibt, hervorgehoben, nicht aber Heidenchristen

stilistischen Analysen übereinstimmen würde. Auch dieser Stilzug wird
eine Besonderheit des Epheserbriefes sein, ähnliche Erscheinungen werden
sich jedoch leichter bei Paulus als bei anderen Autoren finden, und bei Paulus

hauptsächlich in Abschnitten, die auch der Art und dem Inhalt nach der
Eulogie Eph. 1, B—14 einigermaßen nahestehen.

23 Die Worte iv itdoij trocpla kcù tppovijcrei sind wohl zum Folgenden, als
eine Bestimmung zu yvuipiaac, zu ziehen, vgl. Percy S. 309, Anm. 66.

34 Ueher die Bedeutung von éKXnptb&ppev und toùç TTpoeXTtiKÔTaç vgl.
Haupt z. St., dessen Exegese durch unsere Analyse des Abschnittes bestätigt
zu werden scheint.

17*



260 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

und Judenchristen miteinander kontrastiert.25 Richtig ist an
dieser Auslegung nur, daß die Adressaten als frühere Heiden
zu denken sind.

Die Hauptaussage in V. 13—14 ist, daß Gott in Christus die
Briefempfänger mit dem Heiligen Geiste versiegelt hat.
Dadurch hat Gott sie als zur Heilsgemeinde gehörend anerkannt
und ihnen das «Angeld des Erbes» gegeben im Hinblick auf die
eschatologische Erlösung. Vielleicht wirkt hier auch der
Gedanke mit, daß die Versiegelung mit dem Heiligen Geiste die
den Heiden fehlende Beschneidung als höheres Gegenstück
ersetzt (vgl. Eph. 4, 30; 2. Kor. 1, 22; 5, 5 und ferner Gal. 3,
2—5; 4, 6 f., Rom. 5, 5; 8, 14—16. 23. 26; Apg. 10, 47; 11, 17;
15, 8).

Die Hervorhebung des Versiegeltwerdens mit dem Heiligen
Geiste weist dabei auch auf das Gesegnetwerden mit jedem
geistlichen Segen (V. 3) zurück.26 An diesem Segen, dessen

Grundlage und Verwirklichung in V. 4—12 dargelegt worden
ist, haben auch die Briefempfänger Anteil bekommen. Alles
ist in und mit Christus gegeben. Vorausgesetzt muß aber sein,
daß die Versiegelung mit dem Geiste an dessen Aeußerungen
erkennbar ist. Die Segnung «mit jedem geistlichen Segen»
wird deshalb auch den Reichtum der Geistesgaben umfassen.
Der Apostel denkt aber nicht so sehr an immer neue
Betätigungen des segensreichen Waltens Gottes im Leben der Christen

als daran, daß in Christus die Fülle alles Segens gegeben
ist, und daß dies alles den Christen bei ihrem Gläubigwerden
— bei der Taufe — geschenkt worden ist (NB. den Aorist
eùXoTncraç). Als konkrete Betätigungen des Geistes haben wir
dabei nicht nur etwa an Prophezeiung und Zungenreden,
sondern auch an das akklamatorische Bekenntnis «Herr ist Jesus»
und an den Gebetsruf «Abba, Vater» (das Vaterunser als Neo-

phytengebet?) zu denken.
Wir können jetzt zusammenfassen: Das «Proömium» des

Epheserbriefes ist eine Briefeingangs-Eulogie, in der Gott im
Hinblick auf das Gläubigwerden der Briefempfänger für alles
gepriesen wird, was er in Christus den Gläubigen geschenkt

25 Vgl. Haupt und Ewald z. St. und neuerdings Percy S. 266, Anm. 16.
28 Vgl. Lyder Brun, Segen und Fluch (Oslo 1932) S. 26.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 261

hat. Schematisch läßt sich die Gliederung in folgender .Weise
angeben:

I. 1,3: Lobpreisung Gottes, der uns in Christus gesegnet hat.
II. 1, 4—12 : Nähere Erläuterung.

A. 4—6a: Der ewige Gnadenratschluß Gottes als die Grundlage.
B. 6h—12: Das Gnadenhandeln Gottes in Christus als die Verwirklichung.

1. 6b—7: Die Gnade als Vergebung.
2. 8—9a: Die Gnade als Offenbarung.
3. 9b—10: Die Universalität des Heils.
4. 11—12: Das Teilhaben der Christen an diesem Heil.

III. 1, 13—14 : Applizierung auf die heidenchristlichen Briefempfänger.

Es wird ohne weiteres klar sein, daß dieser Briefeingang
völlig zu der Briefsituation paßt, die sich aus unserer Erörterung

der Adresse des Briefes ergab. Der Inhalt des Briefeinganges

ist durch die Tatsache des Gläubigwerdens der
Briefempfänger bestimmt; denn der Apostel schreibt hier an
Gemeinden in Kleinasien, von deren Entstehung er erfahren hat,
ohne vorher einen Kontakt mit ihnen gehabt zu haben, obwohl
sie zu seinem Missionsgebiete gehörten. Genauer gesprochen,
er hat sich in jedem Exemplar des Briefes an je eine Gemeinde
gewendet.

Nur angedeutet werden kann hier, daß die vorgetragene
Auffassung des «Proömiums» auch durch den Gesamtinhalt
des Briefes bestätigt wird. Innerhalb des Rahmens der
Versicherung seiner Fürbitte erinnert der Apostel die Briefempfänger

an das, was mit ihnen geschehen ist durch die Tat
Gottes in Christus und ihrer eigenen Taufe, 1, 19—2, 22,
sowie an seinen eigenen Auftrag als Apostel der Heiden, 3, 2—13.
Und in den Vermahnungen weist er nicht nur zu Anfang auf
ihre Berufung hin: «ein Herr, ein Glaube, eine Taufe» (4,

Iff.), sondern kommt mehrmals auf den Gegensatz zwischen
dem, was sie früher als Heiden waren, und dem, was sie jetzt
in Christus sind, zu sprechen (4, 17—24; 5, 8—14). Die
Ermahnungen haben zum Teil deutlich den Charakter der Neo-
phyten-Paränese.27 Die in allen paulinischen Briefen zu
beobachtende Korrelation von Briefeingang und Briefinhalt ist
also im Epheserbrief sehr deutlich.

27 Vgl. dazu meinen oben, S. 245, Anm. 6, genannten Aufsatz, ferner Di-
belius zu 4, 25—5, 5 (Handbuch zum NT 12, 2. Aufl. S. 71).



262 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

Die Bezeichnung des Proömiums als eine «Briefeingangs-
Eulogie» hat sich als treffend erwiesen. Die «Eulogie» hat
zunächst eine «epistuläre Funktion», sie hat in dem apostolischen

Sendschreiben ihren «Sitz im Leben». Sie dient nicht
nur dazu, Gott die ihm gebührende Ehre zu geben, sondern
hat auch den Zweck, die Augen der Briefempfänger zu öffnen,
auf daß sie erkennen sollen, was ihnen mit allen Christen
gemeinsam geschenkt worden ist, und wofür sie Gott zu lohen
haben. In dieser Weise dient die Eulogie als Präludium zum
Brief. Und zugleich bringt sie die Einstellung des Briefschreibers

den Adressaten gegenüber zum Ausdruck: er lobt Gott
mit ihnen und ihretwegen; dadurch bereitet sie besonders die
sofort folgende Versicherung vor, daß er ständig Gott danke
in seinen Gebeten für sie.

Die unzweifelhaft «epistuläre Funktion» der Eulogie
schließt aber keineswegs aus, daß sie sich auch an mehr
liturgische Muster anlehnen kann. Die paulinischen Briefe sind
ja dazu bestimmt, in den Gemeindeversammlungen vorgelesen
zu werden. Gerade am Briefeingang und Briefschluß ist sehr
deutlich, daß auch das Briefformular dadurch bestimmt ist,
wie u. a. die Gnaden- und Friedenswünsche zeigen.28 Auch
was die Danksagungen betrifft, wird die «epistuläre Funktion»
eine Anlehnung an liturgische Muster nicht ausschließen.29
Und die in Briefen seltenere Form der Eulogie wird sich noch
mehr direkt an den kultischen Gebrauch anschließen. «Eulo-
gien wie Eph. 1, 3; 1. Petr. 1, 3 werden in heidenchristlichen
Gemeinden nicht nur dann gelautet haben, wenn diese Schreiben

vorgelesen worden sind», hat Lyder Brun mit Recht
gesagt. 30

Vielleicht ist es möglich, etwas weiter als zu der bloßen
Feststellung, daß solche Eulogien auch im Gottesdienst laut
wurden, zu kommen. Daß ein fest geformter Hymnus in Eph. 1

zugrunde liegt31, glaube ich freilich nicht und brauche das nach

28 Vgl. Lyder Brun a.a.O., S. 65.
20 P. Schubert (vgl. S. 251, Anm. 17) scheint mir dies nicht genügend zu

beachten.
30 A.a.O., S. 63.
31 Das hat W. Ochel a.a.O., S. 18—32 zu zeigen versucht. Zur Kritik vgl.

Percy S. 373, Anm. 18.



N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes 263

dem Vorhergehenden auch nicht weiter zu motivieren. Aber
die urchristlichen Eulogien sind sicherlich zum Teil mit
bestimmten Handlungen verbunden gewesen, und es werden sich
bestimmte, frei variierte Muster für die Form solcher Lobpreisungen

herausgebildet haben. Das eucharistische Gebet ist ja
z. B. aus der jüdischen «Eulogie» am Tisch herausgewachsen,
wobei vor allem die an den «Segensbecher» geknüpfte
Benediktion nach dem Essen von Bedeutung war. Aber auch bei der
Taufe wird von Anfang an eine Eulogie gebraucht worden
sein.

Schon im Judentum war eine Benediktion mit dem rituellen
Untertauchen verbunden. Sie lautete nach bab. Pesachim 7 b:
«Gepriesen sei er, daß er uns durch seine Gebote geheiligt und
uns das Untertauchen geboten hat.» Es scheint mir unbedingt
wahrscheinlich zu sein, daß die Benediktion beim Untertauchen
der Urzell der christlichen Taufgebete ist. Vor allem mögen
sich die Taufwasserweihegebete aus der Tauf-Eulogie entwik-
kelt haben.32 Daß die christlichen Taufgebete nicht vom Täufling,

sondern vom Taufenden oder vom Bischof gesprochen
wurden, ist dadurch bedingt, daß die Taufe nicht mehr ein
Sich-Untertauchen, sondern ein Getauft-Werden war. Eine
Benediktion wird wohl auch bei der Proselytentaufe gesprochen

worden sein, aber man braucht nicht besonders daran zu
denken. Die Bedeutung der gewöhnlichen und besonders der
priesterlichen Reinigungsbäder im Judentum ist m. E. in der
Diskussion über den Ursprung der Taufe viel zu wenig
beachtet worden. Darauf kann ich aber in diesem Zusammenhang

nicht eingehen.
Als ein altes Beispiel für eine Tauf-Eulogie mag besonders

auf Const. Apost. VII 48 hingewiesen werden. Es ist
bemerkenswert, daß Spuren von der hier klar zu Tage tretenden
trinitarischen Struktur auch in Eph. 1, 3 ff. und 1. Petr. 1, 8 ff.
zu beobachten sind.33 Die Aehnlichkeit dieser beiden Eulogien
möchte ich also dadurch erklären, daß sie sich beide an die

32 Vgl. über sie II. Scheidt, Die Taufwasserweihegebete, Münster i. W.
1935.

33 Vgl. zu diesem Punkte: 0. Moe, Hat Paulus den trinitarischen
Taufbefehl Matth. 28,19 und ein trinitarisches Taufbekenntnis gekannt? Rein-

hold-Seeberg-Festschrift I (Lpz. 1929), S. 179—196.



264 N. A. Dahl, Adresse und Proömium des Epheserbriefes

Form der Tauf-Eulogien anlehnen. Daß die Briefeingangs-
Eulogie in Eph. 1 sich wirklich mit dieser Form der liturgischen

Eulogien berührt, ist deshalb eine naheliegende
Vermutung, weil sie im Hinblick auf das Gläubigwerden der
Adressaten geformt ist.

Tatsächlich spielen in Eph. 1, 3—14 Taufmotive eine große
Rolle. Das ist in gegenseitiger Unabhängigkeit von F. W.
Flemington 34 und dem Verfasser85 und schon früher von A. Frh.
von Stromberg36 beobachtet worden. In der alten Kirche
bezeichnete Kyrillos von Jerusalem Eph. 1, 3 ff. als eine für die
Täuflinge passende Lobpreisung (Cat. XVIII 35, Migne P. G.

XXXIII Sp. 1057 f.). Am deutlichsten ist die Berücksichtigung
der Taufe natürlich in 1, 13—14, aber auch die «Sohnschaft»,
die Vergebung der Sünden, die Zuteilung des Erbes und
überhaupt der gesamte «geistliche Segen» kann von der Taufe nicht
losgelöst werden.

Natürlich habe ich bei diesem letzten Punkt nur Indizien
angeben und keinen strikten Beweis führen können. Es
scheint mir aber, daß die Möglichkeit und doch wohl auch
die Wahrscheinlichkeit dafür erwiesen ist, daß das Proömium
des Epheserbriefes nicht nur als eine Briefeingangs-Eulogie,
sondern genauer als eine sich an die Form und den Inhalt
der Tauf-Eulogien anlehnende Briefeingangs-Eulogie
aufzufassen ist. Die Anlehnung an dieses liturgische Muster mag
vielleicht auch für den Stil des Abschnittes von Bedeutung
gewesen sein. Auf alle Fälle würde sie sowohl mit der von uns
angenommenen Briefsituation als auch mit dem Gesamtcharakter

des Briefes in voller Harmonie stehen.

Oslo. N. A. Dahl.

34 W. F. Flemington, The New Testament Doctrine of Baptism. (London

1948), S. 69—71.
35 Vgl. meinen schon mehrmals genannten Aufsatz «Dopet i Efeser-

brevet» (Svensk teol. Kvartalsskrift 1945). Bei der Abfassung dieses
Aufsatzes hatte ich übersehen, daß W. Lueken in der dritten Auflage der
«Schriften des Neuen Testaments» (Gött. 1917) die Vermutung aufgestellt
hatte, daß Eph. als eine Taufpredigt aufzufassen wäre. Den Hinweis darauf
verdanke ich Lyder Brun.

38 A. Frh. von Stromberg, Studien zur Theorie und Praxis der Taufe
(Berlin 1913), S. 61, Anm. 1.


	Adresse und Proömium des Epheserbriefes

