
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 3

Artikel: Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

Autor: Völker, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 209

Gottesliebe sei nicht Gott, sondern nur ein Bild, und zwar ein
Götzenbild.47 Marxens kryptobiblische «Wahrheiten» stehen
außerhalb der Liebe Gottes, die sich in Jesus Christus
handelnd offenbart. Sie stehen in sich selber, in einem völlig
autonomen Bezug. Und darum mußten sie zu Götzen werden.
Schon beim älteren Marx, vom eigentlichen Marxismus
modernster Prägung ganz zu schweigen, verkehrt sich die
Einsicht in die Verfallenheit aller bisherigen Gesellschaft in einen
gnadenlosen Haß gegen dieselbe, die Einsicht, daß die Rettung
nur vom Retter ausgehen könne, in eine Apotheose der
Kommunistischen Partei, und wenn ich zaghaft den Kommunismus
im Sinne des jungen Marx als ein Gnadengeschehen zu
umschreiben suchte, so muß gleich beigefügt werden, daß schon
in den Frühschriften, ganz besonders im «Kommunistischen
Manifest», das Heilsgeschehen in einen öden Geschichtsdeterminismus

sich verflüchtigt. Die kryptoreligiösen Motive weisen
in den Werken Marxens nicht auf die Welt der Bibel, sie
weisen vielmehr auf die Welt der kommunistischen
Pseudoreligion. Aber mit dieser Feststellung ist es nicht getan. Was
wäre geschehen, wenn Karl Marx seine «Wahrheiten» innerhalb

der Offenbarung Gottes in Jesus Christus erschaut hätte?
Und ist es nicht das, was heute geschehen müßte?

Schaffhausen. Arthur Rieh.

Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker.
Vortrag in der Universität Mainz am 7. Mai 1951.

Vorbemerkung. Zur Erinnerung an den hundertsten Geburtstag des

groben Theologen A. von Harnack veranstalteten das Kirchengeschichtliche
Seminar der Evangelisch-Theologischen Fakultät und das Kunstgeschichtliche

Institut an der Johannes-Gutenberg-Universität zu Mainz am 7. Mai
1951 eine Gedächtnisfeier. Es sprachen Prof. W. Völker («Adolf von
Harnack als Kirchenhistoriker») und Prof. F.Gerke («Militia Christi»). Erste-
rer Vortrag wird in etwas erweiterter Form und mit einigen Quellennachweisen

versehen im folgenden zum Abdruck gebracht.

Am 7. Mai 1851 ist A. von Harnack in Dorpat geboren als
Sohn des Theologie-Professors Theodosius Harnack, des
bekannten Luther-Forschers, dessen bedeutende Monographie

47 Frg. 582 (Ed. Brunschvieg).

14



210 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

über Luthers Theologie zur Freude seines Sohnes noch im
Jahre 1927 eine Neuauflage erlebte. Wer Harnack auch nur
flüchtig kennengelernt hat, ist überrascht ob der schier
unglaublichen Fülle seiner Interessen und Betätigungen. Nicht
ohne berechtigten Stolz konnte er im Vorworte seines
Marcion-Buches von sich sagen: «In drei Hauptberufen stehend»
(S. V). War er doch über vierzig Jahre hindurch o. Professor
für Kirchengeschichte an der Universität Berlin (1888—1930),
seit 1905 auch Generaldirektor der Preußischen Staatsbibliothek,

deren Neubau er 1914 einweihen durfte, seit 1911
Präsident der Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft. Hier konnte er seine
glänzende Gabe des Organisierens entfalten, hier kam er in
engste Berührung mit den mannigfachen Zweigen der
naturwissenschaftlichen Forschung und mit zahlreichen leitenden
Persönlichkeiten des wirtschaftlichen Lebens. Von verschiedensten

Seiten ist es immer wieder ausgesprochen worden, daß

er auch bei ihm fernliegenden Gebieten stets etwas Förderliches

zu sagen wußte, ja daß er selbst «schwierigen mathematischen

Deduktionen, mit Leichtigkeit immer den springenden
Punkt erfassend, folgen konnte», wie es ihm der
Mathematiker Erhard Schmidt bezeugt hat.1 Noch nicht vierzigjährig,

wurde er bereits als ordentliches Mitglied in die Preußische
Akademie der Wissenschaften aufgenommen, und was man
von ihm erwartete, hat Mommsen in seiner Begrüßungsansprache

in die Worte gefaßt: «Aber einen der vielen Momente,
um deren willen wir Sie mit besonderer Freude als unseren
Genossen begrüßen, gestatten Sie mir heute noch besonders
zum Ausdruck zu bringen. Ich meine Ihre Gabe, jüngere
Genossen zu fruchtbarer Arbeitsgemeinschaft zu gewinnen und
bei derjenigen Organisation, welche die heutige Wissenschaft
vor allem bedarf, als Führer aufzutreten.» 2 Erprobt durch die
im Verein mit Emil Schürer erfolgte Begründung der
«Theologischen Literaturzeitung» (1876), die sich zu einem kriti-

1 Adolf von Harnack. Erinnerungswerte, gesprochen in der Friedrich-
Wilhelms-Universität zu Berlin am 12. Juli 1930, Tübingen 1930, S. 5.

2 VII, S. 214. Die Numerierung der Reden- und Aufsatzbände erfolgt
nach dem Erscheinungsjahr: I—II Reden und Aufsätze I—II, 1904), VI

Erforschtes und Erlebtes, 1923), VII Aus der Werkstatt des Vollendeten,

1930).



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 211

sehen Organ von internationaler Bedeutung auswuchs, und der
zusammen mit 0. v. Gebhardt herausgegebenen Reihe der
«Texte und Untersuchungen» (1881/2), konnte er jetzt darangehen,

die Kirchenväterkommission ins Leben zu rufen und
die kritische Ausgabe der «Griechischen Christlichen Schriftsteller

der ersten drei Jahrhunderte» in Angriff zu nehmen.
Es war daher nicht zufällig, daß die Akademie gerade ihm die
Abfassung ihrer Geschichte für ihr zweihundertjähriges
Jubiläum übertrug (1900), und er schuf in erstaunlich kurzer
Zeit ein dreibändiges Werk, das ob der Weite des Blickfeldes,
der Kraft der Synthese und der Anmut der Darstellung
allgemeine Anerkennung fand. Als Organisator wirkte er ferner
als Vorsitzender des Evangelisch-Sozialen Kongresses, dessen
Sitzungen er seit 1903 fast ein Jahrzehnt leitete und dessen
Fragen er immer aufgeschlossen blieb. Denkt man ferner noch
daran, daß Harnack infolge seines engen Kontaktes mit Friedrich

Althoff in die Probleme der deutschen Kulturpolitik
eingriff, daß sein Votum bei Berufungsfragen eingeholt wurde, daß

man ihn um Rat in Fragen des höheren Knaben- und
Mädchenschulwesens bat, berücksichtigt man endlich noch seine
bedeutsame Teilnahme an politischen Vorgängen, seine
weitschauenden Denkschriften (1916/7) an den Reichskanzler, sein
Eintreten für deutsche Belange in der Nachkriegszeit — so
gewinnt man ein ungefähres Bild von dieser ungewöhnlichen
Vielseitigkeit und schöpferischen Fülle eines Professors und
findet es begreiflich, daß man ernsthaft seine Berufung ins
Kultusministerium oder die Uebertragung eines Botschafterpostens

in New York erwog.
Man versteht diese Persönlichkeit in ihrem schillernden

Reichtum aber erst dann richtig, wenn man gebührend beachtet,

daß Harnack in erster Linie und vor allem Kirchenhistoriker
sein wollte: «Was ich gelernt habe, habe ich an der

Kirchengeschichte gelernt, und wo es mir vergönnt gewesen ist,
über ihre Grenzen hinauszuschreiten, so hat sie mir die Wege
gewiesen; denn nichts Menschliches ist ihr fremd.» Um die
Bedeutung seiner eigensten Lebensarbeit würdigen zu können,
fragen wir zunächst nach dem Bilde, das diese theologische
Disziplin um die Mitte des 19. Jahrhunderts bot.

Es war bunt und mannigfaltig, denn verschiedene Rich¬

ie



212 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

tungen kreuzten sich oder liefen nebeneinander her. Die
pragmatische Geschichtsschreibung der Aufklärungszeit mit ihren
weitschichtigen Quellensammlungen fand in Gieseler (f 1854)
ihren letzten Ausläufer, dessen mehrbändiges Lehrbuch auch
heute noch wegen seiner überreichen Quellenauszüge brauchbar

ist. Sein großer Zeitgenosse Neander (f 1850) ging von
anderen Voraussetzungen aus. Angeregt durch Planck und
durch eine Aufklärung supranaturaler Färbung, entscheidend
beeinflußt von der Erweckungsbewegung und der Romantik,
in Schleiermachers Bannkreis geraten, hat er ein neues
Verständnis der Kirchengeschichte anbahnen helfen, die er im
Gegensatz zum 18. Jahrhundert wieder als theologische
Disziplin sehen lehrte. Seine an der Bibel orientierte und von
inniger Liebe zu Christus durchdrungene Frömmigkeit
verband sich mit historischen Interessen; sein erstaunliches
Vermögen der Einfühlung ließ ihn überall warmes religiöses
Gefühl erraten, auch wo es unter harter Schale verborgen war.
Was ihn anzog, war vorwiegend die große christliche
Persönlichkeit, weniger die bedeutenden Institutionen, er erfaßte jene
divinatoriseh in ihrem innersten Kern, wozu freilich
eingehende Quellenstudien den Weg gebahnt hatten, und er
versuchte sich von hier aus ein Gesamtverständnis der
Kirchengeschichte zu erschließen. Dies erstrebte auch Hase, und wie
Neander kümmerte er sich um das einzelne. Wie Neander ist
er auch vom Idealismus beeinflußt, aber was auf ihn gewirkt
hat, ist dessen ästhetische Seite. Hase ist der große Stilkünstler,

der Meister im Zeichnen farbiger Porträts, der geistvolle
Schilderer des historischen Lebens in all seiner Mannigfaltigkeit

und all der Vielfalt seiner Auswirkungen, dessen Schriften

man noch heute mit Entzücken liest.
Vom Idealismus ist endlich auch der große Tübinger Theologe

Ferdinand Christian Baur (f 1860) berührt, aber es ist
die spekulative Philosophie Hegels, die ihn beeindruckte,
insonderheit die diesem Denker eigentümliche Fassung des

Entwicklungsgedankens. Nach seiner Ueberzeugung darf man
nicht von der Beobachtung der Einzeltatsache ausgehen,
sondern vermag diese nur dann recht zu würdigen, wenn man sie
als besondere Erscheinungsform des Geistes erkennt. Er folgt
Hegel nämlich in der Grundansicht, daß die Idee durch die



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 213

Geschichte zum Bewußtsein ihrer selbst käme, daß die Fülle
ihres Inhaltes überhaupt erst in der Geschichte sich voll
entfalte, daß also die Kirchengeschichte die Idee der Kirche als
ihr bewegendes Prinzip aufzeigen müsse und von dort her
alles einzelne überhaupt erst verständlich zu machen habe.
Man hat dagegen immer wieder eingewandt, daß die Fülle
geschichtlichen Geschehens durch eine Konstruktion verengt
werde, daß die große Persönlichkeit an Bedeutung verliere,
da sie nur noch Durchgangspunkt der Idee sei, aber es ist
nicht zu verkennen, daß hier wirklich eine Gesamtansicht vom
Verlauf der Kirchengeschichte gewonnen ist, der man eine
imponierende Geschlossenheit und ein ungewöhnliches Maß
denkerischer Arbeit nicht absprechen kann, die man später
wohl ignoriert, aber eigentlich nie widerlegt hat. Harnack hat
jedenfalls diese Leistung immer aufs höchste bewundert: «Sie
verliert nichts an ihrer epochemachenden Bedeutung, wenn sie
heute überholt erscheint.» 3

So verschieden diese Historiker auch in ihrer Arbeitsweise
sein mögen, so haben sie doch die entscheidenden
geistesgeschichtlichen Voraussetzungen miteinander gemeinsam. Ohne
die Arbeit der Aufklärungszeit, insbesondere ohne Semlers
Forschertätigkeit wäre ihr Werk nicht möglich gewesen, nur
sind sie ihr in verschiedenem Maße verhaftet gebliehen. Gieseler
steht ihr am nächsten, während sich Baur am weitesten von
ihr entfernt hat. Die große Bewegung des Idealismus hat sie
alle berührt, aber hat ganz verschiedene Saiten bei ihnen zum
Erklingen gebracht, indem sie bald dialektisch, bald ästhetisch
einwirkte, bald wiederum das fromme Gefühl wachrief. Mit
dem Idealismus kombiniert sich bei ihnen der starke Eindruck
der modernen Geschichtswissenschaft, insonderheit der Rankes,

der ja auch seinerseits im Idealismus wurzelt. Was sie
vom 18. Jahrhundert scheidet, ist das tiefere Verständnis für
die Geschichte überhaupt und die Verwendung des
Entwicklungsgedankens. Von dieser, immer machtvoller sich erhebenden

Welle des Historischen, die im beginnenden 20. Jahrhundert

Höhepunkt und Zusammenbruch erleben sollte, wurde
auch Harnacks Lebensarbeit getragen.

3 VI, 8.204.



214 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

Daneben ist an ein anderes zu erinnern, an das Werk
Albrecht Ritschis, des eigentlichen theologischen Lehrmeisters
Harnacks, dem der Jünger wichtigste Anregungen verdankte.
Auch Ritsehl steht im Zusammenhang mit der idealistischen
Geistesbewegung, er ist insonderheit vom aufblühenden
Neukantianismus beeinflußt, dem er vor allem die Ansicht
entnimmt, daß es keine Metaphysik als selbständige Wissenschaft
gebe. Es ist eine der Grundüberzeugungen Ritschis, daß die
Religion als selbständiges, von aller Metaphysik grundsätzlich
getrenntes Gebilde anzusehen sei. Diese Erkenntnis paßte
vorzüglich zu seiner nüchternen, aller Spekulation abholden
Natur. Das andere, das er von Kant lernte, war das fast einseitige
Betonen der Sittlichkeit, d. h. er würdigte Kant vornehmlich
als «antimetaphysischen Moralisten», wie es Karl Barth formuliert

hat.4
Durch F. Ch. Baur, aus dessen Schule Ritsehl hervorgegangen

ist, hatte er auch Kontakt mit Hegel. Baur erschloß
ihm die Bedeutung des Historischen, die Einsicht, daß man
das Wesen des Geistes aus der Geschichte erkennen könne,
daß also auch alle Theologie sich vornehmlich an die
Geschichte halten müsse.5 Baur hatte ihm auch das entscheidende
Thema für seine Arbeit gestellt, die «Entstehung der altkatholischen

Kirche», das Ritsehl dann in seiner ersten bedeutenden

Monographie breit ausführte. Harnack urteilte über dieses
Werk, daß es das Fundament gewesen sei, auf dem «zwei
Generationen von Forschern» ihr Gebäude errichtet haben.6

Lassen wir Ritsehl auf uns wirken, so wird es immer dies
Doppelte sein, das uns auffällt, die Betonung des Geschichtlichen

und des Sittlichen. Auch seine streng systematische
Arbeit kombiniert er mit der historischen, all seine kritische
Bibelauslegung, seine geschichtlichen Studien über den christlichen
Gottesgedanken, über die Reformation und den Pietismus sollen

nur dem einen Zwecke dienen, eine Grundlage für seine
systematische Besinnung zu bieten. Dabei zeichnete ihn ein
Doppeltes aus. Er faßte die großen kirchlichen Gebilde als

4 K.Barth: Die protestantische Theologie im 19. Jahrhundert, 1947,
S. 599.

6 cf. Harnacks Gedächtnisrede auf A. Ritsehl v. 30. IV. 1922; VI, S. 329.
6 ebda. S.334.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 215

Einheit auf, er wies nach, wie lehrhafte Bestimmungen mit
bestimmten Ausprägungen des Kultus und mit Gestaltungen
des sittlichen Lebens zusammenhängen. Er deckte die
Wesensmerkmale der einzelnen Konfessionen auf und zeigte, daß man
ihr Wesen nur in der Fülle ihrer Erscheinungsformen erfassen
könne, nicht aber in der künstlichen Isolierung der Lehrbildung.

Damit hat Ritsehl wesentliche Impulse für die Behandlung

der Dogmengeschichte und der christlichen Konfessionskunde

gegeben. Daneben besaß er ein ausgeprägtes Gefühl für
die konkrete geschichtliche Situation, für die einzelnen Kräfte,
die den Gang der Geschichte bestimmen, während Baur trotz
aller Ansätze doch im Abstrakten steckenblieb. Seiner nach
diesen Grundsätzen gestalteten geschichtlichen Arbeit stellte
er nun ein ganz bestimmtes Ziel: sie sollte das Werk der
Reformation fortsetzen, d. h. sie sollte das Christentum befreien
von allen späteren Zutaten, «von dem heidnisch-mystisch-katholischen

Erbe, von der pietistischen und romantischen...
Mitgift der Neuzeit» 7, von der griechischen Philosophie, die
im Dogma, vom antiken Mysterienwesen, das im Kultus und
der Sakramentslehre und -praxis nachwirke. Die Geschichtsforschung

hat also ein praktisches Ziel; sie dient dem
kirchlichen Lehen der Gegenwart, sie befreit es von dem weitschichtigen,

gefährlichen Erbe der Vergangenheit, das sie ganz
wesentlich reduziert auf den Kern der biblischen bzw.
reformatorischen Verkündigung, d. h. auf die Ethik.

Gerade diese fortgesetzte Bezugnahme auf das tätige Leben
ist für Ritsehl charakteristisch, das Wertlegen auf den Beruf.
In seinem «Unterricht in der christlichen Religion» hat er den
Inhalt seiner Frömmigkeit kurz formuliert und als ihre
wesentlichen Merkmale herausgehoben den Glauben an Gottes
Vorsehung, die Ergebung in seinen Willen, Gebet und Demut,
Tugendübung und Treue im Berufe, was die wahre Imitatio
Christi darstelle (§ 59) — Gedanken, die sein Vortrag über
«Die christliche Vollkommenheit» im Anschluß an die Confes-
sio Augustana noch weiter im einzelnen ausgeführt hat. Trotz
des bewußten Anschlusses an die Reformation und trotz des

7 H.Stephan: Geschichte der evangelischen Theologie seit dem
deutsehen Idealismus, 1938, S. 195.



216 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

Kampfes gegen jede natürliche Theologie, die er von seiner
Wertung der Geschichte aus ablehnen mußte, bleibt diese
Konzeption christlicher Vollkommenheit letztlich mehr dem Geiste
des 18. Jahrhunderts verhaftet als dem Luthers, und Karl
Barth wird recht gesehen haben, wenn er urteilt: «Er steht —
der Urtyp des nationalliberalen deutschen Bürgers im Zeitalter
Bismarcks — in unerhörter Eindeutigkeit und Sicherheit
(wirklich mit beiden Füßen!) auf dem Boden seines ,Lebensideals'.»

8

Von Ritsehl wie von den großen Kirchenhistorikern der
älteren Generation ist Harnack entscheidend beeinflußt, und er
hat dies selbst ganz genau gewußt. In seiner Antrittsrede, die
er 1890 in der Berliner Akademie hielt, sagte er mit voller
Offenheit: «Ich bin lediglich in die Reihe derer eingetreten, welche
versuchen, sie (seil, diese Auffassung) pünktlich im Einzelnen
durchzuführen.» 9 Dies gilt zwar nur für eine Spezialfrage,
würde von Harnack aber sicher auch auf seine Gesamthaltung
ausgedehnt werden. Es wird uns jetzt möglich sein, Harnack*
Eigenart als Kirchenhistoriker zu verstehen, seine leitenden
Grundgedanken zu ermitteln, ihre mannigfache Verwurzelung
in der Tradition wie das ihm Eigentümliche festzustellen. Um
dabei nicht ins Uferlose zu geraten, wird es sich empfehlen,
zunächst Harnacks grundsätzliche Aeußerungen über die
Geschichte anzuführen, die sich in einigen Vorträgen der späteren

Jahre finden («Das Christentum und die Geschichte» 1896,
«Ueber die Sicherheit und die Grenzen geschichtlicher Erkenntnis»

1917, «Was hat die Historie an fester Erkenntnis zur Deutung

des Weltgeschehens zu bieten?» 1920). Sodann sollen aus
seinem bedeutendsten Werke, der Dogmengeschichte, und aus
seiner populärsten Schrift, dem «Wesen des Christentums»,
die leitenden Gedanken herausgearbeitet werden, die den Gang
der Darstellung beherrschen und die Eigenart des
Kirchenhistorikers sichtbar machen.

Wenn Harnack, um mit der Erörterung der ersten Teilfrage
zu beginnen, die Geschichte als «fortschreitende Objektivierung

des Geistes» bezeichnet, wenn er die These vertritt: «Nur
in der Geschichte hat sich der menschliche Geist expliziert» 10,

8 K. Barth : a. a. 0., S. 599. 9 VII, S. 211. 10 VI, S. 5 u. 3.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 217

so ist hier bei der Wesensbestimmung der Geschichte ein
gewisser Kontakt mit Hegel deutlich, der durch Ritsehl oder
Baur vermittelt sein mag. In der Geschichte entfaltet sich also
das Wesen eines Dinges, das demnach aus der Fülle seiner
Erscheinungsformen erkannt werden kann. Mit diesem Ansatzpunkt

verbindet sich nun sofort der moderne Entwicklungsgedanke

mit seiner starken Betonung des «Fortschritts». Harnack
ist vollkommen von ihm beherrscht, er vertritt ihn z. B. in einer
Ansprache des Evangelisch-Sozialen Kongresses in Darmstadt

(1903) ebenso wie in einer anderen in Essen (1912) ja
er meint sogar, daß wir Gottes gewiß werden, «wenn wir
auf den Gang der Geschichte der Menschheit blicken, ihre
aufwärts sich bewegende Entwicklung verfolgen».12 Gewiß hat
Harnack nie verkannt, daß aller «Kulturfortschritt» uns nicht
glücklich machen könne 13, gewiß mahnt er als im Grunde
konservative Natur immer aufs neue, auch mit Rückschritten zu
rechnen und die Langsamkeit des Tempos zu berücksichtigen,
gewiß ist er nach dem ersten Weltkriege noch zurückhaltender
geworden, aber geändert hat er seine Grundhaltung nicht.
Noch 1920 sagte er auf der Aarauer Studentenkonferenz in
Gegenwart Karl Barths, daß der tiefste Sinn der Geschichte «in
der aufwärtsstrebenden Richtung» zu sehen sei.14 Dieser
unzerstörbare Optimismus, der in einem so deutlichen Kontraste zur
Skepsis des Historismus steht, wie sie etwa Dilthey vertreten
hat, stammt z. T. aus der damaligen Zeitstimmung, ist aber in
gewiß höherem Grade ein Erbteil seiner Frömmigkeit.

In dem gleichen Vortrage bezeichnet er als den Sinn der
Geschichte die «großen und guten Personen».15 Er hat diesen
Gedanken unermüdlich wiederholt, aber ihn zugleich in
doppelter Hinsicht näher präzisiert. Er bemühte sich zu gleicher
Zeit: «das subjektive Element ganz auszuschalten und einen
großen Bau von strengster Objektivität zu errichten», d. h. die
Geschichte hat sich vor allem dem Studium der Institutionen

11 Agnes v. Zahn-Harnack : Adolf von Harnack, 1936, S. 372 f., cf. den
Satz: «Aber unsere Stirn soll schon erglühen von dem Schein der Sonne, die
erst unsere fernen Kinder sehen werden.»

12 Wesen des Christentums, 1900, S. 189 (nach der Ausgabe v. 1920).
Kürzlich besorgte R. Bultmann einen Neuabdruck dieses Werkes.

18 Wesen, S. 77. 14 VI, S. 195. 15 ebda., cf. II, S. 5 u. ö.



218 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

und deren Entwicklung zuzuwenden.16 Die Schilderung der
großen Persönlichkeit und ihres Werdens will er daher dem
Biographen überlassen, will sie also nur so weit gewürdigt
wissen, wie sie diesem übergreifenden Zwecke dient.

Die Aufgabe des Historikers sieht Harnack darin beschlossen,

daß er die einzelnen in der Geschichte wirksamen Kräfte
und die von diesen eingeschlagene Richtung aufdecke.17 Dies hat
aber keine antiquarische, sondern eine eminent praktische
Bedeutung. Das letzte Ziel, das der Historiker bei seinen Studien
im Auge haben muß, das ihm zugleich auch als Wertmaßstab
zu dienen hat, ist die «Förderung des Lebens».18 Alle
Geschichte hat teil an unserer Gegenwart, der Historiker soll
Kräfte entbinden, in den Gang der Geschichte eingreifen,
Veraltetes abzustoßen helfen, die Zukunft vorbereiten.19 Diesen
Gedanken hat Harnack wiederholt ausgesprochen, so wenn er es
im Jahresbericht der Kaiser-Wilhelm-Gesellschaft (1922) als
die Aufgabe des Gelehrten bezeichnet: «So ist es auch keine
Profanierung, wenn der Gelehrte seine Hand am Pulse des
Lebens hält und ihn mit seiner Arbeit zu kräftigerem Schlagen
bringt» 20, oder wenn er in einem Aufsatze des Jahres 1898

schreibt: «Der Kirchenhistoriker wird zum Kirchenpolitiker,
er mag wollen oder nicht».21 Dies alles erinnert stark an F.
Nietzsches «Unzeitgemäße Betrachtung» vom «Nutzen und
Nachteil der Historie», findet aber seine letzte Begründung in
Harnacks Natur selbst, die aus dem Gelehrtendasein immer
wieder in den Bereich des tätigen Handelns und maßgeblichen
Eingreifens in die Zeitaufgaben drängte und die für diese
immer aufs neue zu versuchende Synthese in Goethe ihr hohes
Vorbild erblickte. Goethisch ist auch die Haltung, die er der
Geschichte gegenüber einnimmt: «Die Ehrfurcht vor dem Geist
in der Geschichte und der Dank gegen alle die, von denen wir
etwas empfangen haben, ohne die wir ärmer in unserem inneren

und äußeren Leben wären, muß daher die Betrachtung der
Geschichte regieren.» 22 Es ist vielleicht auch nicht unberechtigt,
wenn Troeltsch das Bestreben Harnacks, aus der Welt des

16 VI, S. 173 u. 175. 17 VI, S. 14. 18 VI, S. 189.
19 VI, S. 4—8. 20 VI, S. 244.
21 «Heber die jüngsten Entdeckungen auf dem Gebiete der ältesten

Kirchengeschichte» I, S. 317. 22 II, S. 6.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 219

Mannigfaltigen das Wesen zu erkennen, auf Goethe zurückführt

23, und wenn E. Seeberg in seiner inhaltsreichen Gedenkrede

auf die «Lebensanschauung Goethes» und damit auf «die
organologische Linie im deutschen Idealismus» hinweist.24
Nur darf dieser Gesichtspunkt nicht ausschließlich vorherrschen,

es gilt daneben zu beachten, daß sich Harnack in diesen
Zusammenhängen mit Vorliebe auf Herder berufen hat, und
daß einige oben angeführte Aeußerungen mehr in den Bahnen
Hegels zu gehen scheinen, was nur zeigt, eine wie innerlich
reiche und sich mannigfachen Einflüssen erschließende Natur
Harnack gewesen ist.

Seine Ansichten über Wesen und Aufgabe der Kirchengeschichte

sind jetzt leicht zu ermitteln und erscheinen uns als
ein Spezialfall aus der umfassenderen Anschauung über Wesen

und Aufgabe der Geschichte. Die Bedeutung der
Kirchengeschichte liegt in einem Doppelten beschlossen. Das Wesen
des Christentums entfaltet sich erst in der Geschichte, weshalb
eine Beschränkung auf Jesu Predigt nicht möglich ist25,
andererseits dient gerade die Geschichte dazu, daß wir uns dem

Evangelium in seiner ursprünglichen Reinheit nähern und es

von allen späteren Uebermalungen befreien. Beides sieht
Harnack zusammen und läßt es in gegenseitiger Wechselwirkung
sich durchdringen: «Das Gemeinsame in allen diesen Erscheinungen,

kontrolliert an dem Evangelium, und wiederum die
Grundzüge des Evangeliums, kontrolliert an der Geschichte,
werden uns dem Kerne der Sache nahe bringen.» 26 Dann
kommt der Kirchengeschichte im Gesamtgefüge der theologischen

Wissenschaften eine zentrale Stellung zu, sie ist geradezu

Höhepunkt und Inbegriff der Theologie, sie verbürgt deren
wissenschaftlichen Charakter, denn nur auf Grund einer
historischen Arbeit kann man das dem Christentum Eigentümliche
erkennen, nicht dagegen auf exegetischem Wege oder mit Hilfe
einer systematischen Besinnung.27

33 E. Troeltsch : Adolf von Harnack und Ferdinand Christian v. Baur
(in: Festgabe für A. v. Harnack zum 70. Geburtstag), 1921, S. 285.

24 E. Seeberg : Adolf v. Harnack, 1930, S. 15.
25 Wesen, S. 6; cf. S. 7: «So können wir auch die christliche Religion nur

auf Grund einer vollständigen Induktion, die sich über ihre gesamte
Geschichte erstrecken muß, recht würdigen.»

26 Wesen, S. 10. 27 Wesen, S. 4 u. ö.



220 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

Bei dieser Sachlage wird es von entscheidender Bedeutung
sein, wie das Wesen des Evangeliums bestimmt wird. Von
welchen letzten Motiven sich Harnack dabei leiten ließ, geht aus
einem nach Livland gerichteten Brief aus dem Jahre 1883 hervor:

«Auf der Klarheit, Deutlichkeit und einfachen Großheit
beruht der christliche Glaube.» 28 Die Abzweckung des Glaubens

ist dabei eine ganz praktische: «damit unser Wille das
entscheidende Motiv erhalte, damit wir in dem Leben, in das
wir hineingestellt sind, sichere Tritte tun können».29 Jedes

Mysterium wird abgelehnt: «(unser Geist) braucht ein helles
Licht und eine his zum Grunde faßbare Botschaft». Um diese

Einstellung Harnacks recht würdigen zu können, wird es
lehrreich sein, sich daran zu erinnern, daß auf dem Marburger
Religionsgespräch (1529) gerade Zwingli diese Forderung
erhob, während Luther mit Leidenschaft die These verfocht, daß
Dunkelheit um Gott gehreitet, und die christliche Lehre in allen
einzelnen Teilen vom Geheimnis umhüllt sei (cf. W. Köhler:
Das Marburger Religionsgespräch 1529, Leipzig 1929, S. 15).
Es ist daher nur folgerichtig, wenn Harnack jede Präexistenz
entschieden ablehnte30 und wenn er die Freiheit von Dogmen
aller Art als einen Beweis für echte und wahre Religion ansah.
Damit hatte er bereits ein negatives Wesensmerkmal seines
ursprünglichen Christentums gewonnen, es war grundsätzlich
dogmenfrei. Nach der positiven Seite hin bestimmte er seinen
Inhalt als schlichtes Vertrauen zu dem Gott, dessen Vorsehung
die Welt durchwaltet, als Ueberzeugtsein vom Wert und Adel
der Seele und der daraus sich ergehenden Bruderliebe, wobei
Jesus grundsätzlich mit den Menschen in einer Linie Gott
gegenüberstehe31 ; wobei aber gerade sein schlichtes Lebensbild
einen unauslöschlichen Eindruck auf jedermann ausübe. Dieses
ursprüngliche Evangelium predige «wirkliche Ehrfurcht vor
dem Menschlichen» 32, die Humanität, und es führt schließlich zu
einer «Menschheitshruderschaft». Es entspricht zugleich der
natürlichen Anlage des Menschen, was Harnack des öfteren

28 Bei Agnes v. Zahn-Hamack, S. 100. 29 ebda., S. 100.
50 Er tat es bereits 1873 in einem Schreiben an seinen Lehrer v. Engelhardt,

bei Agnes v. Zahn-Harnack, S. 93.
31 Wesen, S. 33, 44, 80 u. ö.; cf. auch Troeltsch, S. 288; E. Seeberg, S. 16.
32 Wesen, S. 45.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 221

ausgesprochen hat. So stellt er es jeder positiven Religion
gegenüber und bezeichnet es als «die Religion selbst» 33, als
«unser eigentliches Selbst» 34, das Supranaturale sei «ein
Natürliches» geworden 35, und wie ein Kommentar zu dem allen
mutet uns ein Satz aus dem Jahre 1901 an: «Es ist die Religion

weil sein Evangelium der eingeborenen, in der Geschichte
enthüllten Anlage der Menschheit entspricht.» 36 Da sich
Harnack nicht der Einsicht verschließen konnte, daß dieses wahre
Evangelium nicht rein und klar in unseren Berichten zu
finden sei, so mußte er erklären, mit welchen Mitteln es zu
rekonstruieren sei. Vor allem bediente er sich dabei der Theorie
der Akkommodation. Mit ihrer Hilfe beseitigt er die anstößigen
und widersprechenden Vorstellungen und Geschichten wie
den Kampf zwischen Gottes- und Teufelsreich oder die
Dämonenerzählungen. 37 Mit ihr verbindet er die andere Theorie
von Kern-Schale38, die es ihm jederzeit ermöglicht, Unliebsames

als belanglos beiseite zu schieben. Dieses durch kritische

Arbeit gewonnene einfache und schlichte Evangelium
wird nun als Wertmaßstab an die ganze kirchengeschichtliche
Entwicklung angelegt und alles von ihm aus beurteilt.

Es ist nicht schwer, die geistesgeschichtlichen Wurzeln
dieser Konzeption aufzudecken. Mag Harnack sich auch der
Gefahr entziehen wollen, Jesu Lehre «in ein blasses moralisches

Schema» zu verwandeln 39, mag er auch erwähnen, wie
ernstlich er mit diesen Fragen gerungen, und wie die Trennung
von alten, vertrauten Anschauungen «nicht ohne Schmerzen»
erfolgt sei40, mag auch seine persönliche Frömmigkeit, die sich
an den alten protestantischen Glaubensliedern aufrichtete,
reicher und tiefer gewesen sein, so ist es doch andererseits
unverkennbar, daß sein ursprüngliches Evangelium in der
natürlichen Religion der englischen Deisten sowie der deutschen

33 Wesen, S. 41. 34 Wesen, S. 189. 35 Zitiert bei Troeltsch, S. 289.
36 II, S. 172 f. 37 Wesen, S. 35, 38 u. ö.
38 Cf. Wesen, S. VI: «Das geschichtliche Verständnis beginnt doch erst

dann, wenn man das Wesentliche und Besondere einer großen Erscheinung
von den zeitgeschichtlichen Hüllen zu befreien versucht»; cf. dazu S. 7: «Das

Wesentliche in der Erscheinung zu fassen und Kern und Schale zu
unterscheiden», cf. S. 9, 36 u. ö.

39 Wesen, S. 36. 40 Bei Agnes v. Zahn-Harnack, S. 106.



222 TV. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

Aufklärer seine Ahnherren hat. Harnack steht hier in einer
Linie, die von Erasmus zu Semler führt, und mit diesem großen

Aufklärer des 18. Jahrhunderts teilt er nicht nur den
wissenschaftlichen Ernst, die bewunderungswürdige
Quellenkenntnis und das kritische Unterscheidungsvermögen, sondern
auch die Methode, durch mancherlei Eliminierungen das
Wesen zu erreichen, das Dringen auf die praktische Betätigung

und die humane Haltung. Hiermit verbindet sich indes
der Einfluß Herders und Goethes als eine stärkere Macht und
gibt dem aufklärerischen Ideengut eine eigenartige Leuchtkraft,

und im Hintergrunde beobachtet man schließlich noch
die Gedankenwelt des theologischen Liberalismus, insonderheit
die Ergebnisse der modernen Leben-Jesu-Forschung. Wie
immer, so hat Harnack auch hier mit der ihm eigenen Kraft der
Synthese verschiedene Anregungen zu einer Einheit
zusammenzufügen verstanden.

Für den weiteren Ausbau seiner Konzeption verwendet er
den Entwicklungsgedanken, den die Geschichtswissenschaft
des 19. Jahrhunderts so virtuos handhabte, verbindet ihn aber
mit älteren Schemata der protestantischen Historiographie.
Da er mit dem uns bereits bekannten Maßstab arbeitet, dem

«Evangelium in seiner urkundlichen Gestalt» ", so kann er
natürlich im ganzen Prozeß der Dogmenbildung nur ein
Zeichen des «Verfalls» erblicken, worauf bereits E. Seeberg
hingewiesen hat.42 Harnack erklärt sich die Anfänge dieser
Entwicklung, indem er zwischen der Verkündigung Jesu und der
Verkündigung von Jesus unterscheidet, und der zweiten
Generation, insonderheit dem Paulus, die Anfänge von Sakrament,
Dogma und Kirche zuschreibt. Seine volle Ausbildung hat das
Dogma dann durch die griechische Philosophie erfahren, d. h.
durch die Eingliederung in eine Welterkenntnis, die auf einem
anderen Boden gewachsen war, also sich von außen an das
Christentum herandrängte und sein Wesen verfälschte, indem
sie es in eine Lehre umwandelte. Das dogmatische Christentum

ist daher nur «eine bestimmte Stufe in der Entwicklungsgeschichte

des Christentums», es entspricht allein «der antiken

41 Dogmengeschichte I, S. 14, cf. S. 42.
42 E. Seeberg, S. 20.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 228

Denkweise».43 Das Dogma wird also seiner absoluten Geltung
beraubt; es ist nur noch eine relative Größe, deren Entstehen
der Historiker verstehen, deren Verschwinden er beschleunigen

kann! Harnack glaubt nun feststellen zu können, daß das
Dogma heute in allen Kirchen zurücktrete, daß es für die
Denkenden «eindrucksloser» 44 werde. Dieser bedeutsame Vorgang
hebe bereits bei der Reformation an, wo das Verfallsschema
durch einen, wenn auch nur vorübergehenden Fortschritt
korrigiert werde, und wo sich die Rückkehr zum Evangelium
anbahne. Aber wie unfertig sei doch selbst Luther gewesen,
und wie vieles weiß Harnack bei ihm zu tadeln! Der Reformator

habe keinen Sinn fürs Geschichtliche besessen, weshalb
er das Verständnis der Schrift als einer geschichtlichen
Urkunde nicht habe ermitteln und das Wesen des Christentums
nicht rein habe erfassen können.45 Natürlich konnte er auch
Kern und Schale nicht auseinanderhalten, vermischte das
Evangelium mit der Lehre, kannte Gnadenmittel, wo Wort und
Glaube doch allein ausreichen46, kurzum: «Er hat nicht
mit allen hellen Erkenntnissen im Bunde gestanden», sich
vielmehr gegen die weltliche Bildung abgesperrt47 ; war also kein
Vertreter einer Synthese von Christentum und Kultur.

Daher muß sein Werk fortgesetzt werden, und darin
sieht Harnack die hohe Aufgabe der Kirchen- und
Dogmengeschichte, insonderheit des Teiles, der sich mit den ersten
Jahrhunderten beschäftigt. Nichts ist hierfür lehrreicher als
eine Eingabe an Althoff, in der er die Vorzugsstellung der alten
Kirchengeschichte im Ausbildungsgang der jungen Theologen

begründet: «Nicht die Exegese allein und nicht die Dog-
matik wird uns zu gesundem Fortschritt und zu immer reinerer

Erkenntnis des Ursprünglichen und wirklich Wertvollen
anleiten, sondern die besser erkannte Geschichte. Nicht die
Exegese und Dogmatik, sondern die Ergebnisse der
kirchengeschichtlichen Forschung werden den Bann lastender und

43 Dogmengeschichte I, S. 18, cf. S. 19 f. u. S. 23: «Eine eigentümliche
Stufe in der Entwicklung des menschlichen Geistes.»

44 Dogmengeschichte I, S. 9 u. 14.
46 Dogmengeschichte III, S. 867.
46 Wesen, S. 182—184.
47 Wesen, S. 182 und Dogmengeschiehte III, S. 870.



224 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

die Gewissen verwirrender Traditionen brechen» (1888).48
Was ihm dabei als Ziel vorschwebte, hat er deutlicher anläßlich

des Falles Jatho in einem Briefe an Gustav Krüger
ausgesprochen: Die volle Aufhebung des Bekenntnisses (1. VII.
1911) ", d. h. die «Rückkehr» zum dogmenfreien Christentrun.
In der Beschleunigung dieses Prozesses sieht er die eigentliche

Aufgabe der Dogmengeschichte beschlossen.50

Es ist unverkennbar, daß diese Konzeption aus der
Aufklärung stammt. Seit den Tagen der englischen Deisten und
dem Streit um die Berechtigung des Piatonismus im Christentum

hat man immer wieder die These vertreten, daß das Dogma

ein Fremdkörper im Christentum sei, der sich mit Hilfe
der griechischen Philosophie gebildet habe und durch das
einfache und schlichte Evangelium wieder zu verdrängen sei.
Damit verbindet sich Ritschis starker Einfluß, den Harnack
dankbar hervorhebt51, insonderheit die Erkenntnis, daß das
Christentum grundsätzlich von aller Philosophie und
Metaphysik zu scheiden sei. In diesen überlieferten Rahmen zeichnet

er den Verlauf der Dogmengeschichte in all seinen Einzelheiten

hinein, und hierin liegt die eigentliche Stärke und
Meisterschaft des Werkes. In Textkritik und Quellenstudium
durch seinen Lehrer v. Engelhardt vortrefflich geschult, den

er als seinen magister, patronus und amicus bezeichnete52,
besaß er die Gabe der Edition und der durch eigene Fragestellungen

fruchtbaren Interpretation der Quellen. Durch eisernen
Fleiß erwarb er sich auf diesem Gebiete eine ungewöhnliche
Kenntnis, wobei sein flüssiger Stil, seine Kunst der Darstellung,

seine geistvollen Vergleiche, seine Gabe, große
Persönlichkeiten zu schildern, niemals das Gefühl der Langeweile
und des Ueberschüttetwerdens mit bloßer Gelehrsamkeit
aufkommen ließen. Im Gegensatz zu Baur berücksichtigte er
gerade die äußeren Kräfte und deckte ihr Verflochtensein mit
den inneren Motiven auf, immer auf höchste Anschaulichkeit
bedacht, auch scheinbar Nebensächliches aus dem Ganzen heraus

in seinem Wert erkennend, alles Einzelne scharf in seiner

48 Bei Agnes v. Zahn-Harnack, S. 176.
50 Dogmengeschiehte I, S. 24.
52 Bei Agnes v. Zahn-Harnack, S. 54.

49 ebda., S.399.
51 ebda-, S. 40, A. 1.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 225

Eigenart erfassend und immer zugleich in seinen großen
Zusammenhang einordnend. So werden besonders der I. Band
und die Schilderung Augustins im III. Band immer
Höhepunkte dogmengeschichtlicher Darstellung bleiben, und es ist
durchaus berechtigt und bezeichnend, wenn Mommsen seine
Begrüßungsrede an Harnack in der Akademie mit dem Satze
beginnt: «Ich darf heute der Freude Ausdruck geben, daß es
uns gestattet ist, den Verfasser der Dogmengeschichte des
Christentums den Unsrigen zu nennen.» 63 Dieses Hauptwerk
ist durch eine kaum übersehbare Fülle von Einzeluntersuchungen

unterbaut, unter denen die «Mission und Ausbreitung des
Christentums in den ersten drei Jahrhunderten» und der «Marcion»

als gewichtigste und umfänglichste Monographien
hervorragen.

Hier liegt die eigentliche Bedeutung von Harnacks
Forschertätigkeit beschlossen. Der große Rahmen, in den er seine
Dogmengeschichte gestellt hat, und ihre letzte Tendenz ist
zeitbedingt und aus der Aera des liberalen Protestantismus
heraus verständlich. Selbst älteste und getreueste Schüler wie
Friedrich Loofs gingen nicht so weit und hielten ihre
Darstellungen in konservativeren Bahnen. Als dann nach dem
ersten Weltkrieg eine theologische Neuorientierung einsetzte
und die dialektische Theologie dem KulturProtestantismus den
Fehdehandschuh hinwarf, wurden auch Harnacks Thesen in
Zweifel gezogen. Sein Waffengang mit seinem einstigen Schüler

Karl Barth hat hierfür geradezu symptomatische Bedeutung.

In seinen «15 Fragen an die Verächter der wissenschaftlichen

Theologie unter den Theologen» vom Jahre 1923 (VII,
S. 51—54) faßt der greise Gelehrte seinen Standpunkt nochmals

knapp zusammen und verlangt «geschichtliches Wissen
und kritisches Nachdenken», um den Inhalt des Evangeliums
zu ermitteln (Frage 1). Gott und Welt dürfen nicht als Gegensätze

geschaut werden, daher dürfen «zwischen dem
Gotteserlebnis und dem Guten, Wahren und Schönen» keine Scheidewände

aufgerichtet werden (Frage 11), auch der Pantheismus
Goethes gehört irgendwie noch «zu den wahrhaften Aussagen
über Gott» (Frage 8), denn das Christentum müsse auf Seiten

53 VII, S. 213.

15



226 W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

der Kultur und nicht der Barbarei stehen (Frage 7/8). Eine
Verständigung zwischen beiden Gegnern erwies sich als
unmöglich. So sehr Harnack den religiösen Ernst Barths
anerkannte, so konnte er sich doch nicht denken, wie sich «diese Art
Religion ins wirkliche Leben umsetzen» lasse, und er führt
bewegt Klage darüber: «Was übrigens einstweilen ganz
verloren zu gehen droht, ist für die Theologie ihr Zusammenhang
mit der universitas litterarum und der Kultur.» 54

Diese Eigenart der Sehweise entsprach Harnacks innerster
Veranlagung, die immer eine Synthese erstrebte, von Frömmigkeit

und Wissenschaft, von Christentum und moderner Kultur,
von Individuum und Gemeinschaft, von stiller Forschung und
der lauten Forderung des Tages. Er blieb bei allem der fromme
Christ, der seine Bibel las und das Kirchenlied hochschätzte.
Konnte er doch über das Lied «Befiehl du deine Wege»
urteilen: «Je kräftiger und reiner die Frömmigkeit ist, desto
sicherer schließt sie sich in diesem Wort zusammen.» 55 E.
Seeberg wird recht gesehen haben, wenn er sie als «pietistischen
Rationalismus» charakterisiert hat.56 Hier lag die geheime
Kraftquelle für all die mannigfaltige und aufreibende Tätigkeit.

Es hat etwas Ergreifendes, wenn man die Zeugnisse
Harnacks über sein Werk aus der letzten Lebenszeit liest. Voll
Stolz und nicht ohne einen Anflug leiser Wehmut denkt er an
seine Gießener Anfänge zurück, wenn er in seinem Grußwort
an den dortigen Akademisch-Theologischen Verein schreibt:
«Wie ein sonnenbeglänzter Ozean lagen Leben und Beruf vor
mir» (1930).57 Seine historische Arbeitsweise und sein inneres
Verhältnis zum behandelten Gegenstand hat er ganz
unabsichtlich durch einen gelegentlichen Satz charakterisiert, den
er bei der Einweihung des Harnack-Hauses in Berlin-Dahlem
gesprochen hat: «Man rettet sich bedeutenden Menschen gegenüber

nur durch die Liebe. Es gibt keinen anderen Weg»
(1929).68

Als es endlich galt, seinem alten Freunde Martin Rade zum
70. Geburtstage zu gratulieren (1927), da benutzte er die
Gelegenheit, um prüfende Rückschau auf sein ganzes Lebens-

54 Bei Agnes v. Zahn-Harnack, S. 532 u. 536. 55 II, S. 11.
66 E. Seeberg, S. 12. 67 VII, S. 46. 68 VII, S. 28.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 227

werk zu halten. Er würdigt es in all seiner Mannigfaltigkeit, in
der Vielfalt der Kämpfe und Erfolge und läßt doch zugleich die
innere Mitte sichtbar werden: «Ich habe in den nun fünfzig
Jahren, die hinter uns liegen, Erhebendes und Beschämendes
in meiner Arbeit erlebt, aber keinen Schiffbruch und keinen
Wandel... Neues habe ich in Fülle gesehen, aufgenommen und
durchdacht; der Horizont wurde immer weiter, aber das Steuer
habe ich niemals umgelegt. Kämpfe hat es auch genug gegeben
— keinen habe ich absichtlich herbeigeführt, und jeder war
mir im Innersten unwillkommen — aber kein Kampf ist mir
an die Seele gegangen. Dem gradlinigen inneren Leben
entsprach das äußere: es war das des deutschen Professors, der
nur den Ort wechselt, nicht den Beruf; und was mir an
ungeahnten neuen Aufgaben reichlich zugewachsen ist, habe ich
stets der großgefaßten Aufgabe des Kirchenhistorikers
einzugliedern vermocht, die im Grunde meine einzige geblieben
ist.» 69

So ersteht vor unseren Augen ein gewaltiges Lebenswerk
voll seltener Geschlossenheit. Harnack hat einst in einem
Vortrage die Forderung aufgestellt, daß «ein jeder von der Nachwelt

verlangen kann, zunächst nach seinem Werk beurteilt zu
werden».60 Dann wird aber nur die Haltung der
bewundernden Ehrfurcht möglich sein, die nicht nur Schüler und
Freunde verbindet, die ebenso auch die Gegner teilen. Dies hat
Harnacks theologischer Gegenspieler Karl Barth in einem
Absender wie Empfänger gleichermaßen ehrenden Briefe
bezeugt: «Die Not, die die theologische Arbeit von selbst bereitet,
und der aufrichtige Respekt vor dem, was die Stärke der in
Ihnen, verehrter Herr Professor, repräsentativ verkörperten
theologischen Art ist, wird dafür sorgen, daß wir aus der
Vorsicht und aus der Dankbarkeit nicht herauskommen werden»
(16. IV. 1924).61

Mainz. Walther Völker.

69 VII, S. 259.
60 VI, S. 22.
C1 Bei Agnes v. Zahn-Harnack, S. 535.

15*


	Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker

