
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 3

Artikel: Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

Autor: Rich, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877491

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


192 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften
von Karl Marx.

Probevorlesung vor der Theologischen Fakultät der Universität
Zürich am 4. Mai 1951.

Die Frage nach den «kryptoreligiösen Motiven in den
Frühschriften von Karl Marx» darf nicht verwechselt werden mit der
Frage nach der theologischen Bedeutsamkeit der Marxschen
Kritik des Kapitalismus und der bürgerlichen Gesellschaft. Daß
das Schrifttum Marxens theologisch bedeutsam ist, steht heute
wohl außer Zweifel.1 Daß hinter seiner Konzeption vom
«wissenschaftlichen Sozialismus» religiöse Motive verborgen liegen
sollen, dies jedoch ist immer noch eine kontroverse Frage.2
Karl Marx selber würde eine derartige Behauptung mit dem
ihm eigenen bissigen Spott zerpflücken, und es bleibt eine fatale
Sache, wenn das Urteil des kritischen Forschers mit dem
Selbstzeugnis der Persönlichkeit, die er beleuchten will, im
Widerspruch steht. Jedenfalls muß das gestellte Problem mit
großer Sorgfalt und in einem möglichst weiten Rahmen
angegangen werden.

Es ist selbstredend in der knappen, mir zur Verfügung
stehenden Zeit unmöglich, auf die religiöse Entwicklung Marxens
näher einzutreten.3 Ich muß mich vielmehr mit dem Hin-

1 Ich verweise hier, nehen dem Schrifttum von Nikolaj Berdjajew, vor
allem auf Leonhard Ragaz, Von Christus zu Marx — Von Marx zu Christus,
Wernigerode 1929, insbes. S. 49 ff.; Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, III/2,
Zollikon-Zürich 1948, S. 460 ff.; Fritz Lieb, Die marxistische Idee im Lichte
des Evangeliums, Schweizer Rundschau, Mai 1948, S. 211 ff.

2 Während z. B. Fritz Gerlich, Der Kommunismus als Lehre vom
tausendjährigen Reich, München 1920, S. 266, und Nikolaj Berdjajew, Wahrheit
und Lüge des Kommunismus, Luzern 1943, S. 20, von einem «chiliastischen
Materialismus», bzw. von einer «messianischen Hoffnung» hei Karl Marx
reden, verneint Walter Sens in seinem sehr aufschlußreichen Werk, «Karl
Marx. Seine irreligiöse Entwicklung und antichristliche Einstellung», Halle
1935, S. 135, jede religiöse Bezogenheit des originalen Marxismus : «Der
religionslose Marx wollte nie eine marxistische Heilsreligion. Der Karl Marx
der Geschichte ist nicht der Grund der marxistischen Religion Lenins.»

3 Diese ist in der oben angeführten Darstellung von Walter Sens
ausgezeichnet dargestellt. Vortreffliche Dienste leistet auch die 1935 im selben
Verlag erschienene Untersuchung von Reinhart Seeger, Friedrich Engels,
die religiöse Entwicklung des Spätpietisten und Frühsozialisten.



A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 193

weis begnügen, daß der geistige Vater des modernen Sozialismus

in der milden Atmosphäre eines aufgeklärten Christentums
humanistisch-stoischen Gepräges aufgewachsen ist, während
seiner Berliner Studienzeit (1836—1841) in den Bannkreis der
linkshegelianischen Kritik geriet und sich — vor allem unter
dem Einfluß Bruno Bauers — für die aktuellen theologischen
Probleme brennend interessierte, bis er das Wesen des
Christentums mit den Augen Ludwig Feuerbachs betrachten lernte
und den, wie er anfänglich meinte, «wahren Ueberwinder der
alten Philosophie» 4 noch überbietend, allen religiösen Vorstellungen,

den atheistischen so gut wie den theistischen, jeden
Realitätsgehalt absprach. Nur die letzte Phase der religiösen
oder, besser noch, areligiösen Entwicklung von Karl Marx ist
für das Verständnis unserer Frage von Bedeutung.

Feuerbachs illusionistische Religionstheorie erblickt in der
Vorstellung Gottes «das offenbare Innere, das ausgesprochene
Selbst des Menschen» 5, aber «angeschaut als höchste Wahrheit»

6 und infolgedessen als schlechthinnige Vollkommenheit.
«Religion» ist darum nichts anderes als «die feierliche Enthüllung

der verborgenen Schätze des Menschen».7 Und so lehrt
denn der ehemalige Schüler und nunmehrige Antipode Hegels,
«daß der Inhalt und Gegenstand der Religion ein durchaus
menschlicher», «daß das Geheimnis der Theologie die Anthropologie,

des göttlichen Wesens das menschliche Wesen» sei.8

Mit dieser psychologisierenden Deutung der Religion, die
im Christentum nur ihre vollendete Gestalt erlange, verbindet
sich bei Feuerbach eine in ihrer Radikalität bis dahin noch nie
erlebte Kritik, die alle Religion auflösen und zugleich erfüllen
will. Weil die Religion nicht das Bewußtsein von der Menschlichkeit

ihres Inhalts habe, setze sie sich dem Menschlichen
(als göttliche Macht) entgegen.ü Da sie aber selbst zum Wesen
des Menschlichen gehöre, führe ihre Objektivierung zur Ent-

4 Karl Marx, Der historische Materialismus (Die Frühschriften), 2 Bde.,

Kröner, Leipzig 1932,1, 310. Alle weiteren Marxzitate, die nur unter Angahe
der Band- und Seitenzahl angeführt werden, beziehen sich auf diese
Ausgabe.

5 Ludwig Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Kröner, Leipzig
1923, S. 40.

6 A.a.O., S. 47. 7 A.a.O., S. 40. 8 A.a.O., S. 303. 9 A.a.O., S. 303.

13



194 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

zweiung des Menschen mit sich selbst.10 Statt in Gott sein eigenes,

verklärtes .Wesen zu hegreifen, freilich abgesondert von
den Schranken des individuellen, d. h. wirklichen, leiblichen
Lebens ", verehre er in ihm ein allmächtiges, unbeschränktes,
persönliches Gegenüber, auf das er alle Hoheit der menschlichen

Würde übertrage, sich selbst aber erniedrige und seiner
souveränen Selbständigkeit entkleide12, ein Prozeß, den Feuerbach

als «Selbstentfremdung des Menschen» zu beschreiben
liebt.

Es versteht sich, daß in dieser Sicht der Dinge der christliche

Glaube mit seinem theistischen Gottesverständnis als
Verneinung des Menschen und damit als unhumane
Lebensauffassung gedeutet werden muß. Solange der Mensch im
Göttlichen nicht eine ideale Spiegelung seiner eigenen Innerlichkeit
erkennt, solange wird er vor diesem Göttlichen seine Knie
beugen und solange wird auch seine Existenz nur die eines
devoten Knechtes sein. Deshalb glaubt Feuerbach, der Würde
des Menschen wegen, das Dasein Gottes als wirklicher,
absoluter, nicht selbst bedingter, sondern den Menschen bedingender

Person verneinen zu müssen. Und er glaubt dabei, zwar
nicht mit den theologischen Lehren, aber um so mehr mit dem
innersten Wesen des Christentums in Uebereinstimmung zu
stehen, überzeugt, «daß der Atheismus das Geheimnis der
Religion selbst ist, daß die Religion in ihrem wahren Wesen
an nichts anderes glaubt als an die Wahrheit und Gottheit
des menschlichen Wesens».13

Wie schon angedeutet, hat sich der junge Marx seit 1841/42
die Feuerbachsche Religionskritik zu eigen gemacht und ihr
epochale Bedeutung zuerkannt.14 Neigte er noch kurz zuvor
einem David Friedrich Strauß und dem zunächst auf der He-
gelschen Rechten stehenden Bruno Bauer zu, so weiß er jetzt
den spekulativen Philosophen und Theologen nur den Rat zu

10 A.a.O., S. 280: «Der Glaube entzweit den Mensehen im Inneren mit
sieh selbst, folglich auch im Aeußeren» usw.

11 A.a.O., S. 41. 12 A.a.O., S. 56.
13 A.a.O., S. 16. Vgl. auch S. 19: «Indem ich die Theologie zur Anthropologie

erniedrige, erhebe ich vielmehr die Anthropologie zur Theologie,
gleichwie das Christentum, indem es Gott zum Menschen erniedrigt, den
Menschen zu Gott machte» usw. 14 Vgl. I, 310.



A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 195

geben: «Es gibt keinen anderen Weg für euch zur Wahrheit
und Freiheit als durch den Feuer-Bach. Der Feuerbach ist das

Purgatorium der Gegenwart.» 15 Hinter die kritische Position
dieses anthropozentrischen Philosophen ist Karl Marx nie
mehr zurückgegangen. Sie bleibt der eigentliche Ausgangspunkt,

aber nur der Ausgangspunkt seines eigenen, bald genug
in neue Räume vorstoßenden Denkens.

Lassen Sie mich das soeben Gesagte durch ein wegleitendes
Zitat verdeutlichen, das aus dem Aufsatz Marxens « Zur Kritik
der Hegeischen Rechtsphilosophie» vom Jahre 1843 stammt. Es
heißt dort gleich am Anfang: «Das Fundament der irreligiösen
Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die Religion macht
nicht den Menschen. Und zwar ist die Religion das
Selbstbewußtsein und das Selbstgefühl des Menschen, der sich selbst
entweder noch nicht erworben oder schon wieder verloren hat.
Aber der Mensch, das ist kein abstraktes, außer der Welt hok-
kendes Wesen. Der Mensch, das ist die Welt des Menschen,
Staat, Sozietät. Dieser Staat, diese Sozietät produzieren die
Religion, ein verkehrtes Weltbewußtsein, weil sie eine
verkehrte Welt sind.» 16

Der Zusammenhang der angeführten Worte mit der Feuer-
bachschen Religionskritik liegt natürlich klar zutage. Auch
Marx reduziert die religiöse Wirklichkeit auf eine anthropologische

Realität. Auch für ihn ist alle Religion nur Ausdruck
eines Mangels, das Selbstbewußtsein und das Selbstgefühl des
Menschen, der sich selbst nicht realisiert hat und darum sein
wahres (doch unrealisiertes) Selbst als Gegenstand einer
träumerischen und devoten Sehnsucht außer sich verlegt. Und wie
bei Feuerbach lebt denn auch der Atheismus Marxens genuin
vom Ideal des völlig autonomen Menschen, der letztlich keinen
anderen Herrn als sich selber anerkennen will.17 Allein, auch

16 Aus «Luther als Schiedsrichter zwischen Strauß und Feuerbach» in:
Anekdota zur neuesten deutschen Philosophie und Publizistik..., hrsg. von
Arnold Rüge, Zürich und Winterthur 1843, II, S. 208. Abgedruckt bei Walter
Sens a.a.O., S. 44. 16 I, 263 f.

17 Vgl. hierzu Karl Löwith, Von Hegel bis Nietzsche, Europa-Verlag,
Zürich/New York 1941, S. 131 f.: «Dieses atheistische Motiv des Materialismus'

von Marx kommt schon im Thema seiner Dissertation über zwei antike
Atheisten und Materialisten zum Ausdruck. Epikur gilt ihm als der größte
griechische Aufklärer, der als erster unter den sterblichen Menschen es

13*



196 A. Bich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

der entscheidende Schritt über Feuerbach hinaus ist hier
bereits getan: Nicht mehr der Mensch schlechthin als allgemeines,
aus sich selbst verstandenes Wesen produziert das Phänomen
der Religion, sondern der konkrete Mensch, wie er bestimmt ist
durch sein Leben in Staat und Sozietät.

Wir haben diese letztere These Marxens näher zu entfalten,
weil sie schon in nuce seine Stellung zur Religion und ihrer
zeitgenössischen Kritik enthält. Einigermaßen greifbar begegnet

sie zum ersten Male in der sehr instruktiven, gegen Bruno
Bauer gerichteten Schrift «Zur Judenfrage» aus dem Jahre
1843. Marx opponiert dort in aller Schärfe der Behauptung des
Bonner Privatdozenten der Theologie, daß die politische
Emanzipation, wie sie sich im modernen Staat vollziehe, bereits die
Entmachtung der Religion und damit deren Aufhebung
bedeute. 18 In den Vereinigten Staaten, dem «Lande der vollendeten

politischen Emanzipation», finde sich nicht nur die
Existenz, sondern (sogar) die lebensfrische, die lebenskräftige
Existenz der Religion.10 Und dies beweise, «daß das Dasein
der Religion der Vollendung des Staates nicht widerspricht»,
wie Bauer meint.20 Aus diesem Argument zieht nun Marx die
überraschende Folgerung: «Da das Dasein der Religion das
Dasein eines Mangels ist, so kann die Quelle dieses Mangels
nur noch im Wesen des Staates selbst gesucht werden. Die
Religion gilt uns nicht mehr als Grund, sondern als das
Phänomen der weltlichen Beschränktheit. Wir erklären daher die
religiöse Befangenheit der freien Staatsbürger aus ihrer
weltlichen Befangenheit. Wir behaupten nicht, daß sie ihre
religiöse Beschränktheit aufheben, sobald sie ihre weltliche
Schranke aufheben. Wir behaupten, daß sie ihre religiöse
Beschränktheit aufheben, sobald sie ihre weltliche Schranke
aufheben. Wir verwandeln nicht die weltlichen Fragen in

theowagte, den Göttern des Himmels zu trotzen. Die Philosophie des menschlichen

.Selbstbewußtsein' bekennt sich zu Prometheus als dem vornehmsten
Märtyrer im philosophischen Kalender und gegen alle himmlischen und
irdischen Götter.»

18 Vgl. I, 231, wo Marx Bauer zitiert: «Es gibt keine Religion mehr,
wenn es keine privilegierte Religion mehr gibt. Nehmt der Religion ihre
ausschließende Kraft, und sie existiert nicht mehr.»

19 I, 233. 20 I, 233.



A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 197

logische. Wir verwandeln die theologischen Fragen in
weltliche.» 21

Es leidet natürlich keinen Zweifel, daß Marx mit seiner
Behauptung Feuerbach so gut wie Bauer trifft. Der erstere hat
zwar auch in einem gewissen Sinne die theologische Frage in
eine «weltliche» verwandelt, aber in eine psychologische und
nicht politisch-soziologische. Es ist Marx, der nochmals eine
Reduktion vornimmt und das psychologische Phänomen der
Religion auf eine gesellschaftliche Realität zurückführt, damit
den «Historischen Materialismus» begründend. «Feuerbach
sieht... nicht, daß das ,religiöse Gemüt' selbst ein gesellschaftliches

Produkt ist und daß das abstrakte Individuum, das er
analysiert, einer bestimmten Gesellschaftsform angehört» 22, so

läßt er sich bald genug vernehmen.
Wie Karl Marx die Bedingtheit des religiösen Gemütes

durch die gesellschaftlichen Verhältnisse im vollendeten, d. h.

emanzipierten bürgerlich-liberalen Staat sich vorstellt, gibt er
wieder in seiner Schrift «Zur Judenfrage» wenigstens
andeutungsweise zu erkennen. Es finden sich dort die freilich zum
Teil recht dunklen Worte: «Wo der politische Staat seine
wahre Ausbildung erreicht hat, führt der Mensch nicht nur in
Gedanken, im Bewußtsein, sondern in der Wirklichkeit, im
Leben ein doppeltes, ein himmlisches und ein irdisches Leben,
das Leben im politischen Gemeinwesen, worin er sich als
Gemeinwesen gibt, und das Leben in der bürgerlichen Gesellschaft,

worin er als Privatmensch tätig ist, die anderen
Menschen als Mittel betrachtet, sich selbst zum Mittel herabwürdigt

und zum Spielball fremder Mächte wird.» 23 Das will doeh
wohl heißen, daß der Mensch der bürgerlichen Welt in der
Entzweiung mit sich seiher lebt. Sein Dasein spaltet sich in eine
politische Sphäre, wo er als «citoyen» (wie Marx weiter unten
sagt) dem politischen Allgemeinwillen unterliegt, und in eine
private Sphäre oder «Sphäre des Egoismus» 24, wo er als «bourgeois»

existiert, nur seinen individuellen Gelüsten lebt und die
anderen Menschen wie auch sich selbst als Mittel zum Zweck
betrachtet, was Selbstentfremdung und schmähliche Hörigkeit
bedeutet. Weil aber nach Karl Marx in der bürgerlichen Ge-

21 I, 233 f. 32 II, 5. 23 I, 237. 24 I, 239.



198 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

Seilschaft die private Sphäre mit ihrem den Menschen versklavenden

Interessenkampf die wirkliche Welt darstellt, ist der
wirkliche Mensch nicht wahr, d. h. kein auf den Allgemeinwillen

zielendes Gattungswesen, und weil, wieder nach Marx,
in der bürgerlichen Gesellschaft der Staat von der wirklichen,
eben der privaten Lebenssphäre abstrahiert, ist der wahre
Mensch nicht wirklich, d. h. keine individuelle Realität. Nach
dem allem führt daher der Mensch ein doppeltes Leben, ein
himmlisches, unwirkliches Leben im Staate und ein irdisches,
unwahres Leben in der Gesellschaft. Und deshalb verhält sich
der politische Staat ebenso spiritualistisch zur bürgerlichen
Gesellschaft wie der Himmel zur Erde.25 In anderen Worten:
Himmel und Erde, Gott und Mensch, das große Thema aller
Religion, der atheistischen so gut wie der theistischen,
widerspiegelt nur den konkreten Zwiespalt des Menschen in der
bürgerlichen Gesellschaft, wo sich der wirkliche Mensch erst in
Gestalt des egoistischen bourgeois, der wahre Mensch erst in
der Gestalt des abstrakten citoyen vorfindet, also der wahre
Mensch noch nicht der wirkliche und der wirkliche noch nicht
der wahre Mensch ist.26

Damit ist uns der Gegensatz zwischen Marx und Feuerbach

in seiner letzten Zuspitzung zu Gesicht gekommen. Beide
haben dasselbe, im Grunde idealistische Ziel vor Augen: die
Erhebung des wirklichen Menschen aus jeglicher Verfallenheit

unter «fremde Mächte» zum wahren Menschen, zum
Menschen der unbeschränkten Freiheit, ein Prozeß, der in den
Frühschriften zumeist als «menschliche Emanzipation»
bezeichnet wird.27 Während aber für Feuerbach dieses Ziel

25 I, 237. 26 Vgl. I, 254.
27 Es muß liier bemerkt werden, daß der junge Marx gelegentlieh über

den individualistischen Freiheitsbegriff des Liberalismus hinauszustreben
sucht und bisweilen überraschende Formulierungen liefert, die in die Richtung

des paulinischen Verständnisses der Freiheit (Gal. 5,13) weisen. So

z.B.: «Das Menschenrecht des Privateigentums ist also das Recht willkürlich

(à son gré), ohne Beziehung auf andere Menschen, unabhängig von der
Gesellschaft, sein Vermögen zu genießen und über dasselbe zu disponieren,
das Recht des Eigennutzes. Jene individuelle Freiheit, wie diese
Nutzanwendung derselben, bilden die Grundlage der bürgerlichen Gesellschaft. Sie
läßt jeden Menschen im anderen Menschen nicht die Verwirklichung, sondern
vielmehr die Schranke seiner Freiheit finden» (I, 249).



A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 199

nur durch eine Wandlung im religiösen Bewußtsein des
Menschen zu erreichen ist, dergestalt daß dieser im
Menschen den Gott des Menschen erkenne, sieht Karl Marx
im religiösen Bewußtsein lediglich den ideologischen
«Ausdruck» der «Spaltung zwischen dem politischen Staate und der
bürgerlichen Gesellschaft» 2\ also nichts Tatsächliches, sondern
nur die nutzlose und leere Interpretation eines Tatsächlichen.
Ob nun das religiöse Bewußtsein theistisch bestimmt ist, im
Sinn des herkömmlichen Christentums, oder atheistisch, im
Sinne Feuerbachs, das ist für Marx — wenigstens theoretisch
— völlig gleichgültig geworden, weil es sich hierbei ja nur um
verschiedene Interpretationen, nicht aber um eine radikale
Aenderung der tatsächlichen Verhältnisse handelt, wodurch
allein die «Emanzipation des Menschen» verwirklicht werden
könne. So schließt denn Marx seine «Thesen über Feuerbach»
mit dem berühmten, vielzitierten Satz: «Die Philosophen haben
die Welt nur verschieden interpretiert, es kömmt darauf an,
sie zu verändern.» 29 An die Stelle der theistischen Religion des
Christentums wie der atheistischen Religion Feuerbachs tritt
mit einem Wort die «revolutionäre Praxis» des Sozialismus.

Betrachten wir Karl Marx auf der Linie, die von Feuerbach
zum «Historischen Materialismus» führt, dann müssen wir
zugestehen, daß er einen Standort gewonnen hat, der völlig
religionslos ist. Sogar der Atheismus als negative Religion hat
für ihn jeden Sinn verloren, «denn der Atheismus ist eine
Negation Gottes und setzt durch diese Negation das Dasein des
Menschen; aber der Sozialismus als Sozialismus bedarf einer
solchen Vermittlung nicht mehr; er ist positives, nicht mehr
(wie bei Feuerbach) durch die Aufhebung der Religion
vermitteltes Selbstbewußtsein des Menschen».30 Kann man den
Autonomiegedanken noch weiter treiben, als es hier geschieht?
Jede religiöse Abhängigkeit des Menschen, auch in Gestalt
ihrer Verneinung, wird da abgewiesen, der Atheismus sogut
wie der Gottesglaube als Ausdruck der menschlichen Unfreiheit

erklärt.31 «Der Kommunismus», schreibt infolgedessen

28 I, 238. 29 II, 5. 30 I, 307 f.
31 Es sei hier vermerkt, daß auch der spätere Marx alle positiv oder

negativ religiösen «Sekten», die sich zur Aufnahme in die Internationale
meldeten, abwies. Ein T. M. C. A. (Young Men's Christian Association) wurde



200 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

Marx in seiner gewichtigen Abhandlung über «Nationalökonomie

und Philosophie», «ist die Position als Negation der
Negation, darum das wirkliche, für die nächste geschichtliche
Entwicklung notwendige Element der menschlichen Emanzipation

und Wiedergewinnung.» 32 Und das heißt eben: Solange
der Mensch dem religiösen Glauben noch irgendwelche
Bedeutung zuerkennt, sei es auch nur in dem Sinne, daß er ihn
noch der Bekämpfung wert erachtet, solange ist er immer noch
religiös befangen, also nicht wahrhaftig emanzipiert. Hat es

angesichts dieses klaren Sachverhaltes noch einen realen Sinn,
nach kryptoreligiösen Motiven in den Frühschriften von Karl
Marx zu fahnden?

Meine Darlegungen wären sehr einseitig, wenn ich sie an
diesem Punkt abbrechen und mich mit dem bisherigen, negativen

Ergebnis zufrieden geben würde. Denn wir haben bis
dahin Marx vorwiegend als Analytiker des Menschen in seiner
gesellschaftlichen Existenz betrachtet. Unter diesem Gesichtspunkt

muß er als ein Denker erscheinen, der eine von jeden
religiösen oder antireligiösen Voraussetzungen bewußt
absehende, rein wissenschaftlich sein wollende Methode der
Gesellschaftsanalyse geschaffen hat.33 Allein, dieser Marx ist
nicht der ganze Marx. Hinter dem kühlen wissenschaftlichen
Philosophen, der die Bedingungen der menschlichen Emanzipation

mit seiner neuen Methode des «Historischen Materialismus»

kritisch untersucht, steckt ein heißes, hoffnungsfreudiges
Herz, das an die kommende Erlösung des Menschen glaubt.
Es gilt nun, das gestellte Problem unter diesem Aspekt noch
weiter zu erhellen.

Ich habe bereits darzutun versucht, daß nach Marxens Sicht
der Dinge die liberale Revolution des Bürgertums, trotz der
politischen Emanzipation des Staates, die menschliche Eman-

nicht aufgenommen. Das Aufnahmegesuch einer Schweizer atheistischen
Gruppe, hinter der der Russe Bakunin stand, wurde abschlägig beschieden

(Walter Sens, a.a.O., S. 120). 32 I, 308.
33 Vgl. II, 10 f. : «Die Voraussetzungen, mit denen wir heginnen, sind

keine willkürlichen, keine Dogmen, es sind wirkliche Voraussetzungen, von
denen man nur in der Einbildung abstrahieren kann. Es sind die wirklichen
Individuen, ihre Aktion und ihre materiellen Lebensbedingungen, sowohl die
vorgefundenen wie die durch ihre eigene Aktion erzeugten. Diese
Voraussetzungen sind also auf rein empirischem Wege konstatierbar.»



A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 201

zipation in keiner Weise vollzogen hat, was sich ideologisch
vor allem in der Weiterexistenz des religiösen Glaubens und
der durch ihn bedingten theistischen oder atheistischen
Fragestellung im philosophischen Denken der Gegenwart zeige. Der
wirkliche Mensch sei in der bürgerlichen Gesellschaft noch
nicht der wahre, freie und der wahre, freie noch nicht der wirkliche

Mensch. Wie das konkret zu verstehen ist, sucht Marx
am Beispiel der Arbeitsteilung aufzuweisen.

«Die Teilung der Arbeit», so lesen wir in der «Deutschen
Ideologie», «bietet uns gleich das erste Beispiel davon dar, daß,
solange die Menschen sich in der naturwüchsigen Gesellschaft
befinden, solange also die Spaltung zwischen den besonderen
und gemeinsamen Interessen existiert, solange die Tätigkeit
also nicht freiwillig, sondern naturwüchsig geteilt ist, die
eigene Tat des Menschen ihm zu einer fremden gegenüberstehenden

Macht wird, die ihn unterjocht, statt daß er sie
beherrscht. Sowie nämlich die Arbeit verteilt zu werden anfängt,
hat jeder einen bestimmten, ausschließenden Kreis der Tätigkeit,

der ihm aufgedrängt wird, aus dem er nicht heraus
kann; er ist Jäger, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker
und muß es bleiben, wenn er nicht die Mittel zum Leben
verlieren will — während in der kommunistischen Gesellschaft,
wo jeder nicht einen ausschließlichen Kreis der Tätigkeit hat,
sondern sich in jedem beliebigen Zweige ausbilden kann, die
Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt und mir eben

dadurch möglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens

zu jagen, nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu
treiben, auch das Essen zu kritisieren, ohne je Jäger, Fischer
oder Hirt oder Kritiker zu werden, wie ich gerade Lust habe.
Dieses Sichfestsetzen der sozialen Tätigkeit, diese Konsolidation

unseres eigenen Produkts zu einer sachlichen Gewalt,
die unserer Kontrolle entwächst, unsere Erwartungen
durchkreuzt, unsere Berechnungen zunichte macht, ist eines der
Hauptmomente in der bisherigen geschichtlichen Entwicklung.»

34

Diesem Zitat kommt für die Abklärung unseres Problems
eine entscheidende Bedeutung zu. Nicht nur etwa deshalb, weil
es von der kommunistischen Gesellschaft ein utopisch-para-

34 11,25.



202 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

diesisches, dem Glauben und nicht der wissenschaftlichen
Erfahrung zugeordnetes Bild entwirft, sondern noch weit mehr
der Beschreibung der Existenz des Menschen wegen, wie sie
Marx in der «naturwüchsigen Gesellschaft» festzustellen weiß,
und wie er sie in der «kommunistischen Gesellschaft» sieht.
.Wenden wir uns zunächst der Existenz des Menschen in der
«naturwüchsigen Gesellschaft» zu!

Unter der «naturwüchsigen Gesellschaft» versteht Karl
Marx, wie der vorhin angeführte Passus deutlich zu erkennen
gibt, die Gesellschaft, die «in der bisherigen geschichtlichen
Entwicklung» geworden ist. Die seltsame Ausdrucksweise darf
uns indessen nicht dazu verleiten, sie als eine objektive
Naturordnung aufzufassen. Im Gegenteil, ihre «naturwüchsigen
Voraussetzungen» werden an einer andern wichtigen Stelle
ausdrücklich als «Geschöpfe des bisherigen Menschen» bezeichnet.

35 Die naturwüchsige Gesellschaft ist somit die bisherige
Gesellschaft und als bisherige Gesellschaft Tat des Menschen.

Dieses Ergebnis mag auf den ersten Blick erstaunen; denn
es zeigt, was völlig unmarxistisch, sondern eher existentia-
listisch klingt, daß die bisherige, d. h. die wirkliche Gesellschaft

des wirklichen Menschen Tat des Menschen ist, und
nicht umgekehrt, wie der Vulgärmarxismus mit seinem platten
Materialismus annimmt. Wenn irgendwo, so ist jedoch hier der
Ort, sich des gelegentlichen Ausspruchs Marxens zu erinnern:
«Quant à moi, je ne suis pas marxiste.» Der sozialistische
Kronphilosoph rechnet nämlich in seinen aufschlußreichen
«Thesen über Feuerbach» mit diesem platten, «bisherigen
Materialismus» auf schärfste Weise ab, indem er ihm entgegenhält,

daß er die sinnliche Wirklichkeit «nur unter der Form
des Objekts oder der Anschauung begreife, nicht aber als
sinnlich-menschliche Tätigkeit», nicht als menschliche «Praxis».

36 An diesem Punkt kommt unverkennbar ein idealistisches

Motiv zum Vorschein, weil es in der Konsequenz der
Marxschen Kritik am bisherigen Materialismus liegt, daß der
Mensch zum Subjekt der natürlichen Gegebenheiten und ihrer
Geschichte wird, freilich nicht als abstrakter denkender Geist,
jedoch als konkrete schaffende Existenz. Das gerade will Marx

35 II, 63. 36 II, 3.



A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 203

in letzter Zuspitzung zum Ausdruck bringen, wenn er in
seiner Studie «Nationalökonomie und Philosophie» erklärt, die
ganze sogenannte Weltgeschichte sei «nichts anderes als die
Erzeugung des Menschen durch die menschliche Arbeit, als
das Werden der Natur für den Menschen».37 Wohl ist der
Mensch ein Produkt der Arbeit bzw. der sich in ihr entfaltenden

Produktivkräfte der Gesellschaft, allein es ist die Arbeit
des Menschen, die den Menschen schafft. Und das bedeutet kurz
zusammengefaßt: Der Mensch ist sein eigener Schöpfer, die
«naturwüchsige Gesellschaft», in der er lebt, sein eigenes
Geschöpf.

Von hier aus gesehen, erhebt die im Grunde titanische
Theorie des historischen Materialismus den Menschen auf den
höchsten Thron Gottes. Der Mensch ist sein eigener Schöpfer.
Aber er ist ein unglückseliger Schöpfer. Denn das Geschöpf,
das er geschaffen, trägt nicht sein Ebenbild. Es ist nicht ein
wahrhaft freies, autonomes Subjekt, sondern das unfreie,
geknechtete Objekt der naturwüchsigen, aus ihm selbst
hervorgegangenen Oekonomik. «Solange die Menschen sich in der
naturwüchsigen Gesellschaft befinden», haben wir vorhin
gehört, wird «die eigene Tat des Menschen zu einer ihm fremden
gegenüberstehenden Macht, die ihn unterjocht, statt daß er sie
beherrscht.» Seine eigene soziale Tätigkeit, sein eigenes Produkt
konsolidiert sich zu einer «sachlichen Gewalt», die seiner
Kontrolle entwächst, seine Erwartungen durchkreuzt und alle
Berechnungen zunichte macht. Und darin kann man doch nur das

Eingeständnis sehen, daß der Mensch nicht den wahren
Menschen schaffe, daß der Mensch als wirkliche, konkrete Existenz,
wie Marx in seiner Sprache sagt, «sich selbst entfremdet», oder
wie die Bibel sagen würde, der Macht der Sünde verfallen sei.

Damit sind wir auf ein erstes echtes kryptoreligiöses Motiv
gestoßen. Marxens Auffassung von der Existenz des Menschen
in der naturwüchsigen Gesellschaft erinnert in manchen
Momenten deutlich an neutestamentliche, insbesondere paulinische
Vorstellungen. Hier wie dort ist der Mensch den oîpxovreç

Toû aîiîivoç toutou (1. Kor. 2, 6. 8) unterworfen; hier wie dort sind
die Mächte dieser Welt, die sachlichen Gewalten der bisherigen

37 I, 307.



204 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

Gesellschaft, kein «pures Verhängnis über Menschheit und
Mensch», sondern «aus ihnen selbst» hervorgewachsen, wie
Rudolf Bultmann im Blick auf Paulus sagt.38 Und hier wie
dort steht der gegenwärtige Mensch in einer eschatologischen
Situation; denn der Marxsche Begriff der «bisherigen
Gesellschaft», wie er besonders eindrücklich zu Beginn des
«Kommunistischen Manifestes» auftrittso, zielt sogut auf eine end-
zeitlich-vergehende Realität wie der Paulinische Begriff des

atùjv oûtoç. Bei beiden findet sich demnach eine analoge Struktur

der «naturgewachsenen» menschlichen Existenz in dieser,
dem Ende entgegengehenden Welt. Worin freilich beide
entscheidend divergieren, so daß man sie nicht eigentlich
zusammenstellen kann, das ist die qualitative Bestimmung der dpxn,
die über den Menschen «dieser Welt» Gewalt bekommen hat:
Bei Paulus ist sie gegengöttlich, bei Marx natürlich
gegenmenschlich, weil ja im originalen System des «Historischen
Materialismus» an die Stelle Gottes die schöpferische, sich
selbst erzeugende Potenz des Menschen tritt. Und darum heißt
beim einen Gottentfremdung, was beim andern Selbstentfremdung

heißt, beides bedeutet aber den Inbegriff der menschlichen

Verlorenheit, das, was die Bibel Sünde nennt.
Der «bisherigen Gesellschaft», in der sich das Elend der

Selbstentfremdung des Menschen ereignet, steht die «kommunistische

Gesellschaft» gegenüber, die erst die Selbstgewinnung
des Menschen und damit seine Befreiung von den «fremden
Mächten» bringt. Sie ist also der neue Aion, in der die Sünde
nicht mehr herrscht, in der die Spaltung zwischen den besonderen

und gemeinsamen Interessen, die Ursache aller
Selbstentfremdung, aufgehoben ist, weil dort der alte Adam den

neuen Adam, der wirkliche Mensch den wahren Menschen
angezogen oder, wie sich Marx in seiner esoterischen Sprache
ausdrückt, der in seiner Konkretheit «individuelle Mensch den
abstrakten Staatsbürger» in sich zurückgenommen hat «und
als individueller Mensch in seinem empirischen Leben, in seiner

individuellen Arbeit, in seinen individuellen Verhältnissen

38 Rudolf Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes, Tübingen 1948,
S. 252.

39 II, 575: «Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft ist die
Geschichte von Klassenkämpfen.»



A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 205

Gattungswesen geworden ist», also die gesellschaftliche Kraft
nicht mehr als «fremde Mächte» von sich trennt, sondern sie,
als seine eigenen Kräfte erkennend, sich selber unterwirft.40
Und so wird der Mensch nicht mehr Knecht, sondern Herr
seiner Arbeit sein; er wird in der kommunistischen Gesellschaft,

was sich heute freilich wie ein blutiger Witz ausnimmt,
morgens jagen, nachmittags fischen, abends Viehzucht treiben,
wie er gerade Lust hat. Es hält nicht schwer, in diesem, von
Marx erschauten paradiesischen Zustand ein Stück säkularisiertes

Reich Gottes zu erkennen, worin wir auf ein weiteres,
im späteren Marxismus sehr wirkungskräftiges religiöses Motiv

gestoßen sind.
Es erhebt sich nun zum Schlüsse noch die Frage, wie sich

der junge Marx die Verwirklichung der kommunistischen
Gesellschaft, den Vollzug der menschlichen Emanzipation, also
das Kommen des neuen Aions denke, als Tat des Menschen
oder nicht? Das entscheidende Moment in dem wunderbaren
Sprung aus der Welt der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit

liegt nach den Frühschriften, wie neben vielen andern die
nachfolgende Stelle zeigt, «in der Bildung einer Klasse mit
radikalen Ketten, einer Klasse der bürgerlichen Gesellschaft,
welche keine Klasse der bürgerlichen Gesellschaft ist, eines
Standes, welcher die Auflösung aller Stände ist, einer Sphäre,
welche einen universellen Charakter durch ihre universellen
Leiden besitzt und kein besonderes Recht in Anspruch nimmt,
weil kein besonderes Unrecht, sondern das Unrecht schlechthin

an ihr verübt wird,. welche mit einem Wort der völlige
Verlust des Menschen ist, also nur durch die völlige
Wiedergewinnung des Menschen sich selbst gewinnen kann. Diese
Auflösung der Gesellschaft (und damit Wegbahnung der
neuen) ist das Proletariat».41

Man könnte in der Aussage dieses Zitates einen Widerspruch

zu den bisher gewonnenen Ergebnissen erblicken.
Sahen wir doch, daß in der jetzigen, naturwüchsigen, bürgerlichen

Gesellschaft sich jede Tat des Menschen in eine fremde,
ihn beherrschende und knechtende Macht verkehren muß. Wie
sollte da das Proletariat zu einer befreienden, die bisherige,
menschenknechtende Gesellschaft auflösenden und überwin-

40 I, 255. 11 I, 278 f.



206 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive irt den Frühschriften von Karl Marx

denden Tat befähigt sein? Diese Frage stellen, heißt jedoch
den Charakter des Proletariates als einer einzigartigen Klasse,
wie Marx es sieht, radikal verkennen. Es wäre tatsächlich zu
dieser Tat unfähig, wenn es noch entscheidend dem alten Aion
verfallen wäre. Es vermag jedoch diese Tat zu leisten, weil es
bereits in der Welt des neuen Aions und seiner Freiheit steht,
weil es, der Totalität seiner Leiden wegen, keine besonderen
Klasseninteressen mehr durchzusetzen, sondern allein noch
auf die Gerechtigkeit schlechthin plädieren kann, weil also in
ihm bereits der neue Mensch hervortritt, der Mensch, in
welchem sich die Individual- und Allgemeininteressen einen.

Nun ist selbstverständlich das Proletariat auch eine Klasse
innerhalb der alten verfallenden Welt, aber — wie wir vorhin
vernommen haben — in einem höchst paradoxalen Sinn. Es ist
«eine Klasse der bürgerlichen Gesellschaft, welche keine Klasse

der bürgerlichen Gesellschaft ist». Was dieses Wort
besagen will, mag ein überaus interessanter Passus aus der
bedeutsamen Schrift «Die Heilige Familie» zeigen. Wir lesen
dort: «Die besitzende Klasse und die Klasse des Proletariates
stellen dieselbe menschliche Selbstentfremdung dar.» Das heißt
natürlich, daß «Bourgeois» und «Proletarier» in gleicher Weise

den «Mächten» und «Gewalten» der bisherigen Gesellschaft
verfallen sind. «Aber», so fährt jetzt die fragliche Stelle
überraschenderweise fort, «die erste Klasse fühlt sich in dieser
Selbstentfremdung wohl und bestätigt, weiß die Entfremdung
als ihre eigene Macht, und besitzt in ihr den Schein einer
menschlichen Existenz; die Zweite fühlt sich in der Entfremdung

vernichtet, erblickt in ihr die Ohnmacht und Unwirklich-
keit einer unmenschlichen Existenz. Sie ist, um einen
Ausdruck Hegels zu gebrauchen, in der Verworfenheit die
Empörung über diese Verworfenheit...»12 Es gibt also zwei
grundverschiedene Kategorien von Menschen in der verfallenden

bürgerlichen Welt: Proletarier, die sich in der
Selbstentfremdung, in der Sünde vernichtet fühlen, sich über die
Verworfenheit des alten Aions empören und gerade dadurch schon
von der Gewalt des neuen Aions ergriffen sind. Und
NichtProletarier, denen das Gefühl ihrer Verworfenheit vollkommen

fehlt, weil sie sich in ihr wohl fühlen, dafür aber auch
42 1, 376 f.



A. Rich, Die kryptoreiigiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx 207

in ihrer Verstocktheit den Untergang der vergehenden Gesellschaft

teilen. So ist das Proletariat wohl eine Klasse der
bürgerlichen Gesellschaft, weil es in deren «Verworfenheit»
verstrickt ist, und doch keine Klasse der bürgerlichen Gesellschaft,

da es diese Verworfenheit nicht mehr erträgt und sich
— so darf man jetzt wohl sagen — als erwählt erweist.

Das auserwählte Proletariat, wie es das gläubige Herz
Marxens sieht, deckt sich natürlich keineswegs mit der
geschichtlich-empirischen Arbeiterklasse, die ja auch, und zwar
kraftvoll, ihre Sonderinteressen vertreten und sich in der
dadurch bedingten Entfremdung vom wahren gattungsmäßigen
Menschen wohl und bestätigt fühlen kann, also die revolutionäre

Haltung vermissen läßt. Marx selber weist auf diese
notwendige Unterscheidung hin, wenn er im «Kommunistischen
Manifest» von einem «Lumpenproletariat» redet, dem das
proletarische Klassengefühl oder Klassenbewußtsein im oben
beschriebenen Sinne fehle, das «seiner ganzen Lebenslage» nach
bereitwilliger sei, «sich zu reaktionären Umtrieben erkaufen
zu lassen», als eine revolutionäre Haltung auf sich zu nehmen,
und deshalb nichts anderes darstelle als die «passive Verfaulung

der untersten Schichten der alten Gesellschaft».43 Das
echt proletarische Bewußtsein läßt sich somit nicht einfach
aus der ökonomischen Situation erklären, denn diese ist beim
Lumpenproleten keine andere als beim wahren Proletarier. Es
gehört überhaupt nicht dem Bereich des Naturwüchsigen an.
«Das Proletariat», sagt Marx höchst folgerichtig, «beginnt erst
durch die hereinbrechende industrielle Bewegung..., denn
nicht die naturwüchsig entstandene, sondern die künstlich
produzierte Armut... bildet das Proletariat, obgleich allmählich

auch die naturwüchsige Armut in seine Reihen tritt.» 44 Ist
hier nicht mit Händen zu greifen, daß das Proletariat zwar in
der bisherigen, naturwüchsigen Gesellschaft existiert, aber sein
.Werden nicht ihr, sondern eben der «künstlich produzierten
Armut» dankt, die erst hereinbrach, als die Zeit erfüllet war,
und deshalb bereits dem eschatologischen Heilsgeschehen
angehört, das dem alten Aion ein Ende setzen und den neuen
Aion bringen wird?

43 II, 586 f. 44 I, 279.



208 A. Rich, Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

So habe ich von einer neuen Seite dargetan, daß wir im
Proletariat das auserwählte eschatologisch-messianische Volk
des kommunistischen Reiches zu sehen haben, das schließlich
auch die «naturwüchsige Armut» wie die proletarisierten
Schichten des Bürgertums in seine Reihen aufnehmen kann 45,

aber grundsätzlich doch nicht der bisherigen Gesellschaft
angehört. In seinem Aufbruch erlöst daher nicht der «bisherige
Mensch» die «bisherige Gesellschaft», indem er heroisch das
Ideal der kommunistischen Gesellschaftsordnung verwirklicht;
im Aufbruch des Proletariates ereignet sich vielmehr, nach
dem Glauben des jungen Marx, das endzeitliche Heilsgeschehen,

das allein die Erlösung und mit ihr die vollendete
Emanzipation des Menschen bringen wird. «Der Kommunismus», so
heißt es darum in einer seiner wichtigsten Schriften, «ist für
uns nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll, ein Ideal,
wonach die Wirklichkeit sich zu richten habe. Wir nennen
Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen
Zustand aufhebt.» 46 Man möchte dieses letzte kryptoreligiöse
Motiv, das wir in den Frühschriften Marxens freilegen, in den
Satz zusammenfassen: Der Kommunismus ist nicht Gesetzestat
des bisherigen Menschen, er ist das den Menschen revolutionierende

Ereignis der Gnade.
Ich bin damit am Ende meiner Darlegungen angelangt. Sie

ergaben, daß sich nicht nur kryptoreligiöse, sondern sogar
kryptobihlische Motive in den Frühschriften von Karl Marx
auffinden lassen. Bihelnahe ist das Verständnis der Existenz
des wirklichen Menschen in «dieser Welt» als ein der
Selbstentfremdung, d. h. der Sünde verfallenes Geschöpf, bibelnahe
die radikale Einsicht in die Verfallenheit aller bisherigen
Gesellschaft, und bibelnahe die Erkenntnis, daß die Rettung nur
vom Retter und nicht von dem zu Rettenden ausgehen kann,
alles Wahrheiten von bedeutendem Gewicht. Ich will aber
damit in keiner Weise Marx in einen unbewußten oder gar
heimlichen Christen umdeuten. Denn das ist er, trotz der
festgestellten «Wahrheiten», nicht gewesen und wollte es auch nicht
sein. Pascal sagt einmal, daß man sich sogar aus der Wahrheit
einen Götzen machen könne; denn die Wahrheit außerhalb der

45 II, 586. 46 II, 25.



W. Völker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 209

Gottesliebe sei nicht Gott, sondern nur ein Bild, und zwar ein
Götzenbild.47 Marxens kryptobiblische «Wahrheiten» stehen
außerhalb der Liebe Gottes, die sich in Jesus Christus
handelnd offenbart. Sie stehen in sich selber, in einem völlig
autonomen Bezug. Und darum mußten sie zu Götzen werden.
Schon beim älteren Marx, vom eigentlichen Marxismus
modernster Prägung ganz zu schweigen, verkehrt sich die
Einsicht in die Verfallenheit aller bisherigen Gesellschaft in einen
gnadenlosen Haß gegen dieselbe, die Einsicht, daß die Rettung
nur vom Retter ausgehen könne, in eine Apotheose der
Kommunistischen Partei, und wenn ich zaghaft den Kommunismus
im Sinne des jungen Marx als ein Gnadengeschehen zu
umschreiben suchte, so muß gleich beigefügt werden, daß schon
in den Frühschriften, ganz besonders im «Kommunistischen
Manifest», das Heilsgeschehen in einen öden Geschichtsdeterminismus

sich verflüchtigt. Die kryptoreligiösen Motive weisen
in den Werken Marxens nicht auf die Welt der Bibel, sie
weisen vielmehr auf die Welt der kommunistischen
Pseudoreligion. Aber mit dieser Feststellung ist es nicht getan. Was
wäre geschehen, wenn Karl Marx seine «Wahrheiten» innerhalb

der Offenbarung Gottes in Jesus Christus erschaut hätte?
Und ist es nicht das, was heute geschehen müßte?

Schaffhausen. Arthur Rieh.

Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker.
Vortrag in der Universität Mainz am 7. Mai 1951.

Vorbemerkung. Zur Erinnerung an den hundertsten Geburtstag des

groben Theologen A. von Harnack veranstalteten das Kirchengeschichtliche
Seminar der Evangelisch-Theologischen Fakultät und das Kunstgeschichtliche

Institut an der Johannes-Gutenberg-Universität zu Mainz am 7. Mai
1951 eine Gedächtnisfeier. Es sprachen Prof. W. Völker («Adolf von
Harnack als Kirchenhistoriker») und Prof. F.Gerke («Militia Christi»). Erste-
rer Vortrag wird in etwas erweiterter Form und mit einigen Quellennachweisen

versehen im folgenden zum Abdruck gebracht.

Am 7. Mai 1851 ist A. von Harnack in Dorpat geboren als
Sohn des Theologie-Professors Theodosius Harnack, des
bekannten Luther-Forschers, dessen bedeutende Monographie

47 Frg. 582 (Ed. Brunschvieg).

14


	Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

