Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 3

Artikel: Die kryptoreligiosen Motive in den Friihschriften von Karl Marx
Autor: Rich, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877491

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877491
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

192 A. Rich, Die kryptoreligisen Motive in den Friithschriften von Karl Marx

Die kryptoreligiosen Motive in den Friihschriften
von Karl Marx.

Probevorlesung vor der Theologischen Fakultdt der Universitit
Ziirich am 4. Mai 1951.

Die Frage nach den <kryptoreligiosen Motiven in den Friih-
schriften von Karl Marx>» darf nicht verwechselt werden mit der
Frage nach der theologischen Bedeutsamkeit der Marxschen
Kritik des Kapitalismus und der biirgerlichen Gesellschaft. Daf}
das Schrifttum Marxens theologisch bedeutsam ist, steht heute
wohl auller Zweifel. * Dal hinter seiner Konzeption vom «wis-
senschaftlichen Sozialismus» religiose Motive verborgen liegen
sollen, dies jedoch ist immer noch eine kontroverse Frage.?
Karl Marx selber wiirde eine derartize Behauptung mit dem
ihm eigenen bissigen Spott zerpfliicken, und es bleibt eine fatale
Sache, wenn das Urteil des kritischen Forschers mit dem
Selbstzeugnis der Personlichkeit, die er beleuchten will, im
Widerspruch steht. Jedenfalls mufl das gestellte Problem mit
groBer Sorgfalt und in einem moglichst weiten Rahmen ange-
gangen werden. ,

Ks ist selbstredend in der knappen, mir zur Verfiigung ste-
henden Zeit unmoglich, auf die religiose Entwicklung Marxens
niher einzutreten.® Ich mull mich vielmehr mit dem Hin-

1 Tch verweise hier, neben dem Schrifttum von Nikolaj Berdjajew, vor
allem auf Leonhard Ragaz, Von Christus zu Marx — Von Marx zu Christus,
Wernigerode 1929, insbes. S. 49 ff.; Karl Barth, Kirchliche Dogmatik, 111/2,
Zollikon-Ziirich 1948, S. 460 ff.; Fritz Lieb, Die marxistische Idee im Lichte
des Evangeliums, Schweizer Rundschau, Mai 1948, S. 211 ff.

2 Wihrend z. B. Fritz Gerlich, Der Kommunismus als Lehre vom tau-
sendjihrigen Reich, Miinchen 1920, S. 266, und Nikolaj Berdjajew, Wahrheit
und Liige des Kommunismus, Luzern 1943, S. 20, von einem <«chiliastischen
Materialismus», bzw. von einer «messianischen Hoffnung» bei Karl Marx
reden, verneint Walter Sens in seinem sehr aufschlufireichen Werk, «Karl
Marx. Seine irreligiose Entwicklung und antichristliche Einstellung», Halle
1935, S. 135, jede religitse Bezogenheit des originalen Marxismus: «Der reli-
gionslose Marx wollte nie eine marxistische Heilsreligion. Der Karl Marx
der Geschichte ist nicht der Grund der marxistischen Religion Lenins.»

¥ Diese ist in der oben angefiihrten Darstellung von Walter Sens aus-
gezeichnet dargestellt. Vortreffliche Dienste leistet auch die 1935 im selben
Verlag erschienene Untersuchung von Reinhart Seeger, Friedrich Engels,
die religiose Entwicklung des Spiitpietisten und Friihsozialisten.



A. Rich, Die kryptoreligiosen Motive in den Friihschriften von Karl Marx 193

weis begniigen, dall der geistige Vater des modernen Sozialis-
mus in der milden Atmosphére eines aufgeklirten Christentums
humanistisch-stoischen Gepriges aufgewachsen ist, wihrend
seiner Berliner Studienzeit (1836—1841) in den Bannkreis der
linkshegelianischen Kritik geriet und sich — vor allem unter
dem Einflufl Bruno Bauers — fiir die aktuellen theologischen
Probleme brennend interessierte, bis er das Wesen des Chri-
stentums mit den Augen Ludwig Feuerbachs betrachten lernte
und den, wie er anfinglich meinte, «<wahren Ueberwinder der
alten Philosophie» * noch iiberbietend, allen religiosen Vorstel-
lungen, den atheistischen so gut wie den theistischen, jeden
Realititsgehalt absprach. Nur die letzte Phase der religiGsen
oder, besser noch, areligiosen Entwicklung von Karl Marx ist
fiir das Verstindnis unserer Frage von Bedeutung.
Feuerbachs illusionistische Religionstheorie erblickt in der
Vorstellung Gottes «das offenbare Innere, das ausgesprochene
Selbst des Menschen» ®, aber <angeschaut als héchste Wahr-
heit> ¢ und infolgedessen als schlechthinnige Vollkommenheit.
«Religiony ist darum nichts anderes als «die feierliche Enthiil-
lung der verborgenen Schiitze des Menschen».” Und so lehrt
denn der ehemalige Schiiler und nunmehrige Antipode Hegels,
«dafl der Inhalt und Gegenstand der Religion ein durchaus
menschlichery, «daf das Geheimnis der Theologie die Anthro-
pologie, des gottlichen Wesens das menschliche Weseny sei. ®
Mit dieser psychologisierenden Deutung der Religion, die
im Christentum nur ihre vollendete Gestalt erlange, verbindet
sich bei Feuerbach eine in ihrer Radikalitit bis dahin noch nie
erlebte Kritik, die alle Religion auflésen und zugleich erfiillen
will. Weil die Religion nicht das Bewulitsein von der Mensch-
lichkeit ihres Inhalts habe, setze sie sich dem Menschlichen
(als gottliche Macht) entgegen. ® Da sie aber selbst zum Wesen
des Menschlichen gehore, filhre ihre Objektivierung zur Ent-

4 Karl Marx, Der historische Materialismus (Die Friihschriften), 2 Bde,,
Kroner, Leipzig 1932, 1, 310. Alle weiteren Marxzitate, die nur unter Angabe
der Band- und Seitenzahl angefiithrt werden, beziehen sich auf diese Aus-
gabe.

5 Ludwig Feuerbach, Das Wesen des Christentums, Kroéner, Leipzig

1923, S. 40.
¢ Aa0.,8S.47. 7 AaO, S. 40. ® Aa.O, 8. 303. ® A.a.0, S. 303,

13



194 A. Rich, Die kryptoreligisen Motive in den Friihschriften von Karl Marx

zweiung des Menschen mit sich selbst. *° Statt in Gott sein eige-
nes, verklirtes Wesen zu begreifen, freilich abgesondert von
den Schranken des individuellen, d.h. wirklichen, leiblichen
Lebens **, verehre er in ihm ein allméchtiges, unbeschrinktes,
personliches Gegeniiber, auf das er alle Hoheit der mensch-
lichen Wiirde iibertrage, sich selbst aber erniedrige und seiner
souverdnen Selbstindigkeit entkleide 2, ein Prozel, den Feuer-
bach als «Selbstentfremdung des Menschen»y zu beschreiben
liebt. : :

Es versteht sich, dafl in dieser Sicht der Dinge der christ-
liche Glaube mit seinem theistischen Gottesverstindnis als
Verneinung des Menschen und damit als unhumane Lebens-
auffassung gedeutet werden mufl. Solange der Mensch im Gott-
lichen nicht eine ideale Spiegelung seiner eigenen Innerlichkeit
erkennt, solange wird er vor diesem Gottlichen seine Knie
beugen und solange wird auch seine Existenz nur die eines
devoten Knechtes sein. Deshalb glaubt Feuerbach, der Wiirde
des Menschen wegen, das Dasein Gottes als wirklicher, abso-
luter, nicht selbst bedingter, sondern den Menschen bedingen-
der Person verneinen zu miissen. Und er glaubt dabei, zwar
nicht mit den theologischen.Lehren, aber um so mehr mit dem
innersten Wesen des Christentums in Uebereinstimmung zu
stehen, iiberzeugt, «daB der Atheismus das Geheimnis der
Religion selbst ist, daBl die Religion in ihrem wahren Wesen
an nichts anderes glaubt als an die Wahrheit und Gottheit
des menschlichen Wesens». **

Wie schon angedeutet, hat sich der junge Marx seit 1841/42
die Feuerbachsche Religionskritik zu eigen gemacht und ihr
epochale Bedeutung zuerkannt.* Neigte er noch kurz zuvor
einem David Friedrich Straufll und dem zunéchst auf der He-
gelschen Rechten stehenden Bruno Bauer zu, so weill er jetzt
den spekulativen Philosophen und Theologen nur den Rat zu

10 A a0, S. 280: <Der Glaube entzweit den Menschen im Inneren mit
gich selbst, folglich auch im Aeulleren» usw.

1 Aa.0, S, 41 12 A.a.0., S.56.

13 A.a.0., S.16. Vgl. auch S.19: «Indem ich die Theologie zur Anthro-
pologie erniedrige, erhebe ich vielmehr die Anthropologie zur Theologie,
gleichwie das Christentum, indem es Gott zum Menschen erniedrigt, den
Menschen zu Gott machtey usw, 1 Vel 1, 310.



A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von Karl Marx 195

geben: <Es gibt keinen anderen Weg fiir euch zur Wahrheit
und Freiheit als durch den Feuer-Bach. Der Feuerbach ist das
Purgatorium der Gegenwart.» ** Hinter die kritische Position
dieses anthropozentrischen Philosophen ist Karl Marx nie
mehr zuriickgegangen. Sie bleibt der eigentliche Ausgangs-
punkt, aber nur der Ausgangspunkt seines eigenen, bald genug
in neue Rdume vorstoflenden Denkens.

Lassen Sie mich das soeben Gesagte durch ein wegleitendes
Zitat verdeutlichen, das aus dem Aufsatz Marxens «Zur Kritik
der Hegelschen Rechtsphilosophie» vom Jahre 1843 stammt. Es
heifit dort gleich am Anfang: «Das Fundament der irreligiosen
Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die Religion macht
nicht den Menschen. Und zwar ist die Religion das Selbstbe-
wulitsein und das Selbstgefiihl des Menschen, der sich selbst
entweder noch nicht erworben oder schon wieder verloren hat.
Aber der Mensch, das ist kein abstraktes, auller der Welt hok-
kendes Wesen. Der Mensch, das ist die Welt des Menschen,
Staat, Sozietit. Dieser Staat, diese Sozietit produzieren die
Religion, ein verkehrtes Weltbewulitsein, weil sie eine ver-
kehrte Welt sind.» ®

Der Zusammenhang der angefiihrten Worte mit der Feuer-
bachschen Religionskritik liegt natiirlich klar zutage. Auch
Marx reduziert die religiose Wirklichkeit auf eine anthropo-
logische Realitéit. Auch fiir ihn ist alle Religion nur Ausdruck
eines Mangels, das Selbstbewulitsein und das Selbstgefiihl des
Menschen, der sich selbst nicht realisiert hat und darum sein
wahres (doch unrealisiertes) Selbst als Gegenstand einer trau-
merischen und devoten Sehnsucht auller sich verlegt. Und wie
bei Feuerbach lebt denn auch der Atheismus Marxens genuin
vom Ideal des villig autonomen Menschen, der letztlich keinen
anderen Herrn als sich selber anerkennen will. ¥ Allein, auch

15 Aus «Luther als Schiedsrichter zwischen Straull und Feuerbach» in:
Anekdota zur neuesten deutschen Philosophie und Publizistik.. ., hrsg. von
Arnold Ruge, Ziirich und Winterthur 1843, 11, S. 208. Abgedruckt bei Walter
Sens a.a.0., S. 44. 16 T 263 1.

17 Vgl. hierzu Karl Lowith, Von Hegel bis Nietzsche, Europa-Verlag,
Ziirich/New York 1941, S. 131 f.: «Dieses atheistische Motiv des ,Materialis-
mus’ von Marx kommt schon im Thema seiner Dissertation iiber zwei antike
Atheisten und Materialisten zum Ausdruck. Epikur gilt ihm als der gréfite
griechische Aufklidrer, der als erster unter den sterblichen Menschen es

13*



196 A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von Karl Marx

der entscheidende Schritt iiber Feuerbach hinaus ist hier be-
reits getan: Nicht mehr der Mensch schlechthin als allgemeines,
aus sich selbst verstandenes Wesen produziert das Phéinomen
der Religion, sondern der konkrete Mensch, wie er bestimmt ist
durch sein Leben in Staat und Sozietét.

Wir haben diese letztere These Marxens niher zu entfalten,
weil sie schon in nuce seine Stellung zur Religion und ihrer
zeitgenossischen Kritik enthélt. Einigermallen greifbar begeg-
net sie zum ersten Male in der sehr instruktiven, gegen Bruno
Bauer gerichteten Schrift «Zur Judenfrage» aus dem Jahre
1843. Marx opponiert dort in aller Schérfe der Behauptung des
Bonner Privatdozenten der Theologie, daf die politische Eman-
zipation, wie sie sich im modernen Staat vollziehe, bereits die
Entmachtung der Religion und damit deren Aufhebung be-
deute. *®* In den Vereinigten Staaten, dem «Lande der vollende-
ten politischen Emanzipationy, finde sich nicht nur die Exi-
stenz, sondern (sogar) die lebensfrische, die lebenskriftige
Existenz der Religion.*® Und dies beweise, «dall das Dasein
der Religion der Vollendung des Staates nicht widerspricht»,
wie Bauer meint. ** Aus diesem Argument zieht nun Marx die
iiberraschende Folgerung: «Da das Dasein der Religion das
Dasein eines Mangels ist, so kann die Quelle dieses Mangels
nur noch im Wesen des Staates selbst gesucht werden. Die
Religion gilt uns nicht mehr als Grund, sondern als das Phii-
nomen der weltlichen Beschrinktheit. Wir erkliren daher die
religiése Befangenheit der freien Staatsbiirger aus ihrer welt-
lichen Befangenheit. Wir behaupten nicht, dafl sie ihre reli-
giose Beschrinktheit aufheben, sobald sie ihre weltliche
Schranke aufheben. Wir behaupten, dall sie ihre religiose Be-
schranktheit aufheben, sobald sie ihre weltliche Schranke auf-
heben. Wir verwandeln nicht die weltlichen Fragen in theo-

wagte, den Gottern des Himmels zu trotzen. Die Philosophie des menschli-
chen ,SelbstbewuBltsein’ bekennt sich zu Prometheus als dem vornehmsten
Mirtyrer im philosophischen Kalender und gegen alle himmlischen und irdi-
schen Gotter.»

18 Vegl. I, 231, wo Marx Bauer zitiert: «s gibt keine Religion mehr,
wenn es keine privilegierte Religion mehr gibt. Nehmt der Religion ihre aus-
schlieBende Kraft, und sie existiert nicht mehr.»

12T, 283, 2], 233



A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von Karl Marx 197

logische. Wir verwandeln die theologischen Fragen in welt-
liche.»

Es leidet natiirlich keinen Zweifel, dafl Marx mit seiner
Behauptung Feuerbach so gut wie Bauer trifft. Der erstere hat
zwar auch in einem gewissen Sinne die theologische Frage in
eine «weltlichey verwandelt, aber in eine psychologische und
nicht politisch-soziologische. Eg ist Marx, der nochmals eine
Reduktion vornimmt und das psychologische Phéinomen der
Religion auf eine gesellschaftliche Realitit zuriickfithrt, damit
den «Historischen Materialismusy begriindend. «Feuerbach
sieht ... nicht, daB das ,religitse Gemiit’ selbst ein gesellschaft-
liches Produkt ist und dal das abstrakte Individuum, das er
analysiert, einer bestimmten Gesellschaftsform angehort» **, so
140t er sich bald genug vernehmen.

Wie Karl Marx die Bedingtheit des religiésen Gemiites
durch die gesellschaftlichen Verhéltnisse im vollendeten, d. h.
emanzipierten biirgerlich-liberalen Staat sich vorstellt, gibt er
wieder in seiner Schrift «Zur Judenfragey wenigstens andeu-
tungsweise zu erkennen. Es finden sich dort die freilich zum
Teil recht dunklen Worte: «Wo der politische Staat seine
wahre Ausbildung erreicht hat, fiihrt der Mensch nicht nur in
Gedanken, im Bewulitsein, sondern in der Wirklichkeif, im
Leben ein doppeltes, ein himmlisches und ein irdisches Leben,
das Leben im politischen Gemeinwesen, worin er sich als Ge-
meinwesen gibt, und das Leben in der biirgerlichen Gesell-
schaft, worin er als Privatmensch titig ist, die anderen Men-
schen als Mittel betrachtet, sich selbst zum Mittel herabwiir-
digt und zum Spielball fremder Méchte wird.» ** Das will doch
wohl heiflen, dafl der Mensch der biirgerlichen Welt in der Ent-
zweiung mit sich selber lebt. Sein Dasein spaltet sich in eine
politische Sphire, wo er als «citoyen» (wie Marx weiter unten
sagt) dem politischen Allgemeinwillen unterliegt, und in eine
private Sphére oder «Sphére des Egoismusy *, wo er als «bour-
geoisy existiert, nur seinen individuellen Geliisten lebt und die
anderen Menschen wie auch sich selbst als Mittel zum Zweck
betrachtet, was Selbstentfremdung und schmihliche Hérigkeit
bedeutet. Weil aber nach Karl Marx in der biirgerlichen Ge-

n 1, 233 f. 2 11, 5. 28 1,237. 7, 239.



198 A. Rich, Die kryptoreligisen Motive in den Friihschriften von Karl Marx

sellschaft die private Sphére mit ihrem den Menschen verskla-
venden Interessenkampf die wirkliche Welt darstellt, ist der
wirkliche Mensch nicht wahr, d. h. kein auf den Allgemein-
willen zielendes Gattungswesen, und weil, wieder nach Marx,
in der biirgerlichen Gesellschaft der Staat von der wirklichen,
eben der privaten Lebenssphiire abstrahiert, ist der wahre
Mensch nicht wirklich, d.h. keine individuelle Realitit. Nach
dem allem fiihrt daher der Mensch ein doppeltes Leben, ein
himmlisches, unwirkliches Leben im Staate und ein irdisches,
unwahres Leben in der Gesellschaft. Und deshalb verhilt sich
der politische Staat ebenso spiritualistisch zur biirgerlichen
Gesellschaft wie der Himmel zur Erde. * In anderen Worten:
Himmel und Erde, Gott und Mensch, das grofle Thema aller
Religion, der atheistischen so gut wie der theistischen, wider-
spiegelt nur den konkreten Zwiespalt des Menschen in der biir-
gerlichen Gesellschaft, wo sich der wirkliche Mensch erst in
Gestalt des egoistischen bourgeois, der wahre Mensch erst in
der Gestalt des abstrakien citoyen vorfindet, also der wahre
Mensch noch nicht der wirkliche und der wirkliche noch nicht
der wahre Mensch ist. *¢

Damit ist'uns der Gegensatz zwischen Marx und Feuer-
bach in seiner letzten Zuspitzung zu Gesicht gekommen. Beide
haben dasselbe, im Grunde idealistische Ziel vor Augen: die
Erhebung des wirklichen Menschen aus jeglicher Verfallen-
heit unter «fremde Méchtey zum wahren Menschen, zum Men-
schen der unbeschrinkten Freiheit, ein Prozel, der in den
Friihschriften zumeist als «menschliche Emanzipation» be-
zeichnet wird.* Waihrend aber fiir Feuerbach dieses Ziel

® T, 237. 2 Vgl 1, 254.

27 Tg muf} hier bemerkt werden, dafl der junge Marx gelegentlich iiber
den individualistischen Freiheitsbegriff des Liberalismus hinauszustreben
sucht und bisweilen iiberraschende Formulierungen liefert, die in die Rich-
tung des paulinischen Verstindnisses der Freiheit (Gal. 5,13) weisen. So
z B.: «Das Menschenrecht des Privateigentums ist also das Recht willkiir-
lich (& son gré), ohne Beziehung auf andere Menschen, unabhéngig von der
Gesellschaft, sein Vermigen zu genieBen und iiber dasselbe zu disponieren,
das Recht des Eigennutzes. Jene individuelle Freiheit, wie diese Nutzan-
wendung derselben, bilden die Grundlage der biirgerlichen Gesellschaft. Sie
1iBt jeden Menschen im anderen Menschen nicht die Verwirklichung, sondern
vielmehr die Schranke seiner Freiheit finden» (I, 249).



A. Rich, Die kryptoreligiosen Motive in den Friihschriften von Karl Marz 199

nur durch eine Wandlung im religiosen Bewubtsein des
Menschen zu erreichen ist, dergestalt daB dieser im Men-
schen den Gott des Menschen erkenne, sieht Karl Marx
im religiosen Bewubtsein lediglich den ideologischen «Aus-
drucky der «Spaltung zwischen dem politischen Staate und der
biirgerlichen Gesellschafty #, also nichts Tatséchliches, sondern
nur die nutzlose und leere Interpretation eines Tatsdchlichen.
Ob nun das religiose Bewulbtsein theistisch bestimmt ist, im
Sinn des herkdmmlichen Christentums, oder atheistisch, im
Sinne Feuerbachs, das ist fiir Marx — wenigstens theoretisch
— vollig gleichgiiltig geworden, weil es sich hierbei ja nur um
verschiedene Interpretationen, nicht aber um eine radikale
Aenderung der tatsdchlichen Verhiltnisse handelt, wodurch
allein die «Emanzipation des Menscheny verwirklicht werden
konne. So schlieft denn Marx seine «Thesen iiber Feuerbach»
mit dem beriihmten, vielzitierten Satz: «Die Philosophen haben
die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt darauf an,
sie zu veriandern.» * An die Stelle der theistischen Religion des
Christentums wie der atheistischen Religion Feuerbachs tritt
mit einem Wort die «revolutionéire Praxisy des Sozialismus.

Betrachten wir Karl Marx auf der Linie, die von Feuerbach
zum <«Historischen Materialismusy fiihrt, dann miissen wir
zugestehen, dall er einen Standort gewonnen hat, der véllig
religionslos ist. Sogar der Atheismus als negative Religion hat
fiir ihn jeden Sinn verloren, «denn der Atheismus ist eine Ne-
gation Gottes und setzt durch diese Negation das Dasein des
Menschen; aber der Sozialismus als Sozialismus bedarf einer
solchen Vermittlung nicht mehr; er ist positives, nicht mehr
(wie bei Feuerbach) durch die Aufhebung der Religion ver-
mitteltes Selbstbewufltsein des Menscheny.? Kann man den
Autonomiegedanken noch weiter treiben, als es hier geschieht?
Jede religiose Abhingigkeit des Menschen, auch in Gestalt
ihrer Verneinung, wird da abgewiesen, der Atheismus sogut
wie der Gottesglaube als Ausdruck der menschlichen Unfrei-
heit erklirt.** ¢Der Kommunismusy, schreibt infolgedessen

26 1,238, 2% II,5. 3% I,307f.

31 Es sei hier vermerkt, dafl auch der spétere Marx alle positiv oder ne-
gativ religiosen «Sekten», die sich zur Aufnahme in die Internationale mel-
deten, abwies. Ein Y. M. C. A. (Young Men’s Christian Association) wurde



200 A. Rich, Die kryptoreligiosen Motive in den Frithschriften von Karl Marx

Marx in seiner gewichtigen Abhandlung iiber «Nationaléokono-
mie und Philosophie», «ist die Position als Negation der Ne-
gation, darum das wirkliche, fiir die niichste geschichtliche
Entwicklung notwendige Element der menschlichen Emanzi-
pation und Wiedergewinnung.» *> Und das heifit eben: Solange
der Mensch dem religiosen Glauben noch irgendwelche Be-
deutung zuerkennt, sei es auch nur in dem Sinne, daf} er ihn
noch der Bekimpfung wert erachtet, solange ist er immer noch
religios befangen, also nicht wahrhaftig emanzipiert. Hat es
angesichts dieses klaren Sachverhaltes noch einen realen Sinn,
nach kryptoreligiésen Motiven in den Friihschriften von Karl
Marx zu fahnden?

Meine Darlegungen wiiren sehr einseitig, wenn ich sie an
diesem Punkt abbrechen und mich mit dem bisherigen, negati-
ven Ergebnis zufrieden geben wiirde. Denn wir haben bis da-
hin Marx vorwiegend als Analytiker des Menschen in seiner
gesellschaftlichen Existenz betrachtet. Unter diesem Gesichts-
punkt mull er als ein Denker erscheinen, der eine von jeden
religiosen oder antireligiosen Voraussetzungen bewulit ab-
sehende, rein wissenschaftlich sein wollende Methode der Ge-
sellschaftsanalyse geschaffen hat.3* Allein, dieser Marx ist
nicht der ganze Marx. Hinter dem kiihlen wissenschaftlichen
Philosophen, der die Bedingungen der menschlichen Emanzi-
pation mit seiner neuen Methode des «Historischen Materialis-
musy kritisch untersucht, steckt ein heifles, hoffnungsfreudiges
Herz, das an die kommende Erlosung des Menschen glaubt.
Es gilt nun, das gestellte Problem unter diesem Aspekt noch
weiter zu erhellen.

Ich habe bereits darzutun versucht, dafl nach Marxens Sicht
der Dinge die liberale Revolution des Biirgertums, trotz der
politischen Emanzipation des Staates, die menschliche Eman-

nicht aufgenommen. Das Aufnahmegesuch einer Schweizer atheistischen
Gruppe, hinter der der Russe Bakunin stand, wurde abschligig beschieden
(Walter Sens, a.a.0., S. 120). 32 1, 308.

38 Vel 11, 101.: «Die Voraussetzungen, mit denen wir beginnen, sind
keine willkiirlichen, keine Dogmen, es sind wirkliche Voraussetzungen, von
denen man nur in der Einbildung abstrahieren kann. Es sind die wirklichen
Individuen, ihre Aktion und ihre materiellen Lebensbedingungen, sowohl die
vorgefundenen wie die durch ihre eigene Aktion erzeugten. Diese Voraus-
setzungen sind also auf rein empirischem Wege konstatierbar.>



A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von Karl Marx 20!

zipation in keiner Weise vollzogen hat, was sich ideologisch
vor allem in der Weiterexistenz des religiosen Glaubens und
der durch ihn bedingten theistischen oder atheistischen Frage-
stellung im philosophischen Denken der Gegenwart zeige. Der
wirkliche Mensch sei in der biirgerlichen Gesellschaft noch
nicht der wahre, freie und der wahre, freie noch nicht der wirk-
liche Mensch. Wie das konkret zu verstehen ist, sucht Marx
am Beispiel der Arbeitsteilung aufzuweisen.

«Die Teilung der Arbeity, so lesen wir in der <«Deutschen
Ideologiey, «bietet uns gleich das erste Beispiel davon dar, daf,
colange die Menschen sich in der naturwiichsigen Gesellschaft
befinden, solange also die Spaltung zwischien den besonderen
und gemeinsamen Interessen existiert, solange die Tiatigkeit
also nicht freiwillig, sondern naturwiichsig geteilt ist, die
eigene Tat des Menschen ihm zu einer fremden gegeniiber-
stehenden Macht wird, die ihn unterjocht, statt dal} er sie be-
herrscht. Sowie namlich die Arbeit verteilt zu werden anfiangt,
hat jeder einen bestimmten, ausschliefenden Kreis der Tétig-
keit, der ihm aufgedringt wird, aus dem er nicht heraus
kann; er ist Jiger, Fischer oder Hirt oder kritischer Kritiker
und muf es bleiben, wenn er nicht die Mittel zum Leben ver-
lieren will — wilhrend in der kommunistischen Gesellschaft,
wo jeder nicht einen ausschliefllichen Kreis der Tétigkeit hat,
sondern sich in jedem beliebigen Zweige ausbilden kann, die
Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt und mir eben
dadurch moglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, mor-
gens zu jagen, nachmittags zu fischen, abends Viehzucht zu
treiben, auch das Essen zu kritisieren, ohne je Jiger, Fischer
oder Hirt oder Kritiker zu werden, wie ich gerade Lust habe.
Dieses Sichfestsetzen der sozialen Titigkeit, diese Konsolida-
tion unseres eigenen Produkts zu einer sachlichen Gewalt,
die unserer Kontrolle entwéchst, unsere Erwartungen durch-
kreuzt, unsere Berechnungen zunichte macht, ist eines der
Hauptmomente in der bisherigen geschichtlichen Entwick-
lung.» **

Diesem Zitat kommt fiir die Abklirung unseres Problems
eine entscheidende Bedeutung zu. Nicht nur etwa deshalb, weil
es von der kommunistischen Gesellschaft ein utopisch-para-

¥ 11, 25.



202 A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friithschriften von Karl Marx

diesisches, dem Glauben und nicht der wissenschaftlichen KEr-
fahrung zugeordnetes Bild entwirft, sondern noch weit mehr
der Beschreibung der Existenz des Menschen wegen, wie sie
Marx in der «naturwiichsigen Gesellschafty festzustellen weil},
und wie er sie in der <kommunistischen Gesellschafty sieht.
Wenden wir uns zunéchst der Existenz des Menschen in der
¢«naturwiichsigen Gesellschafty zu!

Unter der «naturwiichsigen Gesellschafty versteht Karl
Marx, wie der vorhin angefiihrte Passus deutlich zu erkennen
gibt, die Gesellschaft, die «in der bisherigen geschichtlichen
Entwicklungy geworden ist. Die seltsame Ausdrucksweise darf
uns indessen nicht dazu verleiten, sie als eine objektive Natur-
ordnung aufzufassen. Im Gegenteil, ihre «naturwiichsigen Vor-
aussetzungeny werden an einer andern wichtigen Stelle aus-
driicklich als «Geschopfe des bisherigen Menschen» bezeich-
net. *® Die naturwiichsige Gesellschaft ist somit die bisherige
Gesellschaft und als bisherige Gesellschaft Tat des Menschen.

Dieses Ergebnis mag auf den ersten Blick erstaunen; denn
es zeigt, was vollig unmarxistisch, sondern eher existentia-
listisch klingt, dal} die bisherige, d. h. die wirkliche Gesell-
schaft des wirklichen Menschen Tat des Menschen ist, und
nicht umgekehrt, wie der Vulgéirmarxismus mit seinem platten
Materialismus annimmt. Wenn irgendwo, so ist jedoch hier der
Ort, sich des gelegentlichen Ausspruchs Marxens zu erinnern:
«Quant & moi, je ne suis pas marxiste.» Der sozialistische
Kronphilosoph rechnet nédmlich in seinen aufschlufireichen
«Thesen iiber Feuerbachy mit diesem platten, «bisherigen Ma-
terialismusy auf schirfste Weise ab, indem er ihm entgegen-
hialt, daB er die sinnliche Wirklichkeit «nur unter der Form
des Objekts oder der Anschauung begreife, nicht aber als
sinnlich-menschliche Tétigkeity, nicht als menschliche «Pra-
Xis».* An diesem Punkt kommt unverkennbar ein idealisti-
sches Motiv zum Vorschein, weil es in der Konsequenz der
Marxschen Kritik am bisherigen Materialismus liegt, dall der
Mensch zum Subjekt der natiirlichen Gegebenheiten und ihrer
Geschichte wird, freilich nicht als abstrakter denkender Geist,
iedoch als konkrete schaffende Existenz. Das gerade will Marx

& 11, 3. = 113,



A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von Karl Marx 203

in letzter Zuspitzung zum Ausdruck bringen, wenn er in
seiner Studie «Nationalokonomie und Philosophie» erklirt, die
ganze sogenannte Weltgeschichte sei «nichts anderes als die
Erzeugung des Menschen durch die menschliche Arbeit, als
das Werden der Natur fiir den Menschen».*” Wohl ist der
Mensch ein Produkt der Arbeit bzw. der sich in ihr entfalten-
den Produktivkrifte der Gesellschaft, allein es ist die Arbeit
des Menschen, die den Menschen schafft. Und das bedeutet kurz
zusammengefallt: Der Mensch ist sein eigener Schépfer, die
«naturwiichsige Gesellschafty, in der er lebt, sein eigenes Ge-
schopf.

Von hier aus gesehen, erhebt die im Grunde titanische
Theorie des historischen Materialismus den Menschen auf den
héchsten Thron Gottes. Der Mensch ist sein eigener Schopfer.
Aber er ist ein ungliickseliger Schopfer. Denn das Geschopf,
das er geschaffen, trigt nicht sein Ebenbild. Es ist nicht ein
wahrhaft freies, autonomes Subjekt, sondern das unfreie, ge-
knechtete Objekt der naturwiichsigen, aus ihm selbst hervor-
gegangenen Oekonomik. «Solange die Menschen sich in der
naturwiichsigen Gesellschaft befindeny, haben wir vorhin ge-
hort, wird «die eigene Tat des Menschen zu einer ihm fremden
gegeniiberstehenden Macht, die ihn unterjocht, statt dafl er sie
beherrscht.» Seine eigene soziale Titigkeit, sein eigenes Produkt
konsolidiert sich zu einer «sachlichen Gewalty, die seiner Kon-
trolle entwéchst, seine Erwartungen durchkreuzt und alle Be-
rechnungen zunichte macht. Und darin kann man doch nur das
Eingestéindnis sehen, dal der Mensch nicht den wahren Men-
schen schaffe, dafl der Mensch als wirkliche, konkrete Existenz,
wie Marx in seiner Sprache sagt, «sich selbst entfremdet», oder
wie die Bibel sagen wiirde, der Macht der Siinde verfallen sei.

Damit sind wir auf ein erstes echtes kryptoreligioses Motiv
gestofien. Marxens Auffassung von der Existenz des Menschen
in der naturwiichsigen Gesellschaft erinnert in manchen Mo-
menten deutlich an neutestamentliche, insbesondere paulinische
Vorstellungen. Hier wie dort ist der Mensch den dpyovreg
100 aidvog TovTou (1. Kor. 2, 6. 8) unterworfen; hier wie dort sind
die Michte dieser Welt, die sachlichen Gewalten der bisherigen

37 1, 307.



204 A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von Karl Marx

Gesellschaft, kein «pures Verhidngnis iiber Menschheit und
Menschy, sondern «aus ihnen selbsty hervorgewachsen, wie
Rudolf Bultmann im Blick auf Paulus sagt.®® Und hier wie
dort steht der gegenwirtige Mensch in einer eschatologischen
Situation; denn der Marxsche Begriff der «bisherigen Gesell-
schafty, wie er besonders eindriicklich zu Beginn des «Kom-
munistischen Manifestesy auftritt *°, zielt sogut auf eine end-
zeitlich-vergehende Realitit wie der Paulinische Begriff des
aiwv oUrtoc. Bei beiden findet sich demnach eine analoge Struk-
tur der ¢«naturgewachseneny menschlichen Existenz in dieser,
dem Ende entgegengehenden Welt. Worin freilich beide ent-
scheidend divergieren, so dafl man sie nicht eigentlich zusam-
menstellen kann, das ist die qualitative Bestimmung der dpyn,
die iiber den Menschen «dieser Welty Gewalt bekommen hat:
Bei Paulus ist sie gegengottlich, bei Marx natiirlich gegen-
menschlich, weil ja im originalen System des «Historischen
Materialismusy an die Stelle Gottes die schopferische, sich
selbst erzeugende Potenz des Menschen tritt. Und darum heift
beim einen Gottentfremdung, was beim andern Selbstentfrem-
dung heilit, beides bedeutet aber den Inbegriff der mensch-
lichen Verlorenheit, das, was die Bibel Siinde nennt.

Der <«bisherigen Gesellschafty, in der sich das Elend der
Selbstentfremdung des Menschen ereignet, steht die «kommu-
nistische Gesellschafty gegeniiber, die erst die Selbstgewinnung
des Menschen und damit seine Befreiung von den «fremden
Michteny bringt. Sie ist also der neue Aion, in der die Siinde
nicht mehr herrscht, in der die Spaltung zwischen den beson-
deren und gemeinsamen Interessen, die Ursache aller Selbst-
entfremdung, aufgehoben ist, weil dort der alte Adam den
neuen Adam, der wirkliche Mensch den wahren Menschen an-
gezogen oder, wie sich Marx in seiner esoterischen Sprache
ausdriickt, der in seiner Konkretheit «individuelle Mensch den
abstrakten Staatsbiirgery in sich zuriickgenommen hat «und
als individueller Mensch in seinem empirischen Leben, in sei-
ner individuellen Arbeit, in seinen individuellen Verhiltnissen

38 Rudolf Bultmann, Theologie des Neuen Testamentes, Tiibingen 1948,
S. 252.

3 11, 575: «Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft ist die Ge-
schichte von Klassenkdampfen.»



A. Rich, Die kryptoreligiosen Motive in den Friihschriften von Karl Marx 205

Gattungswesen geworden ist», also die gesellschaftliche Kraft
nicht mehr als «fremde Michte» von sich trennt, sondern sie,
als seine eigenen Krifte erkennend, sich selber unterwirft. *
Und so wird der Mensch nicht mehr Knecht, sondern Herr
seiner Arbeit sein; er wird in der kommunistischen Gesell-
schaft, was sich heute freilich wie ein blutiger Witz ausnimmt,
morgens jagen, nachmittags fischen, abends Viehzucht treiben,
wie er gerade Lust hat. Es hiilt nicht schwer, in diesem, von
Marx erschauten paradiesischen Zustand ein Stiick sdkulari-
siertes Reich Gottes zu erkennen, worin wir auf ein weiteres,
im spéteren Marxismus sehr wirkungskraftiges religioses Mo-
tiv gestoBen sind.

Es erhebt sich nun zum Schlusse noch die Frage, wie sich
der junge Marx die Verwirklichung der kommunistischen Ge-
sellschaft, den Vollzug der menschlichen Emanzipation, also
das Kommen des neuen Aions denke, als Tat des Menschen
oder nicht? Das entscheidende Moment in dem wunderbaren
Sprung aus der Welt der Notwendigkeit in das Reich der Frei-
heit liegt nach den Friihschriften, wie neben vielen andern die
nachfolgende Stelle zeigt, «in der Bildung einer Klasse mit
radikalen Ketten, einer Klasse der biirgerlichen Gesellschaft,
welche keine Klasse der biirgerlichen Gesellschaft ist, eines
Standes, welcher die Auflosung aller Stinde ist, einer Sphiire,
welche einen universellen Charakter durch ihre universellen
Leiden besitzt und kein besonderes Recht in Anspruch nimmt,
weil kein besonderes Unrecht, sondern das Unrecht schlecht-
hin an ihr veriibt wird, ... welche mit einem Wort der vollige
Verlust des Menschen ist, also nur durch die véllige Wieder-
gewinnung des Menschen sich selbst gewinnen kann. Diese
Auflésung der Gesellschaft (und damit Wegbahnung der
neuen) ... ist das Proletariaty. **

Man konnte in der Aussage dieses Zitates einen Wider-
spruch zu den bisher gewonnenen Ergebnissen erblicken. Sa-
hen wir doch, daB in der jetzigen, naturwiichsigen, biirgerli-
chen Gesellschaft sich jede Tat des Menschen in eine fremde,
ihn beherrschende und knechtende Macht verkehren mufl. Wie
gollte da das Proletariat zu einer befreienden, die bisherige,
menschenknechtende Gesellschaft auflésenden und iiberwin-

40 T, 255, " T,278 1



206 A. Rich, Die kryptoreligiésen Motive in den Friihschriften von Karl Marx

denden Tat befahigt sein? Diese Frage stellen, heifit jedoch
den Charakter des Proletariates als einer einzigartigen Klasse,
wie Marx es sieht, radikal verkennen. Es wiire tatsidchlich zu
dieser Tat unfihig, wenn es noch entscheidend dem alten Aion
verfallen wére. Es vermag jedoch diese Tat zu leisten, weil es
bereits in der Welt des neuen Aions und seiner Freiheit steht,
weil es, der Totalitdt seiner Leiden wegen, keine besonderen
Klasseninteressen mehr durchzusetzen, sondern allein noch
auf die Gerechtigkeit schlechthin plidieren kann, weil also in
ihm bereits der neue Mensch hervortritt, der Mensch, in wel-
chem sich die Individual- und Allgemeininteressen einen.

Nun ist selbstverstindlich das Proletariat auch eine Klasse
innerhalb der alten verfallenden Welt, aber — wie wir vorhin
vernommen haben — in einem héchst paradoxalen Sinn. Es ist
«eine Klasse der biirgerlichen Gesellschaft, welche keine Klas-
se der biirgerlichen Gesellschaft ist>. Was dieses Wort be-
sagen will, mag ein iiberaus interessanter Passus aus der be-
deutsamen Schrift «Die Heilige Familie» zeigen. Wir lesen
dort: «Die besitzende Klasse und die Klasse des Proletariates
stellen dieselbe menschliche Selbstentfremdung dar.» Das heifit
natiirlich, dafl <Bourgeoisy und «Proletariery in gleicher Wei-
se den ¢«Michteny und «Gewalteny der bisherigen Gesellschaft
verfallen sind. «Abery, so fiahrt jetzt die fragliche Stelle iiber-
raschenderweise fort, «die erste Klasse fiihlt sich in dieser
Selbstentfremdung wohl und bestitigt, weil die Entfremdung
als ihre eigene Macht, und besitzt in ihr den Schein einer
menschlichen Existenz; die Zweite fiihlt sich in der Entfrem-
dung vernichtet, erblickt in ihr die Ohnmacht und Unwirklich-
keit einer unmenschlichen Existenz. Sie ist, um einen Aus-
druck Hegels zu gebrauchen, in der Verworfenheit die Em-
pérung iiber diese Verworfenheit...y» 2 Es gibt also zwei
grundverschiedene Kategorien von Menschen in der verfallen-
den biirgerlichen Welt: Proletarier, die sich in der Selbstent-
fremdung, in der Siinde vernichtet fiihlen, sich iiber die Ver-
worfenheit des alten Aions empéren und gerade dadurch schon
von der Gewalt des neuen Aions ergriffen sind. Und Nicht-
Proletarier, denen das Gefiihl ihrer Verworfenheit vollkom-
men fehlt, weil sie sich in ihr wohl fiihlen, dafiir aber auch

21,8761



A. Rich, Die kryptoreligiGsen Motive in den Friihschriften von Karl Marx 207

in ihrer Verstocktheit den Untergang der vergehenden Gesell-
schaft teilen. So ist das Proletariat wohl eine Klasse der biir-
gerlichen Gesellschaft, weil es in deren «Verworfenheity ver-
strickt ist, und doch keine Klasse der biirgerlichen Gesell-
schaft, da es diese Verworfenheit nicht mehr ertréigt und sich
— so darf man jetzt wohl sagen — als erwihlt erweist.

Das auserwihlte Proletariat, wie es das gldubige Herz
Marxens sieht, deckt sich natiirlich keineswegs mit der ge-
schichtlich-empirischen Arbeiterklasse, die ja auch, und zwar
kraftvoll, ihre Sonderinteressen vertreten und sich in der da-
‘durch bedingten Entfremdung vom wahren gattungsmifigen
Menschen wohl und bestitigt fithlen kann, also die revolutio-
nire Haltung vermissen laft. Marx selber weist auf diese not-
wendige Unterscheidung hin, wenn er im «Kommunistischen
Manifesty von einem «Lumpenproletariaty redet, dem das pro-
letarische Klassengefiihl oder Klassenbewufitsein im oben be-
schriebenen Sinne fehle, das «seiner ganzen Lebenslage» nach
bereitwilliger sei, «sich zu reaktiondren Umtrieben erkaufen
zu lasseny, als eine revolutionare Haltung auf sich zu nehmen,
und deshalb nichts anderes darstelle als die «passive Verfau-
lung der untersten Schichten der alten Gesellschafty.** Das
echt proletarische BewulBitsein ldft sich somit nicht einfach
aus der okonomischen Situation erklidren, denn diese ist beim
Lumpenproleten keine andere als beim wahren Proletarier. Es
gehort iiberhaupt nicht dem Bereich des Naturwiichsigen an.
«Das Proletariaty, sagt Marx hochst folgerichtig, «beginnt erst
durch die hereinbrechende industrielle Bewegung..., denn
nicht die naturwiichsig entstandene, sondern die kiinstlich pro-
duzierte Armut... bildet das Proletariat, obgleich allméhlich
... auch die naturwiichsige Armut in seine Reihen tritt.» ** Ist
hier nicht mit Hinden zu greifen, dafl das Proletariat zwar in
der bisherigen, naturwiichsigen Gesellschaft existiert, aber sein
Werden nicht ihr, sondern eben der <kiinstlich produzierten
Armuty dankt, die erst hereinbrach, als die Zeit erfiillet war,
und deshalb bereits dem eschatologischen Heilsgeschehen an-
gehort, das dem alten Aion ein Ende setzen und den neuen
Aion bringen wird?

4 11, 586 . ® 1, 279.



208 A. Rich, Die kryptoreligiisen Motive in den Friihschriften von Karl Marx

So habe ich von einer neuen Seite dargetan, dafl wir im
Proletariat das auserwihlte eschatologisch-messianische Volk
des kommunistischen Reiches zu sehen haben, das schlieBlich
auch die «naturwiichsige Armuty wie die proletarisierten
Schichten des Biirgertums in seine Reihen aufnehmen kann %,
aber grundsétzlich doch nicht der bisherigen Gesellschaft an-
gehort. In seinem Aufbruch erlést daher nicht der <bisherige
Menschy die «bisherige Gesellschafty, indem er heroisch das
Ideal der kommunistischen Gesellschaftsordnung verwirklicht;
im Aufbruch des Proletariates ereignet sich vielmehr, nach
dem Glauben des jungen Marx, das endzeitliche Heilsgesche-
hen, das allein die Erlésung und mit ihr die vollendete Eman-
zipation des Menschen bringen wird. «Der Kommunismusy, so
heiflit es darum in einer seiner wichtigsten Schriften, «ist fiir
uns nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll, ein Ideal,
wonach die Wirklichkeit sich zu richten habe. Wir nennen
Kommunismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen
Zustand aufhebt.» ** Man mochte dieses letzte kryptoreligidse
Motiv, das wir in den Friihschriften Marxeng freilegen, in den
Satz zusammenfassen: Der Kommunismus ist nicht Gesetzestat
des bisherigen Menschen, er ist das den Menschen revolutionie-
rende Ereignis der Gnade.

Ich bin damit am Ende meiner Darlegungen angelangt. Sie
ergaben, dall sich nicht nur kryptoreligiose, sondern sogar
kryptobiblische Motive in den Friihschriften von Karl Marx
auffinden lassen. Bibelnahe ist dag Verstindnis der Existenz
des wirklichen Menschen in «dieser Welty als ein der Selbst-
entfremdung, d. h. der Siinde verfallenes Geschopf, bibelnahe
die radikale Einsicht in die Verfallenheit aller bisherigen Ge-
sellschaft, und bibelnahe die Erkenntnis, dafl die Rettung nur
vom Retter und nicht von dem zu Rettenden ausgehen kann,
alles Wahrheiten von bedeutendem Gewicht. Ich will aber da-
mit in keiner Weise Marx in einen unbewuliten oder gar heim-
lichen Christen umdeuten. Denn das ist er, trotz der festge-
stellten « Wahrheiteny, nicht gewesen und wollte es auch nicht
sein. Pascal sagt einmal, dafl man sich sogar aus der Wahrheit
einen Gotzen machen kénne; denn die Wahrheit auflerhalb der

% 11, 586. *¢ II, 25.



W. Vélker, Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker 209

Gottesliebe sei nicht Gott, sondern nur ein Bild, und zwar ein
Goétzenbild. * Marxens kryptobiblische «Wahrheiteny stehen
aullerhalb der Liebe Gottes, die sich in Jesus Christus han-
delnd offenbart. Sie stehen in sich selber, in einem vollig auto-
nomen Bezug. Und darum mulliten sie zu Goétzen werden.
Schon beim #lteren Marx, vom eigentlichen Marxismus mo-
dernster Prigung ganz zu schweigen, verkehrt sich die Ein-
sicht in die Verfallenheit aller bisherigen Gesellschaft in einen
gnadenlosen Hal gegen dieselbe, die Einsicht, daf} die Rettung
nur vom Retter ausgehen kénne, in eine Apotheose der Kom-
munistischen Partei, und wenn ich zaghaft den Kommunismus
im Sinne des jungen Marx als ein Gnadengeschehen zu um-
schreiben suchte, so mull gleich beigefiigt werden, dafl schon
in den Friihschriften, ganz besonders im «Kommunistischen
Manifesty, das Heilsgeschehen in einen 6den Geschichtsdeter-
minismus sich verfliichtigt. Die kryptoreligiosen Motive weisen
in den Werken Marxens nicht auf die Welt der Bibel, sie
weisen vielmehr auf die Welt der kommunistischen Pseudo-
religion. Aber mit dieser Feststellung ist es nicht getan. Was
wire geschehen, wenn Karl Marx seine « Wahrheiteny inner-
halb der Offenbarung Gottes in Jesus Christus erschaut hatte?
Und ist es nicht das, was heute geschehen miifite?
Schaffhausen. Arthur Rich.

Adolf von Harnack als Kirchenhistoriker.

Vortrag in der Universitit Mainz am 7. Mai 1951.

Vorbemerkung. Zur Erinnerung an den hundertsten Geburtstag des
groflen Theologen A. von Harnack veranstalteten das Kirchengeschichtliche
Seminar der Evangelisch-Theologischen Fakultit und das Kunstgeschicht-
liche Institut an der Johannes-Gutenberg-Universitit zu Mainz am 7.Mai
1951 eine Gedichtnisfeier. Es sprachen Prof. W.Viélker (<Adolf von Har-
nack als Kirchenhistoriker») und Prof. F. Gerke («Militia Christi»). Erste-
rer Vortrag wird in etwas erweiterter Form und mit einigen Quellennach-
weisen versehen im folgenden zum Abdruck gebracht.

Am 7. Mai 1851 ist A.von Harnack in Dorpat geboren als
Sohn des Theologie-Professors Theodosius Harnack, des be-
kannten Luther-Forschers, dessen bedeutende Monographie

% Frg. 582 (Ed. Brunschvicg).
14



	Die kryptoreligiösen Motive in den Frühschriften von Karl Marx

