Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 3

Artikel: Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens
Autor: Bindschedler, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

180 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

Weltfremdheit und Weltoffenheit

des mystischen Denkens.

Vortrag in der Philosophischen Gesellschaft Basel
am 27. April 1951.

Als mich die Philosophische Gesellschaft auigefordert hatte,
einen Vortrag zu halten iiber «ein Thema aus dem Gebiete der
Mystik», war ich mir iiber die Formulierung des Themas so-
gleich im klaren. Weltfremdheit oder Weltoffenheit des mysti-
schen Denkens ist das Problem, das sich mir bei der Beschéfti-
gung mit mystischer Literatur in immer vermehrtem Malle auf-
gedriingt hat. Es geht hierbei nicht um ein abstraktes Problem,
sondern vielmehr um eine I'rage der Lebensgestaltung, um die
Frage: wie it sich eine typische Denkhaltung, das Denken
des Mystikers, verwirklichen innerhalb des einzelnen Existenz-
raumes?

Zur Kliarung des Begriffs «mystisches Denkeny sei ein-
leitend gesagt: Als Gegenstand unserer Ausfiihrungen ist die
Mystik gewd#hlt, insofern sie sich in der Sprache des Denkens
ausdriickt, insofern sie also eine Art der Philosophie ist, der
Liebe zur «Weisheity im theoretischen und praktischen Sinne.
— Dall es Mystik gibt, die abseits der gedanklichen Klirung
lebt, hat uns hier nicht zu beschéftigen. — Unter Mystik ver-
stehe ich den Glauben an die Identitit eines hochsten absoluten
Prinzips mit dem, was in jedem einzelnen bedingten Wesen als
sein eigenes ens realissimum besteht, an die Identitit also von
allgemeinstem und individuellstem Lebensgrund.

Solche Mystik hat es gegeben und gibt es in Verbindung mit
den verschiedensten Denk- und Glaubenssystemen. Die Vor-
aussetzungen fiir ein mystisches Denken sind so verschieden-
artig, wie es die verschiedenen Religionen und Lehrmeinungen
nur sein mégen —: die KErgebnisse gleichen einander wie die
Friichte eines Baumes. Wir haben uns demnach bei der Behand-
lung unseres Themas keineswegs auf christliche, abendlin-
dische, deutsche oder sonstwie vélkisch oder konfessionell be-
stimmte Mystik zu beschrinken, sondern uns beschiftigt hier
das mystische Denken, sei es 6stlicher oder westlicher, friiherer
oder spiterer Herkunft.



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 181

Nun ist es eine Tatsache, dall jede spekulative Mystik be-
ginnt mit einer negativen Theologie und entsprechend mit einer
negativen, die Welt verneinenden Lebenshaltung. Mystik kommt
von pvev und wird verstanden in dem Sinne, dafl man sowohl
die Augen wie den Mund schlieflen miisse, um das Absolute zu
erfahren. Jenseits der Sinnenwelt und jenseits der aussprech-
baren Dinge wird das Letzte erlebt, und jenseits mufl es immer
auch bleiben, nur dem Eingeweihten, dem von der Welt Ab-
geschiedenen, zuginglich. Von der Weltfremdheit des mysti-
schen Denkens zu sprechen, ist daher fiir niemanden ver-
wunderlich: sind doch die Worte « Weltfremdheity und «Mysti-
zismusy fiir das Allgemeinbewufitsein beinahe synonym. Plotins
dpele wavta ist das erste und bekannteste aller mystischen Gebote,
vielleicht aber — wie sich besonders im zweiten Teile unseres
Vortrags zeigen soll — nicht auch das letzte.

Um die Weltferne des mystischen Denkens ins LlCht zZu
riicken, geniigen einige wenige Hinweise auf die Unentbehr-
lichkeit der Askese, wie sie alle Mystik, mindestens als Stufe
der Vorbereitung, fordert. Askese in der Lebensfiihrung, aber
auch Askese, das ist Zucht, Uebung, in der Gedankenfiihrung
sind das notwendig erste Stadium einer jeden bewullt ergriffe-
nen vita mystica. (Es gibt natiirlich den Fall, dafl ein mystisches
Leben mit dem plétzlichen Einbruch des Hochsten mitten in dag
Weltgetriebe hinein anhebt; aber dies — als das unberechen-
bare Wirken der iibermenschlichen Sphére — gehort wiederum
nicht in den Bereich einer Untersuchung iiber das mystische
Denken.) Einmal mufl der zum mystischen Ziele strebende
Mensch jenen Tod erleiden, den der Geist sich selber bereitet.
Er mufl auf die dullern Gliicksgiiter verzichtet haben — nicht
notwendig aus Verachtung oder Gleichgiiltigkeit gegeniiber
diesen Giitern, sondern vielleicht aus dem ahnenden Wissen
um ein letztes, alle Dinge aufwiegendes Gut —, und er mufl}
sich von allen Vorstellungen und Denkinhalten befreit haben
— nicht notwendig aus Geringschéitzung dieser Denkinhalte,
sondern etwa aus der Bereitschaft, auch die Vernunft einem
allerh6chsten, nur von ihr vernehmbaren und allein sie er-
fiillenden Inhalte offen zu halten.

So wie an einem Gefille sein Wesentliches die Leere, der
ausfiillbare Raum ist — die Mystik des Taoismus zieht dies



182 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

Bild immer wieder herbei —, so ist am Geiste die erfiillbare
Leere seines Fassungsvermogens, seine unendlich gedtffnete
«Verniinftigkeity * oder Empfinglichkeit wesentlich: seine jung-
friauliche Bereitschaft, « Weib» zu sein, wie Meister Eckhart in
einer seiner Predigten gleichnishaft ausfiihrt.? Ohne die vor-
hergehende «Tempelreinigungs der Seele ist, wie wiederum
Fckhart darlegt? kein Eingehen Gottes in die Seele moglich;
«<non impletur nisi vacuumy, heillt es in der entsprechenden
lateinischen Predigt.* Die Abgeschiedenheit in der Stille ist der
einzige Ort, an dem die Begegnung mit dem Hochsten, Voll-
kommenen stattfinden kann. Um jenes beseligenden Erlebnisses
teilhaftig zu werden, in welchem die Seele die Worte vernimmt:
«Tat tvam asiy — das bist du —, mul} sie die unsaglich miih-
same Arbeit des Sich-Scheidens auf sich genommen haben,
mul} sich bei allen vorletzten Dingen gesagt haben: «Das bist
du nicht.» Weltfremdheit, Losgelostheit von jedem konkreten
Gut wie auch von jedem zuverlidssigen Begriff sind fiir den
Mystiker eine unumgingliche Stufe seines Weges; und vielfach
ist auf dieser Stufe das Ziel verlorengegangen und alles besitzt
den Geschmack der Verlassenheit, der Bitternis, des Karfrei-
tags oder des endgiiltigen Nichts. Den einsamen -Aufenthalt in
der Wiiste — sei es im wortlichen oder in einem nicht minder
strengen symbolischen Sinne — muf} jeder durchgemacht haben,
ehe er die hiochste Erfiillung des mit dem Absoluten eins ge-
wordenen Lebens zu erfahren hoffen darf. Denn die Wiiste ist
Aufenthaltsort und Symbol nicht nur der dulersten mensch-
lichen Verlassenheit, sondern zugleich auch der unbegrenzten
Weite Gottes. Bei Eckhart werden die beiden Termini « Wiiste»
und «Weseny (Wesen im Sinne von essentia oder forma) ein-
ander gegeniibergestellt. Alles, was Wesen hat, das heil}t eine
von der <essentiay her bestimmte, fest umrissene Daseinsform,

1 Vgl. Meister Eckhardts Predigt «Quasi stella matutina» usw. (Ausgabe
der deutschen Forschungsgemeinschaft, Die deutschen Werke, Bd. 1, S. 150) :
«Verniinfticheit ist der tempel gotes. Niergen wonet got eigenlicher dan
in sinem tempel, in verniinfticheit.»

? Vgl. die Predigt <Intravit Iesus in quoddam castellum» usw. (a. a.O.
1,24 {f.) von der <juncvrouwen, diu ein wip was».

3 In der Predigt <Intravit Iesus in templum>» usw. (a.a. 0. 1, 4 ff.).

* In der Predigt «Quia domus mea domus orationis est» (a. a. 0., Die la-
teinischen Werke, Bd, 4, S.221).



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 183

kann der unendlichen «witey oder «breitey» der Gottheit nicht
addquat sein.® Erst in der Bildlosigkeit und Ueber-Wesen-
haftigkeit des wiistengleichen leeren Raums vermag die Seele
die Beriihrung mit dem zu erfahren, was das Ganze ist, und
das allein Wahre und allein Sittigende und Stillende. Ein
«innerer Tod» ist die unabdingbare Voraussetzung der héch-
sten Lebenserfahrung, wie uns eine jede Mystik ostlicher oder
westlicher Herkunft bezeugt. ¢ Die «zehntausend Dingey in der
Sprache der Chinesen, der Bereich «der Zweiheity, wie der
Inder sagt, das «dies und das» in der Sprache Eckharts: die
Welt als solche mufl in unendliche Ferne geriickt und gleich-
sam vernichtet sein, damit der ginzlich weltverlorene, welt-
entfremdete Mensch sein Kin und Alles zu empfangen vermag.

Nach dieser Empféangnis aber 6ffnet sich dem Mystiker eine
unendliche Fiille von Méglichkeiten: unter ihnen auch die der
Riickkehr in die Welt. — Im folgenden soll keineswegs ver-
sucht werden, die mystische Existenz als solche zu systemati-
sieren, etwa die Richtung festlegen zu wollen, die das mystische
Denken notwendig einzuschlagen hitte. Ich mochte nur auf
Grund verschiedener Zeugnisse anzudeuten versuchen, dab,
nachdem eine bestimmte Stufe der via mystica erreicht worden
ist, Weltoffenheit und mystische Denkhaltung nicht mehr un-
vereinbar zu sein brauchen. — F. W. Wentzlaff-Eggebert hat
in seinem Buche «Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und
Neuzeity 7 ein Kennzeichen gerade der deutschen Mystik darin
sehen wollen, daB diese Mystik die Riickkehr ins tétige Leben
erstrebt. Von Meister Eckhart bis zu Fichte fillt es tatsdchlich
nicht schwer, Zeugnisse deutscher Mystiker und Mystikerinnen
ausfindig zu machen, die sich durch ihre Weltoffenheit, ihren
Drang nach Aktivitit, nach Weltverwandlung auszeichnen,
Zeugnisse von Mystikern also, die alle in gewissem Sinne ver-

5 Vgl. die oben zitierte Predigt «Quasi stella matutina» (a.a. 0. 1,145):
«Got wiirket iiber wesene (= essentia) in der wite, d& er sich geregen mac,
er wiirket in unwesene.» Und (ebda. S. 144): <Diz ende enhit keine wise
(= forma), ez entwechset der wise und gét in die breite.»

¢ Zum Ausdruck «innerer Tod» etwa in der orientalischen Mystik vgl.
. Meier, Das Problem der Natur im esoterischen Monismus des Islams,
Eranos-Jahrbuch XIV (1946), S. 157, Anm. 2.

7 2, Aufl. Tiibingen 1947.



184 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

wandt erscheinen mit jenem als so typisch deutsch empfundenen
Magier Faust. Aber ist dieser Drang nach Weltverwandlung
aus dem mystisch vorweggenommenen Wissen um dags Abso-
lute heraus wirklich ausschlieflich «deutsch»?

Im Taoteking, dem groflen Buch der chinesischen Mystik,
stehen die Worte (nach der Uebersetzung von Richard Wil-
helm):

«Wer in seinem Ich die Welt ehrt,

dem kann man wohl die Welt anvertrauen.
Wer in seinem Ich die Welt liebt,

dem kann man wohl die Welt iibergeben.» ®

Immer wieder betont die taoistische Lehre, dal wer Tao,
den rechten Weg, den Sinn des Lebens, das Eine Notwendige
besitzt, alle Werke «miihelosy verrichten kann, daB er «brauch-
bary geworden ist wie ein weites leeres Gefall oder wie die
Oeffnung eines Tores, daf er in die Tiefe und Hohe zu wirken
vermag wie Erde und Himmel und daher zur wahren Staats-
kunst berufen ist. Die Geschéfte der Welt und die Lenkung der
Menschen kann man im Grunde nur dem anvertrauen, der das
«grofle Geheimnisy des Tao erfahren hat. Denn dies Geheimnis
ist der Weg, auf dem alle Krifte frei werden. — F'reilich, der
mystische Weise mul} nicht wirken noch herrschen noch sich
gebrauchen lassen: auch im Taoteking wird die Stille des
génzlich der Welt Entfremdeten gepriesen —; aber er kann es,
er hat die Méglichkeit und Macht dazu. Vom «Berufenen», das
ist dem mystisch Erwéhlten, heilit es:

«Alle Wesen treten hervor,

und er verweigert sich ihnen nicht.
Er erzeugt und besitzt nicht.

Er wirkt und behélt nicht.

Ist das Werk vollbracht,

so verharrt er nicht dabei.

Und eben weil er nicht verharrt,
bleibt er nicht verlassen.» ®

8 Lao Tse, Taoteking, Das Buch des Alten vom Sinn und Leben, aus dem.
Chinesischen verdeutscht und erldutert von R. Wilhelm, Jena 1915, S. 15.
" A.a. 0. 8 4 -



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 185

Der mystische Mensch vermag auf diese Weise Grofes zu
wirken, weil er selber, wie das Buch vom Tao sagt, «<grofly ist.
Fiir das Grofle aber findet sich im Taoteking eine tiefsinnige
Wesensbestimmung:

«Grof}, damit meine ich: immer im Flusse.
Immer im Flusse, damit meine ich: in allen Fernen.
In allen Fernen, damit meine ich: in sich zuriickkehrend.y

Wenn wir vorhin vor der Frage standen: gibt es eine Mystik,
die wieder weltoffen sein kann, und wenn es sie gibt, dann
vielleicht nicht nur, wie das erwihnte Buch von Wentzlaff-
Eggebert behauptet, im Bereich des Deutschen —; und wenn
ich, um diese Frage zu beantworten, nicht zunéchst auf auller-
deutsche abendlindische Vertreter der Mystik hingewiesen
habe — ich hitte etwa bei der heiligen Katharina und ihrer
politischen Tétigkeit verweilen kénnen —, wenn ich auch nicht
in erster Linie die bei uns bekanntere 6stliche Mystik des Yoga
erwihnt habe — etwa die auch in der Schweiz von Indern ge-
lehrte Form des Hatha-Yoga 1!, deren Ziel seelische und kor-
perliche Gesundheit und Lebensbeherrschung aus dem mysti-
schen Wissen um die eine lenkbare Lebenskraft ist —; wenn
ich zunichst von der Mystik der Chinesen sprach, so geschah
es hauptsichlich um der eben zitierten Bestimmung des «Gro-
Beny willen, welche mir fiir das Wesen des mystischen Denkens
besonders aufschlullreich erscheint.

«Grofly, so hiell das Zitat, «damit meine ich: immer im
Flusse. Immer im Flusse, damit meine ich: in allen Fernen. In
allen Fernen, damit meine ich: in sich zuriickkehrend.» In
diesen Worten gibt Lao Tse einer Gesetzmifligkeit Ausdruck,
auf die das mystische Denken, sich selbst iiberlassen, immer
und immer wieder stoBt. Wag der Neuplatonismus als den
trinitarischen Prozell von povy, mpdodog, émotpopr begriffen hat,
was die christliche Mystik als das Stromen des Geistes oder der
Liebe innerhalb der goéttlichen Dreifaltigkeit bezeichnet, als
das «fliefende Licht der Gottheity, das immer wieder in sich
selbst zuriickkehrt — «Monas gignit monadem, et in se suum

1 A a. 0.8 27.
. 1 Vgl. hierzu das Buch von S.R. Yesudian und E. Haich, Sport und
Yoga, Zielbriicke (Thielle) 1949.



186 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

reflectit ardorem», lautet ein von den Mystikern viel gedeuteter
Satz hermetischer Spekulation ** —, was Meister Eckhart als
den Vorgang der Gottesgeburt in der Seele und als das Ein-
bezogensein des Seelengrundes in den innertrinitarischen Pro-
zell erfalit: das entspricht stets diesem Einen und Dreifachen,
fiir das der Taoismus sagt: immer im Flusse — in allen Fer-
nen — in sich zuriickkehrend.

Mystisches Denken, gleichgiiltig von welchen Voraussetzun-
gen ausgehend, ist reine Dynamik. Es mufl dem so sein; denn
alle festen Stand- und Gesichtspunkte, alle Bilder, Vorstellun-
gen und Begriffe hat der Mystiker hinter sich gelassen, und der
Sprache bedient er sich nur noch als eines unzulidnglichen
Gleichnisses. Dag alttestamentliche Gebot: «Du sollst dir kein
Bildnis macheny versteht der Mystiker in dem Sinne: «Du sollst
dir keine Idee machen — weder von Gott noch von den Dingen,
insofern sie teilhaben an Gottes Unendlichkeit.» Diese Dynamik
ermoglicht nun auch dem Mystiker eine Riickkehr aus seiner
dulbersten Weltfremdheit, aus «allen Fernen», aus dem Deser-
tum divinum, in das er beim Beschreiten der via negativa, bei
der Verneinung aller Einzeldinge und bei der Aufhebung aller
Denkinhalte notwendig geraten muflite. Die Weltoffenheit wird
moglich, wenn das Ziel einmal geschaut und unverlierbar im
mystischen Denken geborgen wurde. Eckharts beriihmtes
Wort, dafl wer die Unio mystica erfahren habe, fihig sei, einen
Schweinestall zu putzen und dennoch in der Unio zu ver-
bleiben, erscheint an den verschiedensten Orten, da mystisches
Denken sich entwickelt hat, als eine Moglichkeit der Vollen-
dung mystischer Lebenshaltung — mniemals freilich als die
Vollendung an sich. — Auch fiir Eckhart ist die povqj, das Inne-
bleiben in der Unio, das eigentlich Wichtige; und das Ausgehen,
die Werke der Martha, dienen zur Verherrlichung und Ver-
tiefung gerade dieses Insichbleibens (man mufBl sich daher
hiiten, in der Maria- und Martha-Predigt, wie viele Interpreten
es tun, eine blofe Verherrlichung dullerer Werktitigkeit und
eine Umwertung der Rangordnung zwischen vita contemplativa
und vita activa zu sehen. An anderer Stelle, sagt Eckhardt

12 Alanus de Insulis, Theol. reg. 3, Pl 210, 624 C, nach dem sog. «Liber
XXIV philosophorum», prop. 1 (8. 208 in der Ausgabe von C. Baeumker, Bei-
trige zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters 25, Miinster i.W., 1928).



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 187

deutlich, daBl das Insichbleiben vornehmer sei als das Heraus-
gehen. «Finis est ... in processu perfecte ad intra» *®* — das
Endziel des Ausgangs ist der vollkommene Eingang — nicht
umgekehrt.) Die von der jenseitigen Welt her bestimmte Rang-
ordnung bleibt bestehen, auch wenn die sinnliche Welt und die
dullere Tatigkeit wiederum in ihr Recht gesetzt werden. — Dies
gilt wohl nicht nur fiir Eckhart, sondern fiir das mystische
Denken im allgemeinen, mag es im einzelnen noch so weltoffen
sein. Die iibersinnliche Welt bleibt stets die vornehmere, nicht
nur weil sie iiber Raum und Zeit erhaben, also als das «Reich
Gottesy allgegenwirtig und ewig ist, sondern auch weil sie,
wie ein Ausdruck der islamischen Mystik lautet, die « Welt des
Befehlsy 1t ist. Vielleicht darf man in diesem Ausdruck einen
Hinweis darauf sehen, dafl die iibersinnliche Welt noch ganz
jenem Willen Gottes entspricht, in dem scholastische und
mystische Spekulation in eminenter Weise den «Fons vitae»,
den eigentlichen Lebensquell, gesehen hat.

Doch diese Einschrinkung vorweggenommen, bleibt die
Moglichkeit eines Auf-die-Welt-hin-Gerichtetseins des mysti-
schen Denkens dennoch bestehen. Buddha hatte nach seiner
Erleuchtung zwei Alternativen vor sich: entweder konnte er
unmittelbar ins Nirvana eingehen, oder er konnte in die Welt
hinaustreten und ihr seine Lehre verkiinden. Er wihlte das
zweite. Das Mitleid mit den Geschopfen bewegte ihn dazu, auf
den seligen Zustand der absoluten Weltfremdheit so lange zu
verzichten, bis er sein Werk vollbracht hatte. Und bezeich-
nenderweise sieht die Legende in der ersten Moglichkeit, im
vorzeitig selbstsiichtigen Eingehen ins Nirvana, eine Ver-
suchung Maras, des Bosen.

Wie nun der einzelne mystisch Begnadete sich entscheidet,
bleibt seiner besondern Liage, seinem Auftrag, seiner je eigenen
«Gabe>» iiberlassen. Der eine wird nur innerhalb seiner KEre-
mitenklause oder seines Klosters, seines Ordens oder selbst-
auferlegter Regeln die konsequente Weiterfithrung eines Le-
bens finden, das ihm einmal unter eben diesen Bedingungen
das Héchste mitgeteilt hat. Der andere wird indessen versuchen,

13 A.a. 0., Lat. Werke 4, 9.
1 Vgl. F. Meier, a. a. 0., S. 226.



188 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

der Welt ganz sich zu o6ffnen, ohne doch die mystische Ge-
lassenheit des einst von allem Losgeldsten zu verlieren. Er
wird, wie Hegel in seiner Jugendschrift «Der Geist des
Christentums und sein Schicksaly von dem aus der Wiiste zu-
riickkehrenden Jesus sagt, «sicher in die Welty eintreten, <aber
fest gegen siey. *® — Endlich gehort zu den Méglichkeiten einer
Weiterfithrung des durch mystische Krfahrungen gesteigerten
Lebens das ganze weite Feld der Magie, wie sie vor allem im
Osten, etwa in Tibet, ausgeiibt werden soll **, worauf ich hier
nicht eingehen kann. Der Méglichkeiten, das Senfkorn mysti-
schen Wissens in der Welt zur Entfaltung zu bringen, sind so
zahlreiche, wie es Menschen gibt, die je die einmalige Aufgabe
zu losen haben, auf Grund einer bestimmten Erfahrung ihre
eigene Existenz zu gestalten. — Dall im Mafle, wie die Riick-
kehr in die Welt vorgenommen wird, die Gefahr wichst, das
einst gewonnene mystische Gut wieder zu verlieren, braucht
indessen kaum gesagt zu werden. Betont mufl nur werden, dall
was auf einer gewissen Stufe des mystischen Weges als gegen-
sitzlich und unvereinbar erschien, nach dem Erlebnis der Unio
vereinbar sein kann. Aus der mystischen Erfahrung heraus
wird etwa eine Ethik wieder sinnvoll, die auf der Suche nach
dem Absoluten sich als unzulinglich erwiesen hatte. Oder es
fallt ein neues Licht auf das Gebiet des Aesthetischen, welches
einst dem mystischen Streben als reines Hindernis begegnet
war, insofern ndmlich Schénheit zum Verweilen in der Be-
schrinkung auffordert: nunmehr wird alles Sinnliche trans-
parent im Hinblick auf die schaffende Kraft, die es erzeugt,
erhélt und in sich zuriicknimmt.

So finden sich bei Eckhart Stellen, die geradezu als Umkeh-
rung dessen erscheinen moégen, was mystisches Denken sonst
als Forderung aufstellt, etwa der Satz: <Ex una et eadem radice
procedit amare praesentia et absentia appetere, nec refert utrum
amore afficiar vel desiderio sive appetituy — aus ein und der-
selben Wurzel entspringt beides: die Liebe zu den gegenwirti-
gen und das Streben nach den abwesenden Giitern, und es ist

15 Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. v. H. Nohl, Tiibingen 1907,
S. 320.

16 Vgl. etwa A, David-Neel, Mystiques et Magiciens du Thibet, Paris
1929.



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 189

einerlei, ob mich Liebe (ndmlich zu den gegenwértigen) oder
Sehnsucht und Verlangen (ndmlich nach den abwesenden) be-
stimmt. ** Die Liebe zu den einzelnen gegenwiirtigen Dingen
bildet hier deshalb kein Hindernis auf dem Wege zum Héch-
sten, weil sie einbezogen sind in die Dynamik eines vom mysti-
schen Ziele her bestimmten Lebens. «In novitate vitae ambu-
lemusy (Rom. 6,4) lautet der Text, zu dem die vorliegenden
Erlduterungen geschrieben sind. *® «In der Neuheit des Lebens
sollen wir wandelny, und Eckhart fiihrt hierzu aus: Da «die
Zeit dieses Lebensy, wie Augustinus im 13. Buche De civitate
Dei (cap. 10) sagt, «nichts ist als ein Lauf zum Tode, bei dem
es niemandem vergonnt ist, auch nur ein Weilchen stehenzu-
bleiben oder ein wenig langsamer zu geheny, darum sollen wir
«in der Neuheit des Lebensy — das ist innerhalb der Sphire
des gottlichen Wirkens selbst — «wandelny und in diesem
Wandel die wahre, an keine bestimmte Weise mehr gebundene
und daher stets sich erneuernde Freude finden. « Wer sich ...
in Gott in keiner bestimmten Weise, sondern in aller und jeder
Weise erfreut, der erfreut sich immer; und das will Gott —:
,wandle vor mir (und sei vollkommen’, Gen. 17,1); denn die
Natur der Gottheit ist das und fordert das, dafl wir uns nicht
auf eine bestimmte Weise, ja iiberhaupt nicht auf eine Weise
oder zu einer bestimmten Stunde oder Zeit oder (nur) bisweilen
in ihr erfreuen, sondern in allen Dingen, und zwar in allen
Dingen gleich, immer und immer gleich.y In der Richtung des
«semper et semper aequaliter delectariy liegt die Vollendung
des Eckhartischen Menschen, wie er sie in seinem Bild des
«Gerechteny entwirft. Gerecht ist, nach antiker und mittelalter-
licher Definition, wer jedem das Seine gibt **; und hierzu ist,
wie sich aus Eckharts Werk ergibt, der ganz fihig, der inner-
lich alles gelassen hat und der gelassen ist: der mystische
Mensch. In der Gerechtigkeit vollendet und erfiillt sich die Ge-
lassenheit; und hier — so will es uns scheinen — wendet sich
die absolute Weltfremdheit des mystischen Denkens um zur
letztmoglichen Weltoffenheit.

17 A.a. 0., Lat. Werke 4, 152 {.
18 Ehbda. 156 ff.
1 Vgl die deutsche Predigt «Iusti vivent in aeternum» usw., a.a.O.

1,99 ff.



190 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

Das «suum cuique darey als hiochstes Ziel der Lebensfiih-
rung setzt aber die Rechtfertigung eines jeden einzelnen, auch
des geringsten Dinges voraus. Und eine solche Rechtfertigung
liegt tatsidchlich in dem spekulativen Denken Meister Kckharts
begriindet. Im Anschlufl an Thomas von Aquino ** bezeichnet
Eckhart die «essentiay Gottes vornehmlich als die «potentia
generandi» **; und dieser Ausdruck enthilt fiir den Mystiker
einen Allgemeinsinn, nach dem er die Welt des Geistes und
der Sinnendinge wohl noch dem Rang nach, aber nicht mehr
wesensmalflig zu unterscheiden hat. ** Die Potentia generandi
ist jenes Anfingliche, das Existenz will, und in dem weilend,
der Mystiker seine Existenz und die der Welt bewufit empfingt.
«Darum steht der Himmel niemals stilley, sagt der von Eckhart
angeregte flimische Mystiker Jan van Ruysbroek *, weil er
nicht will, daf} die Geschopfe verschmachten. Darum gibt es das
Stromen der Luft, die ein Gleichnis der gottlichen Kraft ist
(wie derselbe Mystiker ausfiihrt **), gibt es ein Einatmen und
Ausatmen, ein Aus-Gott-Heraustreten und In-ihn-Zuriick-
kehren, ein Leben in der Natur und nach demselben Rhythmus
ein Leben der Seele in Gott. «Der Geist Gottesy, so heilit es bei
Ruysbroek #, «blidst uns aus um der Liebe und um trefflicher
Werke willen; und er trigt uns wieder in ihn hinein um des
Ruhens und Geniellens willen: und dies ist ewiges Leben.
Gleicherweise wie wir die Luft, die in uns ist, ausgeben und
neue Luft einatmen und so unser sterbliches Leben in der Natur
erhalten, so mag unser Geist ,entgeistet’ (das ist entlastet)

20 Summa theol. 1, qu. 41, art. 5.

2t A.a. 0., Lat. Werke 4, 8,

22 Vgl. hierzu Plotin, En. 4,8 (in der Uebersetzung von R. Harder,
Bd. 1, S. 77) : «Verbunden ist auf ewig die gesamte Wirklichkeit, das geistig
und das sinnlich Seiende, das Geistige das aus eigener Kraft ist, und das
Sinnliche das unvergiingliches Sein gewonnen hat durch Teilhaben an Jenem,
indem es nach Vermdgen das geistige Sein nachahmt.»

2 Van den gheesteliken Tabernakel 4,43 (Ausgabe der Ruusbroec-
Genootschap, Bd. 2, Antwerpen 1934, S. 92).

# Ebda. S. 90 ff.

# Van VII Trappen in den graed der gheesteleker minnen 7D (a. a.O.,
Bd. 3, Antwerpen 1934, S. 269). — Zum Verstéindnis der Lehre Ruysbroeks

vgl. neuerdings A. Ampe, De grondlijnen van Ruusbroec’s drieéenheidsleer
als onderbouw van den zieleopgang, Tielt 1951.



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 191

werden und befreit von seinem Werke im Genull und in der
Seligkeit und doch zumal wieder erneut werden in Gnaden, in
Liebe und in den Fé#higkeiten zu guten Taten. Darum: Ein-
gehen in ein lauteres Genieflen und Ausgehen in guten Werken
und zugleich geeinigt bleiben dem Geiste Gottes — das ist es,
was ich meine.» *¢ ,

Fiir Ruysbroek steht der Himmel niemals stille, weil die
oberste Kraft will, dafl es Lieben gibt: natiirliches und geistig-
ewiges Leben. Und so spricht auch Meister Eckhart von Gottes
Giite als von seinem Willen sich mitzuteilen, sich selber, sein
eigenes Sein zu verschenken und dadurch die seienden Dinge
ins Dasein zu rufen. «Giiete daz ist, da got tizsmilzet und gemei-
net sich allen creatiren» ??; und an anderer Stelle fiihrt er aus: *®
«Gut ist, was sich mitteilt (sich ,allgemein macht’) ... Gott ist
das Allgemeinste. Kein Ding teilt sich mit aus dem Seinen
heraus; denn alle Geschopfe haben ihr Sein nicht aus sich
selber. Was immer sie mitteilen, das haben sie von einem
andern. Sie geben sich auch nicht selber. Die Sonne gibt ihren
Schein und bleibt doch dabei stehen; das Feuer gibt seine Hitze
und bleibt doch Feuer. Aber Gott teilt dag Seine mit, weil er aus
sich selber ist, was er ist; und in allen Gaben, die er gibt, gibt
er sich selber stets zuerst. Er gibt sich, Gott, so wie er ist, in
-allen seinen Gaben, sofern nur immer die ihn fassen koénnen,
die es mochten. Sankt Jakobus spricht: ,Alle guten Gaben
fliefen von oben hernieder von dem Vater der Lichter.”> — Und
so liegt denn die Begriindung allen Daseins fiir diesen Mystiker,
in dessen Denken Weltfremdheit und Weltoffenheit auf bei-
spielhafte Weise zum Ausgleich streben, in dem einen Satze:
<Deus caritas est.» *°

Basel. Maria Bindschedler.

26 Die Aufgabe der Seele ist auch nach Plotin eine zweifache; <sie ver-
mag beides zugleich: von oben zu empfangen, in diese Welt zu spenden>
(En. 4,8,7).

27 A.a.0. 1,302

28 ¢Quasi stella matutina» usw., a.a. Q. 1, 149.

2 Vgl. die lateinische Predigt iiber 1. Joh, 4,8—21 (a. a. O., Lat. Werke
4,50 11.).



	Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

