
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 3

Artikel: Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

Autor: Bindschedler, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


180 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

Weltfremdheit und Weltoffenheit
des mystischen Denkens.

Vortrag in der Philosophischen Gesellschaft Basel
am 27. April 1951.

Als mich die Philosophische Gesellschaft aufgefordert hatte,
einen Vortrag zu halten über «ein Thema aus dem Gebiete der
Mystik», war ich mir über die Formulierung des Themas
sogleich im klaren. Weltfremdheit oder Weltoffenheit des mystischen

Denkens ist das Problem, das sich mir bei der Beschäftigung

mit mystischer Literatur in immer vermehrtem Maße
aufgedrängt hat. Es geht hierbei nicht um ein abstraktes Problem,
sondern vielmehr um eine Frage der Lebensgestaltung, um die
Frage: wie läßt sich eine typische Denkhaltung, das Denken
des Mystikers, verwirklichen innerhalb des einzelnen Existenzraumes?

Zur Klärung des Begriffs «mystisches Denken» sei
einleitend gesagt: Als Gegenstand unserer Ausführungen ist die
Mystik gewählt, insofern sie sich in der Sprache des Denkens
ausdrückt, insofern sie also eine Art der Philosophie ist, der
Liebe zur «Weisheit» im theoretischen und praktischen Sinne.
— Daß es Mystik gibt, die abseits der gedanklichen Klärung
lebt, hat uns hier nicht zu beschäftigen. — Unter Mystik
verstehe ich den Glauben an die Identität eines höchsten absoluten
Prinzips mit dem, was in jedem einzelnen bedingten Wesen als
sein eigenes ens realissimum besteht, an die Identität also von
allgemeinstem und individuellstem Lebensgrund.

Solche Mystik hat es gegeben und gibt es in Verbindung mit
den verschiedensten Denk- und Glaubenssystemen. Die
Voraussetzungen für ein mystisches Denken sind so verschiedenartig,

wie es die verschiedenen Religionen und Lehrmeinungen
nur sein mögen —: die Ergebnisse gleichen einander wie die
Früchte eines Baumes. Wir haben uns demnach bei der Behandlung

unseres Themas keineswegs auf christliche, abendländische,

deutsche oder sonstwie völkisch oder konfessionell
bestimmte Mystik zu beschränken, sondern uns beschäftigt hier
das mystische Denken, sei es östlicher oder westlicher, früherer
oder späterer Herkunft.



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 181

Nun ist es eine Tatsache, daß jede spekulative Mystik
beginnt mit einer negativen Theologie und entsprechend mit einer
negativen, die Welt verneinenden Lebenshaltung. Mystik kommt
von pueiv und wird verstanden in dem Sinne, daß man sowohl
die Augen wie den Mund schließen müsse, um das Absolute zu
erfahren. Jenseits der Sinnenwelt und jenseits der aussprechbaren

Dinge wird das Letzte erlebt, und jenseits muß es immer
auch bleiben, nur dem Eingeweihten, dem von der Welt
Abgeschiedenen, zugänglich. Von der Weltfremdheit des mystischen

Denkens zu sprechen, ist daher für niemanden
verwunderlich: sind doch die Worte «Weltfremdheit» und
«Mystizismus» für das Allgemeinbewußtsein beinahe synonym. Plotins
dcpeXe TtdvTa ist das erste und bekannteste aller mystischen Gebote,
vielleicht aber — wie sich besonders im zweiten Teile unseres
Vortrags zeigen soll — nicht auch das letzte.

Um die Weltferne des mystischen Denkens ins Licht zu
rücken, genügen einige wenige Hinweise auf die Unentbehr-
lichkeit der Askese, wie sie alle Mystik, mindestens als Stufe
der Vorbereitung, fordert. Askese in der Lebensführung, aber
auch Askese, das ist Zucht, Uebung, in der Gedankenführung
sind das notwendig erste Stadium einer jeden bewußt ergriffenen

vita mystica. (Es gibt natürlich den Fall, daß ein mystisches
Leben mit dem plötzlichen Einbruch des Höchsten mitten in das
Weltgetriebe hinein anhebt; aber dies — als das unberechenbare

Wirken der übermenschlichen Sphäre — gehört wiederum
nicht in den Bereich einer Untersuchung über das mystische
Denken.) Einmal muß der zum mystischen Ziele strebende
Mensch jenen Tod erleiden, den der Geist sich selber bereitet.
Er muß auf die äußern Glücksgüter verzichtet haben — nicht
notwendig aus Verachtung oder Gleichgültigkeit gegenüber
diesen Gütern, sondern vielleicht aus dem ahnenden Wissen
um ein letztes, alle Dinge aufwiegendes Gut —, und er muß
sich von allen Vorstellungen und Denkinhalten befreit haben
— nicht notwendig aus Geringschätzung dieser Denkinhalte,
sondern etwa aus der Bereitschaft, auch die Vernunft einem
allerhöchsten, nur von ihr vernehmbaren und allein sie
erfüllenden Inhalte offen zu halten.

So wie an einem Gefäße sein Wesentliches die Leere, der
ausfüllbare Raum ist — die Mystik des Taoismus zieht dies



182 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

Bild immer wieder herbei —, so ist am Geiste die erfüllbare
Leere seines Fassungsvermögens, seine unendlich geöffnete
«Vernünftigkeit» 1 oder Empfänglichkeit wesentlich: seine
jungfräuliche Bereitschaft, «Weib» zu sein, wie Meister Eckhart in
einer seiner Predigten gleichnishaft ausführt.8 Ohne die
vorhergehende «Tempelreinigung» der Seele ist, wie wiederum
Eckhart darlegt3, kein Eingehen Gottes in die Seele möglich;
«non impletur nisi vacuum», heißt es in der entsprechenden
lateinischen Predigt.4 Die Abgeschiedenheit in der Stille ist der
einzige Ort, an dem die Begegnung mit dem Höchsten,
Vollkommenen stattfinden kann. Um jenes beseligenden Erlebnisses
teilhaftig zu werden, in welchem die Seele die Worte vernimmt:
«Tat tvam asi» — das bist du —, muß sie die unsäglich mühsame

Arbeit des Sich-Scheidens auf sich genommen haben,
muß sich bei allen vorletzten Dingen gesagt haben: «Das bist
du nicht.» Weltfremdheit, Losgelöstheit von jedem konkreten
Gut wie auch von jedem zuverlässigen Begriff sind für den

Mystiker eine unumgängliche Stufe seines Weges; und vielfach
ist auf dieser Stufe das Ziel verlorengegangen und alles besitzt
den Geschmack der Verlassenheit, der Bitternis, des Karfreitags

oder des endgültigen Nichts. Den einsamen Aufenthalt in
der Wüste — sei es im wörtlichen oder in einem nicht minder
strengen symbolischen Sinne — muß jeder durchgemacht haben,
ehe er die höchste Erfüllung des mit dem Absoluten eins
gewordenen Lebens zu erfahren hoffen darf. Denn die Wüste ist
Aufenthaltsort und Symbol nicht nur der äußersten menschlichen

Verlassenheit, sondern zugleich auch der unbegrenzten
Weite Gottes. Bei Eckhart werden die beiden Termini «Wüste»
und «Wesen» (Wesen im Sinne von essentia oder forma)
einander gegenübergestellt. Alles, was Wesen hat, das heißt eine
von der «essentia» her bestimmte, fest umrissene Daseinsform,

1 Vgl. Meister Eckhardts Predigt «Quasi Stella matutina» usw. (Ausgabe
der deutschen Forschungsgemeinschaft, Die deutschen Werke, Bd. 1, S. 150) :

«Verniinfticheit ist der tempel gotes. Niergen wonet got eigenlîcher dan
in sînem tempel, in verniinfticheit.»

2 Vgl. die Predigt «Intravit Iesus in quoddam castellum» usw. (a. a. 0.
1,24 ff.) von der «juncvrouwen, diu ein wip was».

3 In der Predigt «Intravit Iesus in templum» usw. (a. a. 0. 1, 4 ff.).
4 In der Predigt «Quia domug mea domus orationis est» (a. a. O., Die

lateinischen Werke, Bd. 4, S. 221).



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 183

kann der unendlichen «wîte» oder «breite» der Gottheit nicht
adäquat sein.5 Erst in der Bildlosigkeit und Ueber-Wesen-
haftigkeit des wüstengleichen leeren Raums vermag die Seele
die Berührung mit dem zu erfahren, was das Ganze ist, und
das allein Wahre und allein Sättigende und Stillende. Ein
«innerer Tod» ist die unabdingbare Voraussetzung der höchsten

Lebenserfahrung, wie uns eine jede Mystik östlicher oder
westlicher Herkunft bezeugt.6 Die «zehntausend Dinge» in der
Sprache der Chinesen, der Bereich «der Zweiheit», wie der
Inder sagt, das «dies und das» in der Sprache Eckharts: die
Welt als solche muß in unendliche Ferne gerückt und gleichsam

vernichtet sein, damit der gänzlich weltverlorene,
weltentfremdete Mensch sein Ein und Alles zu empfangen vermag.

Nach dieser Empfängnis aber öffnet sich dem Mystiker eine
unendliche Fülle von Möglichkeiten: unter ihnen auch die der
Rückkehr in die Welt. — Im folgenden soll keineswegs
versucht werden, die mystische Existenz als solche zu systematisieren,

etwa die Richtung festlegen zu wollen, die das mystische
Denken notwendig einzuschlagen hätte. Ich möchte nur auf
Grund verschiedener Zeugnisse anzudeuten versuchen, daß,
nachdem eine bestimmte Stufe der via mystica erreicht worden
ist, Weltoffenheit und mystische Denkhaltung nicht mehr
unvereinbar zu sein brauchen. — F. W. Wentzlaff-Eggebert hat
in seinem Buche «Deutsche Mystik zwischen Mittelalter und
Neuzeit» 7 ein Kennzeichen gerade der deutschen Mystik darin
sehen wollen, daß diese Mystik die Rückkehr ins tätige Leben
erstrebt. Von Meister Eckhart bis zu Fichte fällt es tatsächlich
nicht schwer, Zeugnisse deutscher Mystiker und Mystikerinnen
ausfindig zu machen, die sich durch ihre Weltoffenheit, ihren
Drang nach Aktivität, nach Weltverwandlung auszeichnen,
Zeugnisse von Mystikern also, die alle in gewissem Sinne ver-

5 Vgl. die oben zitierte Predigt «Quasi Stella matutina» (a. a. 0. 1,145) :

«Got würket über wesene essentia) in der wîte, dâ er sieh geregen mac,
er würket in unwesene.» Und (ebda. 8. 144) : «Diz ende enhât keine wîse

forma), ez entwechset der wîse und gât in die breite.»
6 Zum Ausdruck «innerer Tod» etwa in der orientalischen Mystik vgl.

F. Meier, Das Problem der Natur im esoterischen Monismus des Islams,
Eranos-Jahrbuch XIV (1946), S. 157, Anm. 2.

' 2. Aufl. Tübingen 1947.



184 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

wandt erscheinen mit jenem als so typisch deutsch empfundenen
Magier Faust. Aber ist dieser Drang nach Weltverwandlung
aus dem mystisch vorweggenommenen Wissen um das Absolute

heraus wirklich ausschließlich «deutsch»?

Im Taoteking, dem großen Buch der chinesischen Mystik,
stehen die Worte (nach der Uebersetzung von Richard
Wilhelm) :

«Wer in seinem Ich die Welt ehrt,
dem kann man wohl die Welt anvertrauen.
Wer in seinem Ich die Welt liebt,
dem kann man wohl die Welt übergehen.» 8

Immer wieder betont die taoistische Lehre, daß wer Tao,
den rechten Weg, den Sinn des Lebens, das Eine Notwendige
besitzt, alle Werke «mühelos» verrichten kann, daß er «brauchbar»

geworden ist wie ein weites leeres Gefäß oder wie die
Oeffnung eines Tores, daß er in die Tiefe und Höhe zu wirken
vermag wie Erde und Himmel und daher zur wahren Staatskunst

berufen ist. Die Geschäfte der Welt und die Lenkung der
Menschen kann man im Grunde nur dem anvertrauen, der das

«große Geheimnis» des Tao erfahren hat. Denn dies Geheimnis
ist der Weg, auf dem alle Kräfte frei werden. — Freilich, der
mystische Weise muß nicht wirken noch herrschen noch sich
gebrauchen lassen: auch im Taoteking wird die Stille des

gänzlich der Welt Entfremdeten gepriesen —; aber er kann es,
er hat die Möglichkeit und Macht dazu. Vom «Berufenen», das
ist dem mystisch Erwählten, heißt es:

«Alle Wesen treten hervor,
und er verweigert sich ihnen nicht.
Er erzeugt und besitzt nicht.
Er wirkt und behält nicht.
Ist das Werk vollbracht,
so verharrt er nicht dabei.
Und eben weil er nicht verharrt,
bleibt er nicht verlassen.» 9

8 Lao Tse, Taoteking, Das Buch des Alten vom Sinn und Leben, aus dem
Chinesischen verdeutscht und erläutert von R. Wilhelm, Jena 1915, S. 15.

8 A. a. 0. S. 4.



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 185

Der mystische Mensch vermag auf diese Weise Großes zu
wirken, weil er selber, wie das Buch vom Tao sagt, «groß» ist.
Für das Große aber findet sich im Taoteking eine tiefsinnige
Wesensbestimmung:

«Groß, damit meine ich: immer im Flusse.
Immer im Flusse, damit meine ich: in allen Fernen.
In allen Fernen, damit meine ich: in sich zurückkehrend.» 10

Wenn wir vorhin vor der Frage standen: gibt es eine Mystik,
die wieder weltoffen sein kann, und wenn es sie gibt, dann
vielleicht nicht nur, wie das erwähnte Buch von Wentzlaff-
Eggebert behauptet, im Bereich des Deutschen —; und wenn
ich, um diese Frage zu beantworten, nicht zunächst auf
außerdeutsche abendländische Vertreter der Mystik hingewiesen
habe — ich hätte etwa bei der heiligen Katharina und ihrer
politischen Tätigkeit verweilen können —, wenn ich auch nicht
in erster Linie die bei uns bekanntere östliche Mystik des Yoga
erwähnt habe — etwa die auch in der Schweiz von Indern
gelehrte Form des Hatha-Yoga ", deren Ziel seelische und
körperliche Gesundheit und Lebensbeherrschung aus dem mystischen

Wissen um die eine lenkbare Lebenskraft ist —; wenn
ich zunächst von der Mystik der Chinesen sprach, so geschah
es hauptsächlich um der eben zitierten Bestimmung des «Großen»

willen, welche mir für das Wesen des mystischen Denkens
besonders aufschlußreich erscheint.

«Groß», so hieß das Zitat, «damit meine ich: immer im
Flusse. Immer im Flusse, damit meine ich: in allen Fernen. In
allen Fernen, damit meine ich: in sich zurückkehrend.» In
diesen Worten gibt Lao Tse einer Gesetzmäßigkeit Ausdruck,
auf die das mystische Denken, sich selbst überlassen, immer
und immer wieder stößt. Was der Neuplatonismus als den
trinitarischen Prozeß von povri, irpôoboç, emOTpocpfi begriffen hat,
was die christliche Mystik als das Strömen des Geistes oder der
Liebe innerhalb der göttlichen Dreifaltigkeit bezeichnet, als
das «fließende Licht der Gottheit», das immer wieder in sich
selbst zurückkehrt — «Monas gignit monadem, et in se suum

10 A. a. 0. S. 27.
11 Vgl. hierzu das Buch von S. R. Yesudian und E. Haieh, Sport und

Yoga, Zielbrücke (Thielle) 1949.



186 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

reflectit ardorem», lautet ein von den Mystikern viel gedeuteter
Satz hermetischer Spekulation 12

—, was Meister Eckhart als
den Vorgang der Gottesgeburt in der Seele und als das Ein-
bezogensein des Seelengrundes in den innertrinitarischen Prozeß

erfaßt: das entspricht stets diesem Einen und Dreifachen,
für das der Taoismus sagt: immer im Flusse — in allen Fernen

— in sich zurückkehrend.
Mystisches Denken, gleichgültig von welchen Voraussetzungen

ausgehend, ist reine Dynamik. Es muß dem so sein; denn
alle festen Stand- und Gesichtspunkte, alle Bilder, Vorstellungen

und Begriffe hat der Mystiker hinter sich gelassen, und der
Sprache bedient er sich nur noch als eines unzulänglichen
Gleichnisses. Das alttestamentliche Gebot: «Du sollst dir kein
Bildnis machen» versteht der Mystiker in dem Sinne: «Du sollst
dir keine Idee machen — weder von Gott noch von den Dingen,
insofern sie teilhaben an Gottes Unendlichkeit.» Diese Dynamik
ermöglicht nun auch dem Mystiker eine Rückkehr aus seiner
äußersten Weltfremdheit, aus «allen Fernen», aus dem Deser-
tum divinum, in das er beim Beschreiten der via negativa, bei
der Verneinung aller Einzeldinge und bei der Aufhebung aller
Denkinhalte notwendig geraten mußte. Die Weltoffenheit wird
möglich, wenn das Ziel einmal geschaut und unverlierbar im
mystischen Denken geborgen wurde. Eckharts berühmtes
Wort, daß wer die Unio mystica erfahren habe, fähig sei, einen
Schweinestall zu putzen und dennoch in der Unio zu
verbleiben, erscheint an den verschiedensten Orten, da mystisches
Denken sich entwickelt hat, als eine Möglichkeit der Vollendung

mystischer Lebenshaltung — niemals freilich als die
Vollendung an sich. — Auch für Eckhart ist die govri, das Inne-
bleiben in der Unio, das eigentlich Wichtige; und das Ausgehen,
die Werke der Martha, dienen zur Verherrlichung und
Vertiefung gerade dieses Insichbleibens (man muß sich daher
hüten, in der Maria- und Martha-Predigt, wie viele Interpreten
es tun, eine bloße Verherrlichung äußerer Werktätigkeit und
eine Umwertung der Rangordnung zwischen vita contemplativa
und vita activa zu sehen. An anderer Stelle, sagt Eckhardt

12 Alanus de Insulis, Theol. reg. 3, PI 210, 624 C, nach dem sog. «Liber
XXIV philosophorum», prop. 1 (S. 208 in der Ausgabe von C. Baeumker,
Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters 25, Münster i.W., 1928).



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 187

deutlich, daß das Insichbleiben vornehmer sei als das Herausgehen.

«Finis est in processu perfecte ad intra» 13 — das
Endziel des Ausgangs ist der vollkommene Eingang — nicht
umgekehrt.) Die von der jenseitigen Welt her bestimmte
Rangordnung bleibt bestehen, auch wenn die sinnliche Welt und die
äußere Tätigkeit wiederum in ihr Recht gesetzt werden. — Dies
gilt wohl nicht nur für Eckhart, sondern für das mystische
Denken im allgemeinen, mag es im einzelnen noch so weltoffen
sein. Die übersinnliche Welt bleibt stets die vornehmere, nicht
nur weil sie über Raum und Zeit erhaben, also als das «Reich
Gottes» allgegenwärtig und ewig ist, sondern auch weil sie,
wie ein Ausdruck der islamischen Mystik lautet, die «Welt des
Befehls» 14 ist. Vielleicht darf man in diesem Ausdruck einen
Hinweis darauf sehen, daß die übersinnliche Welt noch ganz
jenem Willen Gottes entspricht, in dem scholastische und
mystische Spekulation in eminenter Weise den «Fons vitae»,
den eigentlichen Lehensquell, gesehen hat.

Doch diese Einschränkung vorweggenommen, bleibt die
Möglichkeit eines Auf-die-Welt-hin-Gerichtetseins des mystischen

Denkens dennoch bestehen. Buddha hatte nach seiner
Erleuchtung zwei Alternativen vor sich: entweder konnte er
unmittelbar ins Nirvana eingehen, oder er konnte in die Welt
hinaustreten und ihr seine Lehre verkünden. Er wählte das
zweite. Das Mitleid mit den Geschöpfen bewegte ihn dazu, auf
den seligen Zustand der absoluten Weltfremdheit so lange zu
verzichten, bis er sein Werk vollbracht hatte. Und
bezeichnenderweise sieht die Legende in der ersten Möglichkeit, im
vorzeitig selbstsüchtigen Eingehen ins Nirvana, eine
Versuchung Maras, des Bösen.

Wie nun der einzelne mystisch Begnadete sich entscheidet,
bleibt seiner besondern Lage, seinem Auftrag, seiner je eigenen
«Gabe» überlassen. Der eine wird nur innerhalb seiner
Eremitenklause oder seines Klosters, seines Ordens oder
selbstauferlegter Regeln die konsequente Weiterführung eines
Lebens finden, das ihm einmal unter eben diesen Bedingungen
das Höchste mitgeteilt hat. Der andere wird indessen versuchen,

13 A. a. 0., Lat. Werke 4, 9.
14 Vgl. F. Meier, a. a. O., S. 226.



188 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

der Welt ganz sieh zu öffnen, ohne doch die mystische
Gelassenheit des einst von allem Losgelösten zu verlieren. Er
wird, wie Hegel in seiner Jugendschrift «Der Geist des

Christentums und sein Schicksal» von dem aus der Wüste
zurückkehrenden Jesus sagt, «sicher in die Welt» eintreten, «aber
fest gegen sie».15 — Endlich gehört zu den Möglichkeiten einer
Weiterführung des durch mystische Erfahrungen gesteigerten
Lebens das ganze weite Feld der Magie, wie sie vor allem im
Osten, etwa in Tibet, ausgeübt werden soll16, worauf ich hier
nicht eingehen kann. Der Möglichkeiten, das Senfkorn mystischen

Wissens in der Welt zur Entfaltung zu bringen, sind so
zahlreiche, wie es Menschen gibt, die je die einmalige Aufgabe
zu lösen haben, auf Grund einer bestimmten Erfahrung ihre
eigene Existenz zu gestalten. — Daß im Maße, wie die Rückkehr

in die Welt vorgenommen wird, die Gefahr wächst, das
einst gewonnene mystische Gut wieder zu verlieren, braucht
indessen kaum gesagt zu werden. Betont muß nur werden, daß

was auf einer gewissen Stufe des mystischen Weges als
gegensätzlich und unvereinbar erschien, nach dem Erlebnis der Unio
vereinbar sein kann. Aus der mystischen Erfahrung heraus
wird etwa eine Ethik wieder sinnvoll, die auf der Suche nach
dem Absoluten sich als unzulänglich erwiesen hatte. Oder es

fällt ein neues Licht auf das Gebiet des Aesthetischen, welches
einst dem mystischen Streben als reines Hindernis begegnet

war, insofern nämlich Schönheit zum Verweilen in der
Beschränkung auffordert: nunmehr wird alles Sinnliche
transparent im Hinblick auf die schaffende Kraft, die es erzeugt,
erhält und in sich zurücknimmt.

So finden sich bei Eckhart Stellen, die geradezu als Umkehrung

dessen erscheinen mögen, was mystisches Denken sonst
als Forderung aufstellt, etwa der Satz: «Ex una et eadem radice
procedit amare praesentia et absentia appetere, nec refert utrum
amore afficiar vel desiderio sive appetitu» — aus ein und
derselben Wurzel entspringt beides: die Liebe zu den gegenwärtigen

und das Streben nach den abwesenden Gütern, und es ist

16 Hegels theologische Jugendschriften, hrsg. v. H. Nohl, Tübingen 1907,
S. 320.

18 Vgl. etwa A. David-Neel, Mystiques et Magiciens du Thibet, Paris
1929.



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 189

einerlei, ob mich Liebe (nämlich zu den gegenwärtigen) oder
Sehnsucht und Verlangen (nämlich nach den abwesenden)
bestimmt. 17 Die Liebe zu den einzelnen gegenwärtigen Dingen
bildet hier deshalb kein Hindernis auf dem Wege zum Höchsten,

weil sie einbezogen sind in die Dynamik eines vom mystischen

Ziele her bestimmten Lebens. «In novitate vitae ambu-
lemus» (Rom. 6,4) lautet der Text, zu dem die vorliegenden
Erläuterungen geschrieben sind.18 «In der Neuheit des Lebens
sollen wir wandeln», und Eckhart führt hierzu aus: Da «die
Zeit dieses Lebens», wie Augustinus im 13. Buche De civitate
Dei (cap. 10) sagt, «nichts ist als ein Lauf zum Tode, bei dem
es niemandem vergönnt ist, auch nur ein Weilchen stehenzubleiben

oder ein wenig langsamer zu gehen», darum sollen wir
«in der Neuheit des Lebens» — das ist innerhalb der Sphäre
des göttlichen Wirkens selbst — «wandeln» und in diesem
Wandel die wahre, an keine bestimmte Weise mehr gebundene
und daher stets sich erneuernde Freude finden. «Wer sich
in Gott in keiner bestimmten Weise, sondern in aller und jeder
Weise erfreut, der erfreut sich immer; und das will Gott —:
,wandle vor mir (und sei vollkommen', Gen. 17,1) ; denn die
Natur der Gottheit ist das und fordert das, daß wir uns nicht
auf eine bestimmte Weise, ja überhaupt nicht auf eine Weise
oder zu einer bestimmten Stunde oder Zeit oder (nur) bisweilen
in ihr erfreuen, sondern in allen Dingen, und zwar in allen
Dingen gleich, immer und immer gleich.» In der Richtung des

«semper et semper aequaliter delectari» liegt die Vollendung
des Eckhartischen Menschen, wie er sie in seinem Bild des
«Gerechten» entwirft. Gerecht ist, nach antiker und mittelalterlicher

Definition, wer jedem das Seine gibt19; und hierzu ist,
wie sich aus Eckharts Werk ergibt, der ganz fähig, der innerlich

alles gelassen hat und der gelassen ist: der mystische
Mensch. In der Gerechtigkeit vollendet und erfüllt sich die
Gelassenheit; und hier — so will es uns scheinen — wendet sich
die absolute Weltfremdheit des mystischen Denkens um zur
letztmöglichen Weltoffenheit.

17 A. a. 0., Lat. Werke 4, 152 f.
18 Ebda. 156 ff.
19 Vgl. die deutsche Predigt «Iusti vivent in aetèrnum> usw., a. a. 0.

1,99 ff.



190 M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

Das «suum cuique dare» als höchstes Ziel der Lebensführung

setzt aber die Rechtfertigung eines jeden einzelnen, auch
des geringsten Dinges voraus. Und eine solche Rechtfertigung
liegt tatsächlich in dem spekulativen Denken Meister Eckharts
begründet. Im Anschluß an Thomas von Aquino 20 bezeichnet
Eckhart die «essentia» Gottes vornehmlich als die «potentia
generandi» 21

; und dieser Ausdruck enthält für den Mystiker
einen Allgemeinsinn, nach dem er die Welt des Geistes und
der Sinnendinge wohl noch dem Rang nach, aber nicht mehr
wesensmäßig zu unterscheiden hat.22 Die Potentia generandi
ist jenes Anfängliche, das Existenz will, und in dem weilend,
der Mystiker seine Existenz und die der Welt bewußt empfängt.
«Darum steht der Himmel niemals stille», sagt der von Eckhart
angeregte flämische Mystiker Jan van Ruysbroek23, weil er
nicht will, daß die Geschöpfe verschmachten. Darum gibt es das
Strömen der Luft, die ein Gleichnis der göttlichen Kraft ist
(wie derselbe Mystiker ausführt24), gibt es ein Einatmen und
Ausatmen, ein Aus-Gott-Heraustreten und In-ihn-Zurück-
kehren, ein Leben in der Natur und nach demselben Rhythmus
ein Leben der Seele in Gott. «Der Geist Gottes», so heißt es bei
Ruysbroek 25, «bläst uns aus um der Liebe und um trefflicher
Werke willen; und er trägt uns wieder in ihn hinein um des
Ruhens und Genießens willen: und dies ist ewiges Leben.
Gleicherweise wie wir die Luft, die in uns ist, ausgeben und
neue Luft einatmen und so unser sterbliches Leben in der Natur
erhalten, so mag unser Geist ,entgeistet' (das ist entlastet)

20 Summa theol. 1, qu. 41, art. 5.
21 A. a. 0., Lat. Werke 4, 8.
22 Vgl. hierzu Plotin, En. 4,8 (in (1er Uebersetzung von E. Harder,

Bd. 1, S. 77) : «Verbunden ist auf ewig die gesamte Wirklichkeit, das geistig
und das sinnlich Seiende, das Geistige das aus eigener Kraft ist, und das
Sinnliche das unvergängliches Sein gewonnen hat durch Teilhaben an Jenem,
indem es nach Vermögen das geistige Sein nachahmt.:»

23 Van den gheesteliken Tabernakel 4,43 (Ausgabe der Kuusbroec-
Genootschap, Bd. 2, Antwerpen 1934, S. 92).

24 Ebda. S. 90 ff.
25 Van VII Trappen in den graed der gheesteleker minnen 7 D (a. a. 0.,

Bd. 3, Antwerpen 1934, S. 269). — Zum Verständnis der Lehre Kuysbroeks
vgl. neuerdings A. Ampe, De grondlijnen van Ruusbroec's drieëenheidsleer
als onderbouw van den zieleopgang, Tielt 1951.



M. Bindschedler, Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens 191

werden und befreit von seinem Werke im Genuß und in der
Seligkeit und doch zumal wieder erneut werden in Gnaden, in
Liebe und in den Fähigkeiten zu guten Taten. Darum:
Eingehen in ein lauteres Genießen und Ausgehen in guten Werken
und zugleich geeinigt bleiben dem Geiste Gottes — das ist es,

was ich meine.» 26

Für Ruysbroek steht der Himmel niemals stille, weil die
oberste Kraft will, daß es Leben gibt: natürliches und geistigewiges

Leben. Und so spricht auch Meister Eckhart von Gottes
Güte als von seinem Willen sich mitzuteilen, sich selber, sein
eigenes Sein zu verschenken und dadurch die seienden Dinge
ins Dasein zu rufen. «Güete daz ist, da got ûzsmilzet und gemeinet

sich allen creatüren»27; und an anderer Stelle führt er aus:28
«Gut ist, was sich mitteilt (sich ,allgemein macht') Gott ist
das Allgemeinste. Kein Ding teilt sich mit aus dem Seinen
heraus; denn alle Geschöpfe haben ihr Sein nicht aus sich
selber. Was immer sie mitteilen, das haben sie von einem
andern. Sie geben sich auch nicht selber. Die Sonne gibt ihren
Schein und bleibt doch dabei stehen; das Feuer gibt seine Hitze
und bleibt doch Feuer. Aber Gott teilt das Seine mit, weil er aus
sich selber ist, was er ist; und in allen Gaben, die er gibt, gibt
er sich selber stets zuerst. Er gibt sich, Gott, so wie er ist, in
allen seinen Gaben, sofern nur immer die ihn fassen können,
die es möchten. Sankt Jakobus spricht: ,Alle guten Gaben
fließen von oben hernieder von dem Vater der Lichter.'» — Und
so liegt denn die Begründung allen Daseins für diesen Mystiker,
in dessen Denken Weltfremdheit und Weltoffenheit auf
beispielhafte Weise zum Ausgleich streben, in dem einen Satze:
«Deus Caritas est.»28

Basel. Maria Bindschedler.

28 Die Aufgabe der Seele ist auch nach Plotin eine zweifache; «sie
vermag beides zugleich: von oben zu empfangen, in diese Welt zu spenden»
(En. 4, 8, 7).

27 A. a. 0. 1, 302.
28 «Quasi Stella matutina» usw., a. a. 0. 1,149.
28 Vgl. die lateinische Predigt über 1. Joh. 4, 8—21 (a. a. 0., Lat. Werke

4, 50 ff.).


	Weltfremdheit und Weltoffenheit des mystischen Denkens

