Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 3

Artikel: Lucifer als gefallene Engelmacht
Autor: Schmidt, Karl Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

7. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1951

Lucifer als gefallene Engelmacht.

Akademischer Vortrag in der Universitdt Basel
am 23. Januar 1951.

Ob und wie das Lucifer-Thema fiir eine so oder so geartete
psychologische, etwa existential-philosophische Sicht von Be-
deutung ist, dariiber méchte ich mir in diesem knappen Vortrag
von etwa 45 «akademischeny Minuten nicht im voraus den Kopf
zerbrechen. Wie weitschichtig die Teufelsfrage geschichtlich,
biblisch und psychologisch ist, mag man daraus ersehen, daf}
im vorletzten Herbst eine groflere Schweizer Tageszeitung un-
ter diesen drei Gesichtspunkten einen Rezensionsaufsatz mit
der Ueberschrift «Zum Problem Satans» (also des personhaft
B6sen und nicht des bésen Prinzips!) gebracht und eine Ueber-
sicht iiber die neuesten satanologischen Studien mit dem Hin-
weis auf den Roman «Sous le soleil de Satany (1926) von Geor-
ges Bernanos verkniipft hat, weil dieser «mit unerh6rter Wucht
die Realitit des Ddmonischen beschworeny habe.! Ein weites
und schwieriges Erérterungsfeld ist mit der Frage nach der
Wirklichkeit und Personhaftigkeit des Bosen gegeben. Ich be-
gniige mich hier zunéchst mit der Mitteilung einer Aussage des
radikalen Kritikers David Friedrich Straufl, der vor iiber hun-
dert Jahren geschrieben hat: «Ist Christus gekommen, um die
Werke des Teufels zu zerstoren, so brauchte er nicht zu kom-
men, wenn es keinen Teufel gab; gibt es einen Teufel, aber nur
als Personification des bosen Princips, gut, so geniigt auch
Christus als unpersonliche Idee.» * Diese Straullsche Verkoppe-
lung des personhaft Guten mit dem personhaft Bosen ist durch-
aus sachgeméfB. Dabei ist der Mensch nicht einem dauernden,
sondern einem voriibergehenden Zwiespalt verhaftet. Die Bibel
vertritt nicht einen permanenten, sondern einen transitorischen
Dualismus. Gott mit seinem Christus ist der allein Herrschende

1 Basler Nachrichten, Sonntagsblatt vom 9. Okt. 1949.

2 David Friedrich Straufl, Die christliche Glaubenslehre in geschicht-
licher Entwicklung im Kampfe mit der modernen Naturwissenschaft, 1840/41,
Bd. 2, S.15.

11



162 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

am Anfang und am Ende. Zwischendrin steht aber der Bose
als Lucifer. Die mir vorschwebende Vortragsaufgabe sehe ich
zuerst und vordringlich darin, einige biblische und aufler-
biblische Texte vorzufiihren. Wieweit kann und mufl dann eine
diesen Texten zugewandte Sinndeutung vordringen?

Die verwickelte Vortragstiberschrift will auf einen ver-
wickelten Sachverhalt aufmerksam machen, der damit in seiner
Einteilung und Verzahnung deutlich werden méchte: der Teufel
beschiftigt uns als Lucifer; als solcher ist er einmal ein Engel
gewesen; dieser Engel ist gefallen; und das alles kreist um die
Frage nach der richtigen und falschen Macht.

Dafl dem Teufel die Bezeichnung Lucifer anhaftet, ist schon
eine recht merkwiirdige Sache. Dal} dieser diabolus, der Ver-
leumder, eine ganze Fiille von Unwiirdenamen auf sich gezogen
hat, wie: der Satan, der Versucher, der Widersacher, der Bose,
der Oberste der Ddmonen, der grofie Drache, die alte Schlange,
der briillende Lowe, der Fiirst dieser Welt — um hier nur die
geldufigsten Bezeichnungen zu nennen —, ist nicht weiter ver-
wunderlich.* Was soll aber Lucifer, was doch Lichttrager,
Lichtbringer, Morgenstern bedeutet? Es kommt hinzu, dal ge-
rade der HIl. Geist oder Christus denselben oder den dasselbe
bedeutenden Wiirdetitel tragen. Der Apokalyptiker Johannes
sieht den erhohten Christus als den, der zum iiberwindenden
Christenmenschen sagt: «Ich will ihm den Morgenstern geben»
(Apk. Joh. 2, 28). Dieser Christus nennt sich einmal selbst den
«leuchtenden Morgenstern» (ebd. 22,16). Und gar nicht lucife-
risch-teuflisch werden einmal die Christen so gemahnt: «...so
ist uns das prophetische Wort, das wir haben, fester geworden,
und ihr tut gut, darauf zu achten als auf ein Licht, das an
einem dunklen Orte scheint, bis der Tag anbricht und der Mor-
genstern aufgeht in euren Herzeny (2. Petr.1,19). Wie sollte
da die dunkle, schwarze Teufelsgestalt in derselben Weise hell,
weill genannt werden kénnen?

Als ich mich mit der Ausarbeitung des Lucifer-Themas be-
schiiftigte, habe ich diesen und jenen gefragt, was es mit Lucifer
qua Teufel auf sich habe. Ich habe da oft keine oder nur eine
halbe Antwort erhalten. Unter den Befragten haben sich auch
Theologen befunden. Von mir selbst mul} ich bekennen, daf} ich

3 Vgl. ddBohog in den verschiedenen Warterbiichern.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 163

nicht recht weild, seit wann ich im Bilde bin. Wie andere habe
ich ja wohl gewulit, dall Lucifer ein Teufelsname ist. Doch die
Examensfrage nach dem Woher und dann nach dem Wieso,
Warum und Wozu dieses Teufelsnamens ist mir lange dunkel
gewesen und geblieben.

Zieht man irgendein modernes Nachschlagewerlk zur Be-
lehrung heran, so findet man 6fters das Stichwort Lucifer iiber-
haupt nicht, oder man wird auf einen spéteren gréfleren Artikel
sub voce Teufel verwiesen. Schligt man dort nach, so erhéilt
man Ofters nur eine vage Auskunft. Eine rithmliche Ausnahme
macht Georg Biichmann in seinen «Gefliigelten Worten», wo
knapp und richtig Lucifer und dann die Wendungen «Vom
Himmel gefalleny bzw. «Aus seinen (oder allen seinen) Him-
meln gefalleny und «Ein gefallener Engely besprochen sind. *
Unsere Vorfahren im Mittelalter wullten da schon durch be-
schriftete bildliche Darstellungen besser Bescheid. Noch mehr
gilt das fiir die dltere christliche Zeit. Eine gewisse Lebendig-
keit und Gegenstindlichkeit zeichnen sich dabei schon im
Sprachlichen durch alle Zeiten hindurch ab. Da und dort ist
das lateinische Lucifer, das vom griechischen gpwogdpog oder
éwopbpoc herkommt, als Fremdwort ins Griechische riickwérts
iibergegangen. So finden wir bei Origenes und sonst in der
griechischen (christlichen) Literatur AoutZipép und Aovlipép.
Anderseits gibt es im Lateinischen neben Lucifer auch Luci-
fuga, also neben Lichtbringer auch Lichtflieher. Die mittelalter-
lichen Katharer (davon unser eingedeutschtes Ketzer!) nannten
den bésen Gott Lucifer, Luciper oder Lucibel. Die schinste
und reichste Auskunft iiber diesen oft wunderlichen Sprach-
gebrauch kann man sich aus der kostlichen Fundgrube des
zehnbindigen <«Handworterbuches des deutschen Aberglau-
bensy holen. ®

Es ist eindeutig gesichert, dafl die Liucifer-Bezeichnung fiir
den Teufel auf eine einzige alttestamentliche Stelle zuriickgeht,
die freilich nicht unmittelbar vom Teufel handelt, die dann aber

% Georg Biichmann, Gefliigelte Worte, 1862 u. 6., Neubearbeitung 1937.

5 Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, 1927 ff. Der 10. Bd,,
1942, enthilt das Register und bringt zahlreiche Hinweise auf den Teufel.
Ein eigener dem Teufel gewidmeter Artikel war ‘wohl vorgesehen, ist aber
in dem genannten Wirterbuch nicht erschienen, Der 5. Bd., 1932, hat einen
knappen, aufschlufireichen Artikel iiber Lucifer.

11*



164 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

in der altchristlichen Zeit durch eine besinnliche Kombination
mit einer neutestamentlichen Stelle ausdrucksmifBig fiir den
Teufel sozusagen mobilisiert worden ist. Es handelt sich um
Jes. 14,12, wo der Konig von Babylon apostrophiert wird: « Wie
bist du vom Himmel gefallen, du schoner Morgenstern!y, und
um Luk. 10, 18, wo Jesus sagt: «Ich sah den Satan vom Himmel
fallen wie einen Blitz.» Die Frage ist, ob die von mir soeben
als besinnlich bezeichnete Kombination beider Stellen wirklich
sinnvoll und sogar zwingend ist.

Wort und Begriff Lucifer Jes. 14,12 findet sich allerdings
nur in der Vulgata, der offiziellen lateinischen Bibel, die sich
hier an die Septuaginta, die wichtigste griechische Ueber-
setzung des hebriischen Alten Testaments, anschlieBt, indem
die Worte 6 éwogodpog 6 mpwi dvatéMwyv so iibersetzt sind: «Lu-
cifer qui mane oriebaris.» Leider ist der hebrdische Urwort-
laut in seiner Bedeutung nicht véllig gesichert. Deshalb iiber-
setzen manche gar nicht die hebridischen Worte, sondern be-
gniigen sich mit deren blolen Weitergabe und iiberlassen alles
Weitere der Erklarung. So macht es z. B. Hermann Gunkel, der
hier sagt: «<Hélal, Sachars Sohn», als wenn zwei eigentiimliche
Eigennamen vorldgen.® Im Blick auf andere alte griechische,
araméische und syrische Uebersetzungen des Alten Testaments
konnte vielleicht das nur an unserer Stelle vorkommende hélal
nicht als ein Substantivum, geschweige denn Eigenname,
sondern als ein Verbum verstanden werden, so dal} folgendes
herauskdme: «Heule, du Sohn Sachars!> Dieses Sachar be-
deutet sicher Morgenrote, Aurora, so dall wenigstens in der
zweiten Hélfte der Doppelaussage die Lucifer-Sache zum Vor-
schein kidme. Demgegeniiber haben sich indessen die meisten
Uebersetzer und Erklirer der Septuaginta und der Vulgata an-
geschlossen, wie das auch bei Liuther und in der neuen Ziircher
Bibel geschehen ist. Bernhard Duhm hat: ¢Lucifer, Auroras
Sohny».” Martin Buber hat: «Schimmernder, Sohn des Friih-
rotsy. ® Mehr nebenbei sei bemerkt, dall andere hier den Neu-

8 Hermann Gunkel, Schépfung und Chaos in Urzeit und Endzeit, 1895.

7 Bernhard Duhm, Das Buch Jesaja, 4. Aufl. 1922.

8 Martin Buber in seiner Uebersetzung des Alten Testaments: Die
Schrift, zu verdeutschen unternommen zusammen mit Franz Rosenzweig,
o.J.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 165

mond finden. Es diirfte aber gesichert sein, dal nur an Lucifer,
den Sohn der Morgenréte, zu denken ist.®

Welches ist die im Jesaja-Text und -Kontext vorausgesetzte
Situation? Ich teile die ganze Stelle Jes. 14, 12—15 in der wort-
lichen und rhythmischen Buberschen Uebersetzung mit: «Ach
wie bist du vom Himmel gesunken, / Schimmernder, Sohn des
Friihrots, / niedergehauen zur KErde, / Ueberwinder der
Stimme! / Du, du sprachst in deinem Herzen: / Himmelhoch
steige ich auf, / noch hoéher als die gottlichen Sterne / erhebe
ich meinen Stuhl, / sitze hin auf den Berg der Begegnung /
am Lendenbuge des Nordens, / hochauf steig ich, wolken-
kuppenhoch, / mit dem Héchsten mefl ich mich dann! / Jedoch
du muBtest zum Gruftreich hinab / zum Lendenbuge der Tiefe!y
Der Sinn dieses Sanges ist deutlich. Der hybride ** Groflkénig
von Babylon bekommt seinen ihm gebiihrenden Ort in der tief-
sten Tiefe angewiesen. Im Totenreich, dem auch und gerade er
nicht entrinnen kann, erreicht ihn die Schadenfreude voller
Spott und Hohn. Sein mafBloses Selbstlob verwandelt sich in
unausdenkbare Frniedrigung. Dem wortlich mitgeteilten
Triumphlied des GrofBkénigs folgt sein Sturz in die Tiefe. Das
Ganze ist wie die Parodie einer Leichenklage. Hochmut kommt

® Vgl. die Kommentare und Lexika. Ludwig Koehler teilt in seinem
noch nicht abgeschlossenen Lexikon zu hélal nur mit: «d. Morgenstern the
morningstar», Im dlteren Lexikon von Gesenius-Buhl ist hier mehr zu fin-
den. Zur Satansvorstellung iiberhaupt ist vor allem heranzuziehen die
kenntnis- und aufschlulireiche Monographie von Rosa (Riwkah) Schérf:
Die Gestalt des Satans im Alten Testament, phil. Diss., Ziirich, 1948, 184 S,,
von C. G. Jung in sein Buch «Symbolik des Geistes», 1948, S. 151—320, auf-
genommen.

10 Diese meine Verwendung des Adjektivs <hybrid», die nachher noch
dreimal vorkommt, ist falsch, wie mich der Basler Althistoriker, Herr
Kollege Felix Staehelin, im Anschlul an einen Zeitungsbericht, der hier
fiiglich zu meinen Lasten fillt, freundlicherweise belehrt hat. An sich wire
<hybrid» in der Bedeutung «hybrishafty o. i, richtig vom griechischen Sub-
stantiv OBpic abgeleitet. Das franzosische <hybride» wie auch das deutsche
<hybrid (isch)», bzw. <hibrid (isch)» ist aber von dem lateinischen Substantiv
<hibrida» oder <hybrida» abzuleiten: «Mischling», «von zweierlei Abkunft»,
bei Menschen, wenn der Vater ein Romer oder Freigeborencr, die Mutter
eine Ausldnderin oder Sklavin ist, bedeutet daher «unecht, aus nicht passen-
der Verbindung entsprossen, bastardartig, zwitterhaft> und kommt als ter-
minus technicus in der Sprach- und dann vor allem auch in der Naturwissen-
‘schaft vor.



166 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmachi

vor dem Fall ganz buchstiblich. Aus Macht und Uebermacht
ist Unmacht und Ohnmacht geworden. Die prophetische Sicht
ist ausgerichtet auf die Grofmacht in ihrer peinlichen Frag-
wiirdigkeit.

An sich koénnte ein solches Lied mit seinen einzelnen Aus-
sagen in iibertragenem Sinne verstanden werden; es konnte
eine wuneigentliche, bildliche, symbolische Ausdrucksweise
vorliegen. Unsere Sprache ist ja geséttigt mit solchen uneigent-
lichen Wendungen. Ich brauche nur an die vorhin von mir
genannten Worte <Aus allen seinen Himmeln gefalleny zu er-
innern. Im Blick jedoch auf unseren Jesaja-Text ist demgegen-
iiber ein Doppeltes zu sagen: 1. etwas mehr Allgemeines,
2. etwas mehr Besonderes.

Ad 1. Hinter solchen angeblich nur bildhaften, iibertragenen
Wendungen steckt doch viel mehr, und damit geraten wir in
den Bereich des Mythus. Ein solcher Mythus gilt einem letzt-
lich hintergriindigen Vorgang, einem didmonischen, einem gott-
lichen Geschehen, dessen Hintergriindigkeit die Vordergriin-
digkeit der Geschichte, des menschlichen Geschehens erhelit.
Es sei hier erinnert an die reiche Bildersprache in den bibli-
schen und auferbiblischen apokalyptischen Texten, nicht nur
in der Daniel- und in der Johannes-Apokalypse, sondern auch
in den Evangelien. Das Jesuswort «Ich sah den Satan vom
Himmel fallen wie einen Blitzy (Luk. 10, 18), auf das wiederum
zuriickzugreifen ist, erscheint wie eine Ueberschrift iiber das
ganze letzte apokalyptische Bibelbuch, in dem dieses knapp
formulierte Lucifer-Thema reich entfaltet ist. **

Ad 2. DaB ein asiatischer Grofkonig als Lucifer, Sohn der
Aurora, auftritt, ist zu spezifisch, als dall da eine abgegriffene,
iibertragene Sprache vorliegen kénnte. Man moéchte ja wohl an
sich den Vergleichspunkt zwischen Babelkénig und Morgen-
stern allein darin sehen, dafl beiden Gestalten strahlende Macht
eignet. Der Prophet ist aber in seinen Drohworten nicht nur
damit beschéftigt, sondern er weist sofort auf den Sturz beider
GroBen aus der Héhe in die Tiefe. Und dazu kommt, dafl der
GroBkénig sich die Bezeichnungen Hélal und Sohn des Sachar
beilegt bzw. sich beilegen liBt. Ganz richtig hat schon Herder

1 Vgl. meinen vorigen Akademischen Vortrag <«Die Bildersprache in
der Johannes-Apokalyse», ThZ 1947/3, S. 161 ff.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 167

in seiner Schrift «Vom Geist der hebrédischen Poesie» den hier
vorliegenden Mythus herausgespiirt, und zwar den vom Mor-
genstern und von seinem Sturz.

Wir kénnen und miissen hier an den griechischen Mythus
von Phaethon denken. Dieser Sohn des Sonnengottes Helios
suchte, als er zum Jiingling herangereift ist, seinen Vater auf
und erlangt von ihm, daf} er an Vaters Stelle fiir einen Tag den
Sonnenwagen fiihren darf. Da aber seine schwachen Hénde die
Sonnenrosse nicht ziigeln konnen, so weicht er mit seinem Ge-
fahrt bald nach oben und bald nach unten von der vorgezeich-
neten Bahn ab, so dal Himmel und Erde in Brand geraten.
Schlieilich mufl Zeus, der Gottervater, eingreifen, um der
furchtbaren Verwirrung zu steuern: er erschligt den hybriden
Jiingling mit dem Blitz und stiirzt ihn in die Unterwelt hinab.
Der schon kurz genannte Alttestamentler und Religionsge-
schichtler Hermann Gunkel ist in seinem Buch «Schépfung und
Chaos» (1895) der Phaethon-Sache niiher nachgegangen und hat
richtig dies herausgestellt: «<Der Morgenstern, Sohn der Mor-
genrote, hat ein eigentiimliches Geschick. Hell erstrahlend eilt
er am Himmel empor, aber er kommt nicht zur Héhe; die Son-
nenstrahlen machen ihn erblassen. Diesen Naturvorgang schil-
dert der Mythus als einen Kampf Eljons gegen Helal, der einst
zum Himmel hinauf wollte, aber zur Unterwelt herab muflite.
Ganz dhnlich spricht der griechische Mythus von dem friihen
Tode Phaethons, Sohn der Eos; auch Phaethon ist der Morgen-
stern ...» So einleuchtend diese Sicht ist, so ist es aber nun
doch fraglich, ob und inwieweit zwischen dem Lucifer Jes.
14, 12 und Phaethon ein unmittelbarer, genealogischer Zusam-
menhang besteht. Mein Basler alttestamentlicher Kollege Walter
Baumgartner hat in einem Aufsatz des «Schweiz. Archivs fiir
Volkskundes 1944 iiber «Israelitisch-griechische Sagenbezie-
hungeny auf allerlei volkskundliches Material hingewiesen, das
zum Verstindnis des Lucifer-Themas zum mindesten analogie-
méflig ebenso prignant und ergiebig ist wie der Phaethon-
Mythus. So wird in einem Mythenmérchen nordamerikanischer
Indianer folgendes erzidhlt: Der Sohn des Sonnengottes und
einer menschlichen Mutter wird als Knabe von seinen Spiel-
kameraden gehinselt, da es mit seiner halbgé6ttlichen Abkunft
nicht so recht stimme. Daraufhin klettert er an einer Pfeilleiter



168 K. L, Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

in den Himmel und erbettelt sich von seinem Vater die Erlaub-
nis, einen Tag lang seine Stelle einnehmen zu diirfen. Er liuft
dann aber mit der Sonne zu schnell; er ziindet alle Fackeln auf
einmal statt in Abstinden hintereinander an. Dadurch kommt
das Weltall in Verwirrung. Sein Vater mul} eingreifen und
schleudert ihn auf die Erde hinab, wo er zum Nerz wird. Nach
einem Ausdruck von Wilhelm Wundt vollzieht sich in einer
solchen Erzidhlung eine <«mythologische Apperzeption», und
zwar hier der Gestirne. Bei einem in dieser Weise gesehenen
Sturz vom Himmel spielen hinein die Erfahrungen, die der
Mensch mit Kometen und Sternschnuppen macht. Es sei an Apk.
Joh. 6, 13 erinnert: «Und die Sterne des Himmels fielen auf die
Erde, wie ein Feigenbaum seine Friichte abwirft, wenn er von
einem starken Winde geschiittelt wird.» Zum Astral-Mytho-
logischen tritt dann das Kult-Aetiologische, d. h. zum Mythus
tritt der Ritus. Man hat auf die periodische Opferung eines
weillen Rosses hingewiesen. Ein antiker Schriftsteller nennt
diesen auf der Insel Rhodus geiibten Brauch, bei dem auch
noch das Opfer eines Sonnenwagens vorkommt.

Bei solchen Mythen und Riten, die den Finger auf ein hy-
brides Geschehen mit seinen Folgen legen, fithlt man sich im
Blick auf die Fragwiirdigkeit der Macht an #hnliche alttesta-
mentliche Aussagen erinnert, ohne daf} dort gerade Lucifer ge-
nannt wird. Bald werden rebellische Engel, bald werden irdi-
sche Groflkénige angeprangert, wobei solche Engel und solche
Konige, woriiber nachher noch ausfiihrlicher zu sprechen sein
wird, miteinander verkoppelt sind. Psalm 82, 6 f. lesen wir die-
ses Gerichtswort Gottes: « Wohl habe ich gesprochen: Gotter
seid ihr, ihr alle seid Séhne des Hochsten. Doch wahrlich, wie
Menschen sollt ihr sterben, sollt stiirzen wie einer der Fiirsten.»
Ez. 28, 11 ff. wird eine dhnliche Betrachtung auf den Kénig von
Tyrus angewandt, der, dem schiitzenden Kerub zugesellt, in
Eden auf dem Gottesberg war und dann wegen seiner Hybris
von Gott auf die Erde hinabgestiirzt wurde. Auch die jiingere
Stelle Jes. 24, 21 ff. gehort hierher, wenn es dort heilt: <An
jenem Tage, da wird der Herr heimsuchen das Heer der Hohe
in der Hohe und die Ko6nige der Erde auf der Erde. Die werden
zusammengesperrt in die Grube, wie man Gefangene einsperrt,
und sie werden verschlossen in den Verschlufl und nach vielen



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 169

Tagen zur Strafe gezogen ...» > Abgesehen von Lucifer-Phae-
thon 146t das alles an den Prometheus-Mythus denken. Wie sich
Prometheus zu seinem Unheil mit den Menschen abgegeben
hat, die er betreuen und beherrschen will, so haben sich in
einer eigentiimlichen Erzahlung, wie sie Gen. 6 erhalten ist,
die Gotters6hne, die Engel, mit den Menschentdochtern abge-
geben und in ihrer Vermischung mit ihnen die Riesen erzeugt.
Die jiidische Ueberlieferung bringt dann mancherlei Mitteilun-
gen iiber das weitere Geschick dieser Gotterséhne, die als ge-
fallene Engel das furchtbare Strafgericht Gottes auf sich ge-
zogen haben. Niéhere Darlegungen dariiber finden sich vor
allem in den Henoch-Apokalypse. Wenn 1. Petr. 3, 19 in der
Angabe der sogenannten Hollenfahrt Christi dessen Predigt an
die «Geister im Gefidngnisy erwihnt wird, so diirfte zum min-
desten auf das apokalyptische Henoch-Buch angespielt sein. *
Dazu kommt 2. Petr. 2, 4: <Gott hat Engel, die gesiindigt hatten,
nicht verschont, sondern sie in finstere Hohlen der Unterwelt
hinabgestoflen und zur Aufbewahrung fiir das Gericht iiber-
geben.» Aehnlich und eigentlich noch pragnanter ist schlieflich
in dieser Reihe von Aussagen Judas 6 f.: «<Er (Gott) hat die
Engel, die ihre arché nicht bewahrten, sondern ihre eigene Be-
hausung verlielien, fiir das Gericht des groflen Tages mit ewi-
gen Fesseln unten in der Finsternis bewahrt, wie Sodom und
Gomorrha und die um sie herum liegenden Stéadte, die in glei-
cher Weise wie diese (scil. die Engel von Gen.6) Unzucht

2 Herr Kollege Walter Baumgartner hat mir zu diesem Abschnitt mei-
nes Vortrages folgendes geschrieben: «Gehort Psalm 82 wirklich in diesen
Zusammenhang? Mir scheint die Situation doch etwas anders zu sein, &hn-
lich wie in Psalm 58: Gericht iiber die die Welt regierenden Gétter, die ihres
bisherigen Vorrechts, der Unsterblichkeit, verlustig erklirt werden. Ez. 28
steht niher, aber der schlechte Text erschwert genaueres Frfassen. Im
Unterschied von Ez. 28 und Jes. 14, die einen selbstindigen und hochstens
verwandten Stoff behandeln, setzt Jes. 24 schon den aus Gen. 6, 1—4 weiter-
gebildeten Engelfall von 1. Hen., Jub, usw. voraus; hier auch dasselbe dop-
pelte Gericht, zuerst Einsperrung (Vers22a) und dann spiter endgiiltige
Bestrafung (Vers22b). Neu ist nur die Heimsuchung der Kiénige der Erde
(Vers 21 b), die offenbar eine parallele Wucherung zur Heimsuchung des
Heeres der Hohe darstellt (Vers 21 a).»

13 Vgl. die neueren Monographien von Bo Reicke, The disobedient Spi-
rits and Christian Baptism, 1946, und Werner Bieder, Die Vorstellung von
der Hollenfahrt Jesu Christi, 1949.



170 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

trieben . ..» Das von mir zunédchst nicht iibersetzte Wort arche,
das Luther mit «Fiirstentumy iibersetzt, wihrend die Ziircher
Bibel «Wiirde» sagt, wird am besten als «Machty, ¢Machtbe-
reichy, «Herrschafty, «Herrschaftsbereichy verstanden. Dann
kommt klarer heraus, dal es sich bei rechter Macht und Herr-
schaft, wie sie Engeln und Menschen eignen soll, nicht um
selbstéindige, selbstische Macht, sondern um eine von Gott
abgeleitete, geschenkte Macht handelt. Was Engel und Men-
schen, die ihrer eigenen Lust nachgehen, angestellt haben,
wird vordringlich alg Hybris angesehen. Das ergibt sich voll-
ends aus Judas 14 f., wo es heilit: «Dementsprechend hat iiber
diese (scil. die selbstischen Engel und Menschen) Henoch ...
geweissagt: ,Siehe, der Herr ist gekommen mit seinen heiligen
Zehntausenden (gemeint sind hier die guten Engel im Sinne
der «dienenden Geistery Hebr. 1, 14), um wider alle Gericht zu
halten und alle Gottlosen zu bestrafen wegen aller Werke ihrer
Gottlogigkeit, die sie veriibt, und wegen der frechen Worte, die
sie als gottlose Siinder wider ihn geredet haben.”» Diese Worte
sind dem apokryphen Henoch-Buche entnommen, das dem Ver-
fasser des Judas-Briefes offenbar als kanonische Schrift ge-
golten hat.

Kanonische und apokryphe Schriften sind nach alledem
nicht nur an der Wiirde, sondern auch an der Unwiirde von
Engelmdchien interessiert, wobei die unwiirdig gewordenen,
weil gefallenen Engel mit ihren geradezu gehiduften Bezeich-
nungen unter dem einen maflgebenden Generalnenner der Ki-
genmacht, der usurpierten Macht, der Hybris stehen. Das ergibt
sich schon aus dem Wortlaut der Titel wie «Machty, «Ge-
walty, «Krafty, «Machthabery, « Weltherrscher», «<Herrschafty,
«Throny. Im Plural sind das alles Bezeichnungen fiir diese
Gruppe von Engeln, die fiiglich hybride Wesen, Dédmonen,
Teufel sind.** Mit einer so sich ergebenden «angelologischen
Minderwertigkeity rechnen aber nicht nur die zuletzt genann-
ten vielfach umstrittenen neutestamentlichen Schriften wie die
Petrus-Briefe und der Judas-Brief mit ihrem Riickgriff auf die
Henoch-Apokalypse, sondern auch die paulinischen Briefe. Im
ganzen corpus Paulinum mit Einschluf} der vielleicht deutero-

1 Vgl. meine Studie «Die Natur- und Geistkrafte im pa.ulmlschen Er-
kennen und Glauben», Eranos-Jahrbuch Bd. 14, 1947.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 171

paulinischen Briefe an die Kolosser und die Epheser spielt das
Thema der Natur- und Geistkriifte unter dem Gesichtspunkt des
Sturzes dieser Michte eine starke Rolle. Kol. 2,18 wird von
einem abwegigen «Kult der Engely gesprochen, der gleich
nachher als «selbstgewollter Kulty, Kol. 2, 23, gekennzeichnet
wird. ¥ Die genannte angelologische Minderwertigkeit wird
sonderlich unterstrichen durch zwei Stellen im ersten Korin-
ther-Brief. 1. Kor. 6,2 f. steht die als Mahnung sich gebende
sehr merkwiirdig formulierte rhetorische Frage: «Willit ihr
(Christen) denn nicht, daf die Heiligen (= die Christen) die
Welt richten werden? ... Wi}t ihr denn nicht, daB wir die
Engel richten werden?sy Was da von Paulus gesagt ist, was
da ohne weiteres fiir seine Leser als verstédndlich vorausgesetzt
wird, kann fiir uns nur verstindlich sein im Zusammenhang
mit der aufgezeigten Sicht der wegen ihrer Hybris gefallenen
Engel. Und genau so wie in dem vorhin genannten Judas-Brief
ist von begehrlichen Engeln die Rede, die den im Gffentlichen
Gottesdienst unverschleiert auftretenden Frauen geféihrlich
werden. 1. Kor. 11, 10 sagt Paulus gegen solche mit der Sitte
brechende Emanzipation: «Deshalb soll die Frau eine Macht
auf dem Haupte haben um der Engel willen.» Die hier genannte
«Machty ist der Schleier als ein Zeichen der Macht des Mannes.
Und die Warnung, diese Sache zu achten, bezieht sich nicht
etwa, wie eine matte, flache Auslegung meint, auf die durch
die guten Engelmichte dargestellte Schopfungsordnung, son-
dern auf die durch die gefallenen Engelméchte drohende Ge-
fahr. 1

15 Niheres dazu in meinem Artikel 3pfiokog, 9pnoxela, édehodpnokia des
«Theologischen Wérterbuches zum Neuen Testament» Bd. 3, 1938, S. 155 ff.

18 Die von mir abgelehnte Exegese von 1. Kor. 11, 10 findet sich neuer-
dings auch bei Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik II1/3, 1950, S. 585: «<DaB
sie (scil. die Engel als Gottes Botschafter) dem, was in der Gemeinde ge-
schieht, so oder so sehend und horend beiwohnen, geht aus 1. Kor. 11, 10
hervor, wo die Frauen unter Erinnerung an die Engel — offenbar als an
die Vertreter des von Gott geforderten Respektes — zur Ordnung gerufen
werden . ..» Dafiir fithlt sich Karl Barth dann dazu gedrungen, eine Stelle
wie Kol. 2,18 zu verharmlosen und abzuschieben, wenn er a.a.O. S.566
schreibt: «Was im Brief an die Kolosser (2,18) iiber die Engelfréommig-
keit und Engeltheologie der dort aufgetretenen Irrlehrer gesagt ist, ist zu
spirlich und im Ausdruck zu dunkel, als dafl man sich ein deutliches Bild
von der Sache machen konnte.» Dazu ist zu sagen, dal der engere und der



172 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

Nur in diesem Zusammenhang eines hintergriindigen mythi-
schen abwertenden (Geschehens, dem sich gewisse Engel in
ihrer Eigenmacht und Begehrlichkeit hingegeben haben, kann
das prophetische Drohwort Jes. 14, 12—15 verstanden werden,
von dem wir wegen des dort vorkommenden Wortes Lucifer
ausgegangen waren. Wie verhalten sich hier zueinander My-
thus und Geschichte, hintergriindiger Mythus und vordergriin-
dige Geschichte? Manche Erkldrer sind hier zu voreilig bereit,
an eine Historisierung des Mythus zu denken, wie sich das ein
neuerer Alttestamentler zurechtgelegt hat: Der Mythus hat <kein
Kigenleben mehr, ...sondern gehort zu dem reichen Schatz
der Poesie, aus dem seine Dichter und Propheten gerne schopt-
ten, um ihren Gedanken ein prunkreiches Gewand zu geben.» **
M. E. ist eine solche Betrachtung unzulinglich. Denn Mythus
und Geschichte diirfen nicht gegeneinander ausgespielt wer-
den et vica versa. Ich darf das an einer neutestamentlichen
Stelle klarmachen, die fialschlicherweise mit derselben Alter-
native belastet ist. 1. Kor. 2, 6—8 heilit es, « Weisheit aber reden
wir ... Weisheit aber nicht dieses Aeons, auch nicht der Macht-
haber (im griechischen Text: Archonten) dieses Aeons, die ver-
nichtet werden, sondern wir reden Gottes Weisheit im Geheim-
nis, die verborgene, die Gott vor den Aeonen vorherbestimmt
hat zu unserer Herrlichkeit, die keiner der Machthaber dieses
Aeons erkannt hat...» Der alte Exegetenstreit, ob unter den
«Machthabern dieses Aeonsy irdische Machthaber oder viel-
mehr ddmonische Machthaber als bése Engelmiichte gemeint
seien, ist sachlich gegenstandslos wie aber nun doch methodo-
logisch aufschlufireich. Die uns inzwischen mehr und mehr
deutlich gewordene Sicht der bidsen, gefallenen Engel, die mit
dem Teufel an der Spitze die allein Gott und seinem Christus
eignende Macht usurpieren, mufl sogar zuerst an diese himm-

weitere Kontext, wenn er genauer ausgeschopft wird, auf eine <«Sache»
hinweist, die gar nicht so «spiirlichs und so «dunkel im Ausdruck» vorge-
fithrt ist, sondern als ein ziemlich «deutliches Bild» vor uns steht. Im Ko-
losser-Brief selbst 2,23 findet sich der von Karl Barth nicht beachtete
Ausdruck édehodpnoxio, der jedenfalls im Blick auf die 9pnoxela Tdv &yvérwy
2,18 zu interpretieren ist. Vollends geht es nicht an, eine so pragnante Stelle
wie 1. Kor. 6,2 f. einfach mit Stillschweigen zu iibergehen.

1 So Walther Eichrodt, Theologie des Alten Testaments Bd.2, 1935,
S. 56.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 173

lischen, diese dimonischen «Machthaber dieses Aeons» denken
lassen. Damit sind aber die irdischen Machthaber keineswegs
ausgeschaltet, sondern als diejenigen erkannt, die zu ihren Un-
taten von dimonischen Kréften vorgetrieben sind, sich von die-
sen haben brauchen, d. h. haben mifibrauchen lassen. Auf diese
Weise haben die himmlischen und die irdischen Machthaber,
die Ddmonen und die Menschen die eigentliche Wahrheit ver-
kannt. Die jesajanische Lucifer-Aussage gewinnt erst dann
Richtung und Kraft, wenn man sie in ihrer Komplexitit von
Himmlischem und Irdischem, von Didmonischem und Mensch-
lichem, von Hintergriindigem und Vordergriindigem begreift.

Von hier aus gesehen, ist es durchaus keine metabasis eis
allo genos, wenn der als Lucifer apostrophierte Babel-Konig
mit dem Teufel gleichgesetzt worden ist. Es ist zuzugeben, dafl
sich diese unmittelbare Gleichsetzung erst in der altchristlichen
Literatur bei einigen Kirchenvitern findet **, und zwar wegen
der vorhin genannten Kombination mit Luk. 10, 18: «Ich sah
den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz.» Wir betrachten
nunmehr dieses Wort Jesu selbst in seiner bemerkenswerten
Situation. Jesus hat, wie Luk. 10 erzidhlt wird, seine Jiinger
zum Predigen und Heilen ausgesandt. Diese kommen zuriick
und berichten voller Freude: «Herr, auch die Dédmonen sind
uns untertan in deinem Namen.» Jesus bricht in den Ruf aus:
«Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz.» Und
er fiigt hinzu: «Siehe, ich habe euch Macht gegeben, auf Schlan-
gen und Skorpione zu treten, und (Macht) tiber alle Gewalt des
Feindes; und er wird euch keinen Schaden tun.» Mit diesen
Worten hat Jesus ausdriicken wollen, dall er den Krieg
zwischen Messias und Antimessias, zwischen Christus und
Antichristus, zwischen Gott und Teufel gewonnen habe, weil
der Widersacher gestiirzt sei. Ueber das Wie dieses Sieges ist
aber im Kontext noch etwas Besondereg zu lesen. Jesus fiigt
seinem Triumphruf {iber den Sturz des Lucifer auch dies hin-
zu: «Doch nicht dariiber freuet euch, daB die Geister euch
untertan sind; freuet euch vielmehr, dall eure Namen in den
Himmeln aufgeschrieben sind!» Diese betonte Einschrinkung

18 Tn dem oben (Anm.5) genannten Artikel iiber Lucifer sind die be-
treffenden Kirchenviter-Aussagen (Origenes, Eusebius, Tertullian) aufge-
fiihrt.



174 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

ist bemerkenswert. Warum? Der Ohnmacht des aus seiner
Uebermacht gestiirzten obersten Machthabers mit seinen ddmo-
nischen Trabanten entspricht nicht eine gréflere Macht des
Messias mit seinen Anhédngern, sondern die Unterordnung
unter den allein miéchtigen Gott, in dessen Lebensbuch man
eingetragen ist als in einer rechten Biirgerliste. Warum soll
man sich nicht iiber seinen Machterfolg freuen? Nun, iiber
solche Machtfreude, die bei Menschen — auch im Kampfe
gegen das Bose und den Bosen — schnell umschligt in
Machtstreben und Machtrausch, ist die hohere Freude ge-
stellt, die allein endgiiltige Freude an der allein endgiiltigen
Tatsache, dafl nicht der Mensch, sondern Gott im Regi-
mente sitzt. Das alles stimmt zusammen mit den h&mmern-
den Worten Jesu iiber die Fiirsten, die Fiihrer, die Starken
einerseits und die von solchen Gestalten Beherrschten, die
Schwachen anderseits. Es sei nur an die Fassung der Ge-
schichte vom Rangstreit der Jiinger Luk. 22, 24—27 erinnert:
«Es entstand aber unter ihnen (den Jiingern Jesu) auch ein
Streit, wer von ihnen als der Grollte gelten kénne. Da sprach
er zu ihnen: ,Die Konige der Vilker herrschen iiber sie, und
die, die Gewalt iiber sie haben, lassen sich Wohltéter nennen.
Thr aber sollt nicht so sein. Sondern der Grofite unter euch
soll werden wie der Jiingste und der FIiihrende wie der
Dienende. Denn wer ist grofler, der zu Tische Liegende oder
der Dienende? Ist es nicht der zu Tische Liegende? Ich aber
bin mitten unter euch wie der Dienende.’> Gerade im Blick auf
diese letztlich ohnméchtigen Machthaber, diese ddmonischen
Trabanten des Antichristus, erscheint der Lucifer-Text Jes. 14
erst recht hierher gehorig. Vor wenigen Tagen ist in einer
katholischen franzosischen Monographie «Thémes bibliques»
dieser Zusammenhang von Jes. 14, 12 und Luk. 10, 18 durchaus
richtig so ausgedriickt worden: «Il est assez naturel que ces
visions soient restées vivantes et qu’on ait continué de les asso-
cier au sort final des pécheurs. Tel est 'usage que fait Jésus
du poéme sur le roi de Babylone : ,Je voyais Satan tomber du
ciel comme I’éclair.”s *°

Die Sicht des gefallenen Lucifer ist mit alledem noch nicht
vollstindig erfaflit. Es waltet hier eine Vieldeutigkeit, die bei

19 So Jacques Guillet, Thémes bibliques, 1950, p. 154.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 175

genauerem Zusehen eine Zwei-, eine Doppeldeutigkeit, in der
Sprache der neueren Psychologie eine Ambivalenz ist. Aus
unseren bisherigen Ausfiihrungen erhellt, dafl der Sturz der
Engelméchte da und dort in der Menschengeschichte sozusagen
zeitlich angesetzt ist. In ganz fernen Vorzeittagen ist ein Engel-
fall geschehen, der Gen.6 erzédhlt und auf den dann immer
wieder im jiidischen und im christlichen Bereich Bezug ge-
nommen ist. In der israelitischen Prophetenzeit ist der Babel-
konig ebenso gesehen und nicht anders von Jesus Christus sein
Widersacher. Dies alles hat aber seine priexistente Vorge-
schichte und seine postexistente Nachgeschichte. Erst wenn wir
Anfang und Ende der Geschichte unter dem Gesichtspunkt
«Von Ewigkeit zu Ewigkeity d. h. von der einstigen Ewigkeit
Gottes zur kommenden Ewigkeit Gottes, einbeziehen, wird die
genannte Ambivalenz Lucifers in unserer geschichtlichen
Existenz deutlich. Es handelt sich um den Teufel, der am An-
fang einmal Lucifer gewesen ist und der das am Ende der Tage
nicht mehr sein wird, der das aber zwischendrin bis zu einem
gewissen Grade doch noch ist. Als der gefallene und gestiirzte
Oberste der Engel heifit der Teufel dennoch noch Lucifer. Und
es sei unterstrichen, dall es sich dabei immer wieder um die
Frage nach der rechten Macht handelt.

Daf} der Teufel im Bereich der Schopfungsgeschichte ein
méchtiger Engel gewesen ist, der dann gefallen ist, ergibt sich
nicht daraus, wie in einer ganz neuen Dogmatik mit Tadel ver-
merkt wird, dafl man die «Erkenntnis vom Siindenfall des Men-
schen durch die Anschauung eines metaphysischen Vorspiels
zu unterbaueny ** hiitte. Solch ein Unternehmen wire eine

~ 20 So Karl Barth, a.a. 0., S. 623. Auf dieser letzten Seite seiner sehr,
sehr ausfiihrlichen Engel-Lehre sucht Karl Barth das von ihm vorher
S.622 nur gestreifte Lucifer-Thema vor allem mit folgenden unwirschen
Worten abzutun: «Wer Engel und Dédmonen auf den Nenner dieses fatalen
Freiheitsbegriffes bringt, der verwirrt und verdunkelt einfach Alles, was
von beiden zu sagen ist. Ein wirklicher, ordentlicher Engel tut das nicht,
was in dieser Lehre einem Teil der Engel (in dunkler Phantastik hinsicht-
lich dieses Herganges) zugeschrieben worden ist...» Gegen diese eigen-
willige, gewaltsame Sicht spricht sehr kréftig nicht nur die Religionsge-
schichte, sondern eben gerade auch die Exegese der einschligigen biblischen
Aussagen, die von Karl Barth entweder verharmlost oder gar beschwiegen
werden (s. oben Anm. 16). Rosa Schirf, a. a. O., nennt in ihrem umfassenden



176 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

miillige Spekulation. Es geht vielmehr darum, die Existenz des
Bésen im neutrischen und maskulinen Sinne, d.h. im Sinne
eines Prinzips und einer personhaften Grofle richtig einzuord-
nen. Gott in seiner Lebendigkeit ist kein Prinzip, kein blofles
Neutrum, was alles nicht auf einen rechten Theismus, sondern
auf einen vagen Pantheismus hinauslaufen wiirde. Gott ist
Person. Gott ist nicht ein deus otiosus, sondern ein deus acti-
vus. Als solcher ist er von guten Engelmiéchten als «dienenden
Geisterny (vorhin schon haben wir Hebr. 1,14 genannt) um-
geben. Um der Nidhe zu Gott willen sind das mitmachende,
mitschaffende Engelwesen, wie sie Michelangelo an der Sixti-
nischen Decke gemalt hat. Nun liegt es aber auch in dieser

Literaturverzeichnis Spezialarbeiten, die schon in ihren Titeln auf die
Breite und auch Tiefe des Engelfall-Themas hinweisen: z. B. Adolphe Lods,
La Chute des Anges, origine et portée de cette spéculation (in: Congres
d’Histoire du Christianisme, Jubilé Alfred Loisy), 1928; August Wiinsche,
Der Sagenkreis vom geprellten Teufel, 1905. Dariiber hinaus hat mich Herr
Kollege Walter Baumgartner auf einen Aufsatz von Julius Lewy, Les textes
paléo-assyriens et I’Ancien Testament, in der Revue de I’'Histoire des Reli-
gions, 1934, S. 29 ff., hingewiesen. Dort wird S.41 auf die alte Erzdhlung,
dafl die Didmonin Lamastu, Tochter Anus, von ihrem Vater wegen ihrer
<unguten Taten» aus dem Himmel verstoBen wurde (vgl. auch Reallexikon
der Assyriologie 1938, S.110) Bezug genommen und dies gefolgert: «Déja
ces... lignes... nous évoquent le role de Satan dans ’Ancien Testament, avec
ses conseils de méchanceté et d’envie, et surtout 1’idée echrétienne de Lucifer
déchu.y — Was die Exegese nicht nur der apokryphen, sondern auch der
kanonischen Aussagen betrifft, so diirfte es sozusagen systematisch-theo-
logisch durchaus nicht abwegig, sondern biblisch-theologisch sachgemil sein,
wenn Rudolf Pechel in seinem ungemein aufschlufireichen Buch «Deutscher
Widerstand», 1947, immer wieder auf das Lucifer-Thema zu sprechen kommt.
Vgl. dort S.386: «Der Schritt in das ungern betretene Reich der Dimonen
mull gewagt werden.» S.37: Die «Résistance gegen Hitler ... ist ein Teil
des Kampfes gegen den Satan...» S.99: «...wenn er (Hitler) in frevel-
hafter Weise den Namen des Allmiichtigen nennt, meint er die Macht des
Bosen, den gefallenen Engel, den Satan... wer aber heute noch an der
realen Existenz der ddmonischen Michte zweifelt, hat den metaphysischen
Hintergrund dieses Krieges bei weitem nicht begriffen.» S.173: Die «Ka-
meraden des Widerstandes... sind nicht nur Opfer Hitlers, sondern die
Opfer ihrer Generile, die sich und sie zu willenlosen Werkzeugen eines
von einem bdsen Démon Besessenen machteny. Wenn an diese Aussage so-
fort die weitere angehiingt ist: «ls gibt keine Entschuldigung fiir die Ge-
neréley, so ist richtig erkannt, daB die Tatsache Lucifers als einer gefallenen
Engelmacht inmitten eines apokalyptischen Geschehens den Menschen von
seiner Verantwortung keineswegs entlastet. —



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 177

oberen, hintergriindigen Welt so, daBl die grofie Macht, wie sie
zumal dem Obersten der Engel verliehen ist, geradezu eine
zwangsldufige Versuchung ist. Das ist eine Versuchung dahin,
dal} dieses machtgesegnete Wesen noch mehr Macht bekommen,
ceine Macht nicht als eine abgeleitete, geschenkte, sondern als
eine unmittelbare, ganz eigene betrachten mochte. Wer Macht
hat, will noch mehr Macht. Und wenn wir auch iiber dieses
unkontrollierbare Geschehen zwischen Gott und dem sich wider
ihn emporenden Engelobersten nicht so viel wissen und sagen
kénnen wie etwa Milton in seinem michtigen Sang iiber das
«Verlorene Paradiesy, so ist jedenfalls dies deutlich: der Engel-
fall und -sturz, der Fall und Sturz des Obersten der Engel be-
deutet Entmdchiigung. Von Anfang an und immer wieder, son-
derlich im messianischen Krieg, von dem wir schon gesprochen
haben, ist darin der beharrliche Teufel der Widersacher des
Messias. Der Siindenfall der ersten Menschen besteht in diesem
Zusammenhang darin, daf sich diese Menschen abseits von
ihrer Wiirde als «Ebenbilder Gottes» mit ihrer nur abgeleiteten
Macht in die Rebellion des Widersachers mit seinem gegen
Gott gerichteten Machtsireben hineinreillen lassen. Das von der
verfithrenden Schlange, der «alten Schlangesy, wie der Teufel
im Anschlufl an Gen. 3, 1 in Apk. Joh. 12, 9 und 20, 2 genannt
wird, angebotene «Wie Gott seiny kann nur besagen: nicht
mehr «Ebenbild Gottesy sein wollen. Der hinter dem allem
stehende Widersacher ist so ganz, ganz anders als der Chri-
stus, der in seiner Unterwerfung unter Gott, im Gesetzesgehor-
sam, in der Niedrigkeit eigentlich das (einzige) <«Ebenbild
Gottesy ist. Satanische Zweideutigkeit mag man sich am besten
an einer Darstellung Lucifers durch William Blake verdeut-
lichen, der den Teufel als eine strahlende und doch kalte, als
eine helle und doch dunkle Geschiifte treibende Figur bildlich
dargestellt hat. Dem Messias, wie er von den Juden immer noch
erwartet und von den Christen als der in Jesus von Nazareth
Gekommene angesehen wird, eignet demgegeniiber die Ein-
deutigkeit unter Verzicht auf jegliche Ambivalenz.

Solche Perspektiven gibt die vom Lucifer-Thema getragene
Menschengeschichte von Anfang an. In diesem Aeon, dem die
Menschen verhaftet sind, ist dagegen noch nicht das Letzte ge-
tan. Wir wissen ja allzu gut, wir erleben es handgreiflich, wie

12



178 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

mdchtig der Teufel nach wie vor immer noch ist. Er ist nicht
Lucifer gewesen, sondern ist das immer noch. <«Groff Macht und
viel List sein grausam Riistung ist, auf Erd ist nicht seins-
gleichen», heillit es im reformatorischen Kampflied Luthers.
Jesus selbst ist trotz seines Siegesworts iiber den Satan dar-
nach doch dem hintergriindig satanisch-b6sen und dem vorder-
griindig menschlich-b6sen Geschehen zum Opfer gefallen. Und
dennoch ist dieser Lucifer trotz aller glitzernden Macht im da-
maligen Anbruch besiegt worden und ist iiberhaupt grundsiitz-
lich langst besiegt, weil er einmal am Ende der Tage, wenn sein
wird «Gott alles in allem>», besiegt werden wird.

Das Widerspiel der Ambivalenz zeigt sich schliefilich
noch in folgender Zweideutigkeit der Satansfigur: Ich denke
an die Rede vom klugen und vom dummen Teufel. Lucifer ist
sehr méchtig, weil sehr klug. Derselbe ist sehr ohnméchtig,
weil sehr dumm. Das ist keine gegensétzliche Differenziertheit
der Motive, sondern eine echte Ambivalenz. In mancherlei Miir-
chen und Schwinken moégen solche Motive gegensitzlich aus-
einandergegangen sein. Es gibt Geschichten vom klugen und
vom dummen Teufel, die nichts miteinander zu tun haben. Wie
klug ist der Teufel als Mephistopheles! Wie dumm ist der
Teufel und dann geradezu harmlos, so dafl man voller Mitleid
vom armen Teufel spricht!

Wie wesenhaft, wie existenzhaft aber nun die Erkenntnis
des Lucifer ist, der trotz seiner Macht und auch wirklichen
Leistung verspielt hat, weil er einmal verspielen wird, zeich-
net sich ab in einer Doppelmahnung, die in der biblischen Ver-
kiindigung eine Hauptrolle spielt: 1. Der Mensch soll hindurch-
stofien durch alle Tarnung des Bésen. ** Das fiir den Menschen
Vertingliche ist ja, daB die falsche Machtiullerung so schwer
erkennbar ist. Die an dieser Stelle einsetzende Mahnung des
Apostels, die in eine Befiirchtung gekleidet ist, lautet 2. Kor.
11, 3: «Ich fiirchte aber, es méchten wohl, wie die Schlange Eva
mit ihrer List betrogen hat, eure Gedanken von der Einfiltig-
keit gegen Christus hinweg ins Verderben gezogen werden.»
Da steht Einfiltigkeit gegen Zwiespiltigkeit mit ihren zweifel-
haften, angeblich tiefschiirfenden Interpretationskiinsten, als

21 Vgl. Matth, 24, 14 und 2. Kor. 11,14 f.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 179

wenn nicht die Weisung in der Bergpredigt Matth. 5, 37 gelte:
«Eure Rede sei Ja, ja; nein, nein. Was dariiber ist, das ist vom
Uebel.y» Darf man nicht daran erinnern, dafl der genannte kluge
Mephistopheles eben doch von dem einféltigen Gretchen im
Kerker besiegt wird, so dall auch dieser kluge Teufel zu einem
dummen Teufel wird? 2. Bei allem géttlichen, apokalyptischen
Geschehen, iiber dessen Ausmall wir uns Gedanken gemacht
haben und immer wieder machen miissen, besteht die Notwen-
digkeit angespanntester menschlicher Verantwortung. Ich wie-
derhole den Satz: Lucifer hat verspielt, weil er einmal ver-
spielen wird. Wer nicht ein Agnostiker oder ein Zyniker ist,
leitet daraus eine zwingende Forderung an sich selbst ab. Man
soll sein Herz nicht an etwas hidngen, was schon erledigt ist,
weil es einmal erledigt werden wird. Man ldft sich sonst von
dem sich tarnenden Bdsen, vom bosen Spiel Lucifers iiber-
télpeln.

Ich denke, daB ich mit solchen Ausfiihrungen nicht in mani-
chiisch-dualistischer Weise so etwas wie einen Glauben an den
Teufel qua Lucifer vertreten, wohl aber das Rechnen mit dieser
Figur vertreten habe. Hermann Hesse, der nicht gerade als
dezidierter Christ angesprochen werden kann und will, hat un-
lingst dies geschrieben: «,Eg gibt’, so hat er (der Glasperlen-
spieler Josef Knecht unter Berufung auf den Benediktinerpater
Jakobus, hinter dem sich Jacob Burckhardi mit seinen Ge-
danken iiber die Macht des Bésen verbirgt) einmal gesagt, ,kein
adliges und erhéhtes Leben ohne das Wissen um die Teufel
und Dimonen und ohne den bestindigen Kampf gegen sie.’s

Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Korrektur-Anmerkung: Der Basler Mathematiker, Herr Kollege Otto
Spiel, hat mich aus seiner reichen Belesenheit heraus noch auf die eigen-
tiimliche, absonderliche Behandlung des Teufel-Lucifer-Themas durch Ana-
tole France, La révolte des anges, hingewiesen. Ob es sich hier um poetische
Phantasie oder um Beeinflussung durch eine bestimmte Stoffgeschichte han-
delt, habe ich noch nicht feststellen konnen. — Ganz eigene <anthroposo-
phisch»-anthropologische Wege geht Rudolf Steiner, Der Mensch ein Er-
gebnis des Zusammenwirkens von Luzifer und Ahriman, drei Vortrige
Ende Nov.1914 in Dornach, nach einer vom Vortragenden nicht durchge-
sehenen Nachschrift als Neudruck herausgegeben von Marie Steiner, 1948. —

12%



	Lucifer als gefallene Engelmacht

