
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 3

Artikel: Lucifer als gefallene Engelmacht

Autor: Schmidt, Karl Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
7. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1951

Lucifer als gefallene Engelmacht.
Akademischer Vortrag in der Universität Basel

am 23. Januar 1951.

Ob und wie das Lucifer-Thema für eine so oder so geartete
psychologische, etwa existential-philosophische Sicht von
Bedeutung ist, darüber möchte ich mir in diesem knappen Vortrag
von etwa 45 «akademischen» Minuten nicht im voraus den Kopf
zerbrechen. Wie weitschichtig die Teufelsfrage geschichtlich,
biblisch und psychologisch ist, mag man daraus ersehen, daß
im vorletzten Herbst eine größere Schweizer Tageszeitung unter

diesen drei Gesichtspunkten einen Rezensionsaufsatz mit
der Ueberschrift «Zum Problem Satans» (also des personhaft
Bösen und nicht des bösen Prinzips!) gebracht und eine Ueber-
sicht über die neuesten satanologischen Studien mit dem
Hinweis auf den Roman «Sous le soleil de Satan» (1926) von Georges

Bernanos verknüpft hat, weil dieser «mit unerhörter Wucht
die Realität des Dämonischen beschworen» habe.1 Ein weites
und schwieriges Erörterungsfeld ist mit der Frage nach der
Wirklichkeit und Personhaftigkeit des Bösen gegeben. Ich
begnüge mich hier zunächst mit der Mitteilung einer Aussage des
radikalen Kritikers David Friedrich Strauß, der vor über hundert

Jahren geschrieben hat: «Ist Christus gekommen, um die
Werke des Teufels zu zerstören, so brauchte er nicht zu kommen,

wenn es keinen Teufel gab; gibt es einen Teufel, aber nur
als Personification des bösen Princips, gut, so genügt auch
Christus als unpersönliche Idee.» 2 Diese Straußsche Verkoppe-
lung des personhaft Guten mit dem personhaft Bösen ist durchaus

sachgemäß. Dabei ist der Mensch nicht einem dauernden,
sondern einem vorübergehenden Zwiespalt verhaftet. Die Bibel
vertritt nicht einen permanenten, sondern einen transitorischen
Dualismus. Gott mit seinem Christus ist der allein Herrschende

1 Basler Nachrichten, Sonntagsblatt vom 9. Okt. 1949.
2 David Friedrich Strauß, Die christliche Glaubenslehre in geschichtlicher

Entwicklung im Kampfe mit der modernen Naturwissenschaft, 1840/41,
Bd. 2, S. 15.

11



162 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

am Anfang und am Ende. Zwischendrin steht aber der Böse
als Lucifer. Die mir vorschwebende Vortragsaufgäbe sehe ich
zuerst und vordringlich darin, einige biblische und
außerbiblische Texte vorzuführen. Wieweit kann und muß dann eine
diesen Texten zugewandte Sinndeutung vordringen?

Die verwickelte Vortragsüberschrift will auf einen
verwickelten Sachverhalt aufmerksam machen, der damit in seiner
Einteilung und Verzahnung deutlich werden möchte: der Teufel
beschäftigt uns als Lucifer; als solcher ist er einmal ein Engel
gewesen; dieser Engel ist gefallen; und das alles kreist um die
Frage nach der richtigen und falschen Macht.

Daß dem Teufel die Bezeichnung Lucifer anhaftet, ist schon
eine recht merkwürdige Sache. Daß dieser diaholus, der
Verleumder, eine ganze Fülle von Unwürdenamen auf sich gezogen
hat, wie: der Satan, der Versucher, der Widersacher, der Böse,
der Oberste der Dämonen, der große Drache, die alte Schlange,
der brüllende Löwe, der Fürst dieser Welt — um hier nur die
geläufigsten Bezeichnungen zu nennen —, ist nicht weiter
verwunderlich. 3 Was soll aber Lucifer, was doch Lichtträger,
Lichtbringer, Morgenstern bedeutet? Es kommt hinzu, daß
gerade der Hl. Geist oder Christus denselben oder den dasselbe
bedeutenden Würdetitel tragen. Der Apokalyptiker Johannes
sieht den erhöhten Christus als den, der zum überwindenden
Christenmenschen sagt: «Ich will ihm den Morgenstern geben»
(Apk. Joh. 2, 28). Dieser Christus nennt sich einmal selbst den
«leuchtenden Morgenstern» (ebd. 22,16). Und gar nicht lucife-
risch-teuflisch werden einmal die Christen so gemahnt: «... so
ist uns das prophetische Wort, das wir haben, fester geworden,
und ihr tut gut, darauf zu achten als auf ein Licht, das an
einem dunklen Orte scheint, bis der Tag anbricht und der
Morgenstern aufgeht in euren Herzen» (2. Petr. 1,19). Wie sollte
da die dunkle, schwarze Teufelsgestalt in derselben Weise hell,
weiß genannt werden können?

Als ich mich mit der Ausarbeitung des Lucifer-Themas
beschäftigte, habe ich diesen und jenen gefragt, was es mit Lucifer
qua Teufel auf sich habe. Ich habe da oft keine oder nur eine
halbe Antwort erhalten. Unter den Befragten haben sich auch
Theologen befunden. Von mir selbst muß ich bekennen, daß ich

3 Vgl. bidpo\oç in den verschiedenen Wörterbüchern.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 163

nicht recht weiß, seit wann ich im Bilde bin. Wie andere habe
ich ja wohl gewußt, daß Lucifer ein Teufelsname ist. Doch die
Examensfrage nach dem Woher und dann nach dem Wieso,
Warum und Wozu dieses Teufelsnamens ist mir lange dunkel
gewesen und geblieben.

Zieht man irgendein modernes Nachschlagewerk zur
Belehrung heran, so findet man öfters das Stichwort Lucifer
überhaupt nicht, oder man wird auf einen späteren größeren Artikel
sub voce Teufel verwiesen. Schlägt man dort nach, so erhält
man öfters nur eine vage Auskunft. Eine rühmliche Ausnahme
macht Georg Büchmann in seinen «Geflügelten Worten», wo
knapp und richtig Lucifer und dann die Wendungen «Vom
Himmel gefallen» bzw. «Aus seinen (oder allen seinen) Himmeln

gefallen» und «Ein gefallener Engel» besprochen sind.4
Unsere Vorfahren im Mittelalter wußten da schon durch
beschriftete bildliche Darstellungen besser Bescheid. Noch mehr
gilt das für die ältere christliche Zeit. Eine gewisse Lebendigkeit

und Gegenständlichkeit zeichnen sich dabei schon im
Sprachlichen durch alle Zeiten hindurch ab. Da und dort ist
das lateinische Lucifer, das vom griechischen cpuuocpôpoç oder
éujcrcpôpoç herkommt, als Fremdwort ins Griechische rückwärts
übergegangen. So finden wir bei Origenes und sonst in der
griechischen (christlichen) Literatur AourZhpép und AouZtqpép.

Anderseits gibt es im Lateinischen neben Lucifer auch Luci-
fuga, also neben Lichtbringer auch Lichtflieher. Die mittelalterlichen

Katharer (davon unser eingedeutschtes Ketzer!) nannten
den bösen Gott Lucifer, Luciper oder Lucibel. Die schönste
und reichste Auskunft über diesen oft wunderlichen
Sprachgebrauch kann man sich aus der köstlichen Fundgrube des

zehnbändigen «Handwörterbuches des deutschen Aberglaubens»

holen.0
Es ist eindeutig gesichert, daß die Lucifer-Bezeichnung für

den Teufel auf eine einzige alttestamentliche Stelle zurückgeht,
die freilich nicht unmittelbar vom Teufel handelt, die dann aber

4 Georg Büchmann, Geflügelte Worte, 1862 u. ö., Neubearbeitung 1937.
6 Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, 1927 ff. Der 10. Bd.,

1942, enthält das Register und bringt zahlreiche Hinweise auf den Teufel.
Ein eigener dem Teufel gewidmeter Artikel war wohl vorgesehen, ist aber
in dem genannten Wörterbuch nicht erschienen. Der 5. Bd., 1932, hat einen
knappen, aufschlußreichen Artikel über Lucifer.

11*



164 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

in der altchristlichen Zeit durch eine besinnliche Kombination
mit einer neutestamentlichen Stelle ausdrucksmäßig für den
Teufel sozusagen mobilisiert worden ist. Es handelt sich um
Jes. 14,12, wo der König von Babylon apostrophiert wird: «Wie
bist du vom Himmel gefallen, du schöner Morgenstern!», und
um Luk. 10,18, wo Jesus sagt: «Ich sah den Satan vom Himmel
fallen wie einen Blitz.» Die Frage ist, ob die von mir soeben
als besinnlich bezeichnete Kombination beider Stellen wirklich
sinnvoll und sogar zwingend ist.

Wort und Begriff Lucifer Jes. 14,12 findet sich allerdings
nur in der Vulgata, der offiziellen lateinischen Bibel, die sich
hier an die Septuaginta, die wichtigste griechische Ueber-
setzung des hebräischen Alten Testaments, anschließt, indem
die Worte ô éiuacpôpoç ô upun dvaTéXXujv so übersetzt sind: «Lucifer

qui mane oriebaris.» Leider ist der hebräische Urwort-
laut in seiner Bedeutung nicht völlig gesichert. Deshalb
übersetzen manche gar nicht die hebräischen Worte, sondern
begnügen sich mit deren bloßen Weitergabe und überlassen alles
Weitere der Erklärung. So macht es z. B. Hermann Gunkel, der
hier sagt: «Hêlal, Sachars Sohn», als wenn zwei eigentümliche
Eigennamen vorlägen.6 Im Blick auf andere alte griechische,
aramäische und syrische Uebersetzungen des Alten Testaments
könnte vielleicht das nur an unserer Stelle vorkommende hêlal
nicht als ein Substantivum, geschweige denn Eigenname,
sondern als ein Verbum verstanden werden, so daß folgendes
herauskäme: «Heule, du Sohn Sachars!» Dieses Sachar
bedeutet sicher Morgenröte, Aurora, so daß wenigstens in der
zweiten Hälfte der Doppelaussage die Lucifer-Sache zum
Vorschein käme. Demgegenüber haben sich indessen die meisten
Uebersetzer und Erklärer der Septuaginta und der Vulgata
angeschlossen, wie das auch bei Luther und in der neuen Zürcher
Bibel geschehen ist. Bernhard Duhm hat: «Lucifer, Auroras
Sohn».7 Martin Buher hat: «Schimmernder, Sohn des Frührots».

8 Mehr nebenbei sei bemerkt, daß andere hier den Neu-

6 Hermann Gunkel, Schöpfung und Chaos in Urzeit und Endzeit, 1895.
7 Bernhard Duhm, Das Buch Jesaja, 4. Aufl. 1922.
8 Martin Buber in seiner Uebersetzung des Alten Testaments: Die

Schrift, zu verdeutschen unternommen zusammen mit Franz Rosenzweig,
o J.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 165

mond finden. Es dürfte aber gesichert sein, daß nur an Lucifer,
den Sohn der Morgenröte, zu denken ist.9

Welches ist die im Jesaja-Text und -Kontext vorausgesetzte
Situation? Ich teile die ganze Stelle Jes. 14,12—15 in der
wörtlichen und rhythmischen Bubersehen Uebersetzung mit: «Ach
wie bist du vom Himmel gesunken, / Schimmernder, Sohn des

Frührots, / niedergehauen zur Erde, / Ueberwinder der
Stämme! / Du, du sprachst in deinem Herzen: / Himmelhoch
steige ich auf, / noch höher als die göttlichen Sterne / erhebe
ich meinen Stuhl, / sitze hin auf den Berg der Begegnung /
am Lendenbuge des Nordens, / hochauf steig ich, wolken-
kuppenhoch, / mit dem Höchsten meß ich mich dann! / Jedoch
du mußtest zum Gruftreich hinab/zum Lendenhuge der Tiefe!»
Der Sinn dieses Sanges ist deutlich. Der hybride10 Großkönig
von Babylon bekommt seinen ihm gebührenden Ort in der
tiefsten Tiefe angewiesen. Im Totenreich, dem auch und gerade er
nicht entrinnen kann, erreicht ihn die Schadenfreude voller
Spott und Hohn. Sein maßloses Selbstlob verwandelt sich in
unausdenkbare Erniedrigung. Dem wörtlich mitgeteilten
Triumphlied des Großkönigs folgt sein Sturz in die Tiefe. Das
Ganze ist wie die Parodie einer Leichenklage. Hochmut kommt

9 Vgl. die Kommentare und Lexika. Ludwig Koehler teilt in seinem
noch nicht abgeschlossenen Lexikon zu hêlal nur mit: «d. Morgenstern the
morningstar». Im älteren Lexikon von Gesenius-Buhl ist hier mehr zu
finden. Zur Satansvorstellung überhaupt ist vor allem heranzuziehen die
kenntnis- und aufschlußreiche Monographie von Rosa (Riwkah) Schärf:
Die Gestalt des Satans im Alten Testament, phil. Diss., Zürich, 1948, 184 8.,

von C. G. Jung in sein Buch «Symbolik des Geistes», 1948, S. 151—320,

aufgenommen.
10 Diese meine Verwendung des Adjektivs «hybrid», die nachher noch

dreimal vorkommt, ist falsch, wie mich der Basler Althistoriker, Herr
Kollege Felix Staehelin, im Anschluß an einen Zeitungsbericht, der hier
füglich zu meinen Lasten fällt, freundlicherweise belehrt hat. An sich wäre
«hybrid» in der Bedeutung «hybrishaft» o. ä. richtig vom griechischen
Substantiv ößpi? abgeleitet. Das französische «hybride» wie auch das deutsehe
«hybrid (isch)», bzw. «hibrid(isch)» ist aber von dem lateinischen Substantiv
«hibrida» oder «hybrida» abzuleiten: «Mischling», «von zweierlei Abkunft»,
bei Menschen, wenn der Vater ein Römer oder Freigeborencr, die Mutter
eine Ausländerin oder Sklavin ist, bedeutet daher «unecht, aus nicht passender

Verbindung entsprossen, bastardartig, zwitterhaft» und kommt als
terminus technicus in der Sprach- und dann vor allem auch in der Naturwissenschaft

vor.



166 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

vor dem Fall ganz buchstäblich. Aus Macht und Uebermacht
ist Unmacht und Ohnmacht geworden. Die prophetische Sicht
ist ausgerichtet auf die Großmacht in ihrer peinlichen
Fragwürdigkeit.

An sich könnte ein solches Lied mit seinen einzelnen
Aussagen in übertragenem Sinne verstanden werden; es könnte
eine uneigentliche, bildliche, symbolische Ausdrucksweise
vorliegen. Unsere Sprache ist ja gesättigt mit solchen uneigentlichen

Wendungen. Ich brauche nur an die vorhin von mir
genannten Worte «Aus allen seinen Himmeln gefallen» zu
erinnern. Im Blick jedoch auf unseren Jesaja-Text ist demgegenüber

ein Doppeltes zu sagen: 1. etwas mehr Allgemeines,
2. etwas mehr Besonderes.

Ad 1. Hinter solchen angeblich nur bildhaften, übertragenen
Wendungen steckt doch viel mehr, und damit geraten wir in
den Bereich des Mythus. Ein solcher Mythus gilt einem letztlich

hintergründigen Vorgang, einem dämonischen, einem
göttlichen Geschehen, dessen Hintergründigkeit die Vordergründigkeit

der Geschichte, des menschlichen Geschehens erhellt.
Es sei hier erinnert an die reiche Bildersprache in den
biblischen und außerbiblischen apokalyptischen Texten, nicht nur
in der Daniel- und in der Johannes-Apokalypse, sondern auch
in den Evangelien. Das Jesuswort «Ich sah den Satan vom
Himmel fallen wie einen Blitz» (Luk. 10,18), auf das wiederum
zurückzugreifen ist, erscheint wie eine Ueberschrift über das

ganze letzte apokalyptische Bibelbuch, in dem dieses knapp
formulierte Lucifer-Thema reich entfaltet ist.11

Ad 2. Daß ein asiatischer Großkönig als Lucifer, Sohn der
Aurora, auftritt, ist zu spezifisch, als daß da eine abgegriffene,
übertragene Sprache vorliegen könnte. Man möchte ja wohl an
sich den Vergleichspunkt zwischen Babelkönig und Morgenstern

allein darin sehen, daß beiden Gestalten strahlende Macht
eignet. Der Prophet ist aber in seinen Drohworten nicht nur
damit beschäftigt, sondern er weist sofort auf den Sturz beider
Größen aus der Höhe in die Tiefe. Und dazu kommt, daß der
Großkönig sich die Bezeichnungen Hêlal und Sohn des Sachar
beilegt bzw. sich beilegen läßt. Ganz richtig hat schon Herder

11 Vgl. meinen vorigen Akademischen Vortrag «Die Bildersprache in
der Johannes-Apokalyse>, ThZ 1947/3, 8.161 ff.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 167

in seiner Schrift «Vom Geist der hebräischen Poesie» den hier
vorliegenden Mythus herausgespürt, und zwar den vom
Morgenstern und von seinem Sturz.

Wir können und müssen hier an den griechischen Mythus
von Phaethon denken. Dieser Sohn des Sonnengottes Helios
suchte, als er zum Jüngling herangereift ist, seinen Vater auf
und erlangt von ihm, daß er an Vaters Stelle für einen Tag den
Sonnenwagen führen darf. Da aber seine schwachen Hände die
Sonnenrosse nicht zügeln können, so weicht er mit seinem
Gefährt bald nach oben und bald nach unten von der vorgezeichneten

Bahn ab, so daß Himmel und Erde in Brand geraten.
Schließlich muß Zeus, der Göttervater, eingreifen, um der
furchtbaren Verwirrung zu steuern: er erschlägt den hybriden
Jüngling mit dem Blitz und stürzt ihn in die Unterwelt hinab*
Der schon kurz genannte Alttestamentler und Religionsge-
schichtler Hermann Gunkel ist in seinem Buch «Schöpfung und
Chaos» (1895) der Phaethon-Sache näher nachgegangen und hat
richtig dies herausgestellt: «Der Morgenstern, Sohn der
Morgenröte, hat ein eigentümliches Geschick. Hell erstrahlend eilt
er am Himmel empor, aber er kommt nicht zur Höhe; die
Sonnenstrahlen machen ihn erblassen. Diesen Naturvorgang schildert

der Mythus als einen Kampf Eljons gegen Helal, der einst
zum Himmel hinauf wollte, aber zur Unterwelt herab mußte.
Ganz ähnlich spricht der griechische Mythus von dem frühen
Tode Phaethons, Sohn der Eos; auch Phaethon ist der Morgenstern

...» So einleuchtend diese Sicht ist, so ist es aber nun
doch fraglich, ob und inwieweit zwischen dem Lucifer Jes.
14, 12 und Phaethon ein unmittelbarer, genealogischer
Zusammenhang besteht. Mein Basler alttestamentlicher Kollege Walter
Baumgartner hat in einem Aufsatz des «Schweiz. Archivs für
Volkskunde» 1944 über «Israelitisch-griechische Sagenbeziehungen»

auf allerlei volkskundliches Material hingewiesen, das

zum Verständnis des Lucifer-Themas zum mindesten analogiemäßig

ebenso prägnant und ergiebig ist wie der Phaethon-
Mythus. So wird in einem Mythenmärchen nordamerikanischer
Indianer folgendes erzählt: Der Sohn des Sonnengottes und
einer menschlichen Mutter wird als Knabe von seinen
Spielkameraden gehänselt, daß es mit seiner halbgöttlichen Abkunft
nicht so recht stimme. Daraufhin klettert er an einer Pfeilleiter



168 K. L, Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

in den Himmel und erbettelt sich von seinem Vater die Erlaubnis,

einen Tag lang seine Stelle einnehmen zu dürfen. Er läuft
dann aber mit der Sonne zu schnell; er zündet alle Fackeln auf
einmal statt in Abständen hintereinander an. Dadurch kommt
das Weltall in Verwirrung. Sein Vater muß eingreifen und
schleudert ihn auf die Erde hinab, wo er zum Nerz wird. Nach
einem Ausdruck von Wilhelm Wundt vollzieht sich in einer
solchen Erzählung eine «mythologische Apperzeption», und
zwar hier der Gestirne. Bei einem in dieser Weise gesehenen
Sturz vom Himmel spielen hinein die Erfahrungen, die der
Mensch mit Kometen und Sternschnuppen macht. Es sei an Apk.
Joh. 6,13 erinnert: «Und die Sterne des Himmels fielen auf die
Erde, wie ein Feigenbaum seine Früchte abwirft, wenn er von
einem starken Winde geschüttelt wird.» Zum Astral-Mythologischen

tritt dann das Kult-Aetiologische, d. h. zum Mythus
tritt der Ritus. Man hat auf die periodische Opferung eines
weißen Rosses hingewiesen. Ein antiker Schriftsteller nennt
diesen auf der Insel Rhodus geübten Brauch, bei dem auch
noch das Opfer eines Sonnenwagens vorkommt.

Bei solchen Mythen und Riten, die den Finger auf ein
hybrides Geschehen mit seinen Folgen legen, fühlt man sich im
Blick auf die Fragwürdigkeit der Macht an ähnliche alttesta-
mentliche Aussagen erinnert, ohne daß dort gerade Lucifer
genannt wird. Bald werden rebellische Engel, bald werden
irdische Großkönige angeprangert, wobei solche Engel und solche
Könige, worüber nachher noch ausführlicher zu sprechen sein
wird, miteinander verkoppelt sind. Psalm 82, 6 f. lesen wir dieses

Gerichtswort Gottes: «Wohl habe ich gesprochen: Götter
seid ihr, ihr alle seid Söhne des Höchsten. Doch wahrlich, wie
Menschen sollt ihr sterben, sollt stürzen wie einer der Fürsten.»
Ez. 28,11 ff. wird eine ähnliche Betrachtung auf den König von
Tyrus angewandt, der, dem schützenden Kerub zugesellt, in
Eden auf dem Gottesberg war und dann wegen seiner Hybris
von Gott auf die Erde hinabgestürzt wurde. Auch die jüngere
Stelle Jes. 24, 21 ff. gehört hierher, wenn es dort heißt: «An
jenem Tage, da wird der Herr heimsuchen das Heer der Höhe
in der Höhe und die Könige der Erde auf der Erde. Die werden
zusammengesperrt in die Grube, wie man Gefangene einsperrt,
und sie werden verschlossen in den Verschluß und nach vielen



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 169

Tagen zur Strafe gezogen ...» 12 Abgesehen von Lueifer-Phae-
thon läßt das alles an den Prometheus-Mythus denken. Wie sich
Prometheus zu seinem Unheil mit den Menschen abgegeben
hat, die er betreuen und beherrschen will, so haben sich in
einer eigentümlichen Erzählung, wie sie Gen. 6 erhalten ist,
die Göttersöhne, die Engel, mit den Menschentöchtern
abgegeben und in ihrer Vermischung mit ihnen die Riesen erzeugt.
Die jüdische Ueberlieferung bringt dann mancherlei Mitteilungen

über das weitere Geschick dieser Göttersöhne, die als
gefallene Engel das furchtbare Strafgericht Gottes auf sich
gezogen haben. Nähere Darlegungen darüber finden sich vor
allem in den Henoch-Apokalypse. Wenn 1. Petr. 3, 19 in der
Angabe der sogenannten Höllenfahrt Christi dessen Predigt an
die «Geister im Gefängnis» erwähnt wird, so dürfte zum
mindesten auf das apokalyptische Henoch-Buch angespielt sein.13
Dazu kommt 2. Petr. 2, 4: «Gott hat Engel, die gesündigt hatten,
nicht verschont, sondern sie in finstere Höhlen der Unterwelt
hinabgestoßen und zur Aufbewahrung für das Gericht
übergeben.» Aehnlich und eigentlich noch prägnanter ist schließlich
in dieser Reihe von Aussagen Judas 6 f.: «Er (Gott) hat die
Engel, die ihre arche nicht bewahrten, sondern ihre eigene
Behausung verließen, für das Gericht des großen Tages mit ewigen

Fesseln unten in der Finsternis bewahrt, wie Sodom und
Gomorrha und die um sie herum liegenden Städte, die in gleicher

Weise wie diese (seil, die Engel von Gen. 6) Unzucht

12 Herr Kollege Walter Baumgartner hat mir zu diesem Abschnitt meines

Vortrages folgendes geschrieben: «Gehört Psalm 82 wirklich in diesen

Zusammenhang? Mir seheint die Situation doch etwas anders zu sein, ähnlich

wie in Psalm 58: Gericht über die die Welt regierenden Götter, die ihres
bisherigen Vorrechts, der Unsterblichkeit, verlustig erklärt werden. Ez. 28

steht näher, aber der schlechte Text erschwert genaueres Erfassen. Im
Unterschied von Ez. 28 und Jes. 14, die einen selbständigen und höchstens
verwandten Stoff behandeln, setzt Jes. 24 schon den aus Gen. 6, 1—4
weitergebildeten Engelfall von 1. Hen., Jub. usw. voraus; hier auch dasselbe
doppelte Gericht, zuerst Einsperrung (Vers 22 a) und dann später endgültige
Bestrafung (Vers 22 b). Neu ist nur die Heimsuchung der Könige der Erde
(Vers 21b), die offenbar eine parallele Wucherung zur Heimsuchung des
Heeres der Höhe darstellt (Vers 21 a).»

13 Vgl. die neueren Monographien von Bo Reicke, The disobedient Spirits

and Christian Baptism, 1946, und Werner Bieder, Die Vorstellung von
der Höllenfahrt Jesu Christi, 1949.



170 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

trieben .» Das von mir zunächst nicht übersetzte Wort arche,
das Luther mit «Fürstentum» übersetzt, während die Zürcher
Bibel «Würde» sagt, wird am besten als «Macht», «Machtbereich»,

«Herrschaft», «Herrschaftsbereich» verstanden. Dann
kommt klarer heraus, daß es sich bei rechter Macht und
Herrschaft, wie sie Engeln und Menschen eignen soll, nicht um
selbständige, selbstische Macht, sondern um eine von Gott
abgeleitete, geschenkte Macht handelt. Was Engel und
Menschen, die ihrer eigenen Lust nachgehen, angestellt haben,
wird vordringlich als Hybris angesehen. Das ergibt sich
vollends aus Judas 14 f., wo es heißt: «Dementsprechend hat über
diese (seil, die selbstischen Engel und Menschen) Henoch
geweissagt: ,Siehe, der Herr ist gekommen mit seinen heiligen
Zehntausenden (gemeint sind hier die guten Engel im Sinne
der «dienenden Geister» Hebr. 1,14), um wider alle Gericht zu
halten und alle Gottlosen zu bestrafen wegen aller Werke ihrer
Gottlosigkeit, die sie verübt, und wegen der frechen Worte, die
sie als gottlose Sünder wider ihn geredet haben.'» Diese Worte
sind dem apokryphen Henoch-Buche entnommen, das dem
Verfasser des Judas-Briefes offenbar als kanonische Schrift
gegolten hat.

Kanonische und apokryphe Schriften sind nach alledem
nicht nur an der Würde, sondern auch an der Unwürde von
Engelmächten interessiert, wobei die unwürdig gewordenen,
weil gefallenen Engel mit ihren geradezu gehäuften Bezeichnungen

unter dem einen maßgebenden Generalnenner der
Eigenmacht, der usurpierten Macht, der Hybris stehen. Das ergibt
sich schon aus dem Wortlaut der Titel wie «Macht»,
«Gewalt», «Kraft», «Machthaber», «Weltherrscher», «Herrschaft»,
«Thron». Im Plural sind das alles Bezeichnungen für diese
Gruppe von Engeln, die füglich hybride Wesen, Dämonen,
Teufel sind.14 Mit einer so sich ergebenden «angelologischen
Minderwertigkeit» rechnen aber nicht nur die zuletzt genannten

vielfach umstrittenen neutestamentlichen Schriften wie die
Petrus-Briefe und der Judas-Brief mit ihrem Rückgriff auf die
Henoch-Apokalypse, sondern auch die paulinischen Briefe. Im
ganzen corpus Paulinum mit Einschluß der vielleicht deutero-

14 Vgl. meine Studie «Die Natur- und Geistkräfte im paulinischen
Erkennen und Glauben», Eranos-Jahrbuch Bd. 14, 1947.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Enge/macht 171

paulmischen Briefe an die Eolosser und die Epheser spielt das
Thema der Natur- und Geistkräfte unter dem Gesichtspunkt des
Sturzes dieser Mächte eine starke Rolle. Kol. 2,18 wird von
einem abwegigen «Kult der Engel» gesprochen, der gleich
nachher als «selbstgewollter Kult», Kol. 2, 23, gekennzeichnet
wird.15 Die genannte angelologische Minderwertigkeit wird
sonderlich unterstrichen durch zwei Stellen im ersten
Korinther-Brief. 1.Kor.6,2 f. steht die als Mahnung sich gehende
sehr merkwürdig formulierte rhetorische Frage: «Wißt ihr
(Christen) denn nicht, daß die Heiligen die Christen) die
Welt richten werden? Wißt ihr denn nicht, daß wir die
Engel richten werden?» Was da von Paulus gesagt ist, was
da ohne weiteres für seine Leser als verständlich vorausgesetzt
wird, kann für uns nur verständlich sein im Zusammenhang
mit der aufgezeigten Sicht der wegen ihrer Hybris gefallenen
Engel. Und genau so wie in dem vorhin genannten Judas-Brief
ist von begehrlichen Engeln die Rede, die den im öffentlichen
Gottesdienst unverschleiert auftretenden Frauen gefährlich
werden. 1. Kor. 11,10 sagt Paulus gegen solche mit der Sitte
brechende Emanzipation: «Deshalb soll die Frau eine Macht
auf dem Haupte haben um der Engel willen.» Die hier genannte
«Macht» ist der Schleier als ein Zeichen der Macht des Mannes.
Und die Warnung, diese Sache zu achten, bezieht sich nicht
etwa, wie eine matte, flache Auslegung meint, auf die durch
die guten Engelmächte dargestellte Schöpfungsordnung,
sondern auf die durch die gefallenen Engelmächte drohende
Gefahr. 16

16 Näheres dazu in meinem Artikel Opf|cn<oç, Oppoiceia, éôeXodppôKÎa des

«Theologischen Wörterbuches zum Neuen Testament» Bd. 3, 1938, S. 155 ff.
16 Die von mir abgelehnte Exegese von 1. Kor. 11,10 findet sich neuerdings

auch bei Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik III/3, 1950, S. 585 : «Daß
sie (seil, die Engel als Gottes Botschafter) dem, was in der Gemeinde
geschieht, so oder so sehend und hörend beiwohnen, geht aus I. Kor. 11, 10

hervor, wo die Frauen unter Erinnerung an die Engel — offenbar als an
die Vertreter des von Gott geforderten Respektes — zur Ordnung gerufen
werden...» Dafür fühlt sich Karl Barth dann dazu gedrungen, eine Stelle
wie Kol. 2,18 zu verharmlosen und abzuschieben, wenn er a. a. 0. S. 566

schreibt: «Was im Brief an die Kolosser (2,18) über die Engelfrömmigkeit
und Engeltheologie der dort aufgetretenen Irrlehrer gesagt ist, ist zu

spärlich und im Ausdruck zu dunkel, als daß man sich ein deutliches Bild
von der Sache machen könnte.» Dazu ist zu sagen, daß der engere und der



172 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

Nur in diesem Zusammenhang eines hintergründigen mythischen

abwertenden Geschehens, dem sich gewisse Engel in
ihrer Eigenmacht und Begehrlichkeit hingegeben haben, kann
das prophetische Drohwort Jes. 14,12—15 verstanden werden,
von dem wir wegen des dort vorkommenden Wortes Lucifer
ausgegangen waren. Wie verhalten sich hier zueinander
Mythus und Geschichte, hintergründiger Mythus und vordergründige

Geschichte? Manche Erklärer sind hier zu voreilig bereit,
an eine Historisierung des Mythus zu denken, wie sich das ein
neuererAlttestamentier zurechtgelegt hat: Der Mythus hat «kein
Eigenleben mehr, sondern gehört zu dem reichen Schatz
der Poesie, aus dem seine Dichter und Propheten gerne schöpften,

um ihren Gedanken ein prunkreiches Gewand zu geben.» 17

M. E. ist eine solche Betrachtung unzulänglich. Denn Mythus
und Geschichte dürfen nicht gegeneinander ausgespielt werden

et vica versa. Ich darf das an einer neutestamentlichen
Stelle klarmachen, die fälschlicherweise mit derselben
Alternative belastet ist. 1. Kor. 2, 6—8 heißt es, «Weisheit aber reden
wir Weisheit aber nicht dieses Aeons, auch nicht der Machthaber

(im griechischen Text: Archonten) dieses Aeons, die
vernichtet werden, sondern wir reden Gottes Weisheit im Geheimnis,

die verborgene, die Gott vor den Aeonen vorherbestimmt
hat zu unserer Herrlichkeit, die keiner der Machthaber dieses
Aeons erkannt hat...» Der alte Exegetenstreit, ob unter den
«Machthabern dieses Aeons» irdische Machthaber oder
vielmehr dämonische Machthaber als böse Engelmächte gemeint
seien, ist sachlich gegenstandslos wie aber nun doch methodologisch

aufschlußreich. Die uns inzwischen mehr und mehr
deutlich gewordene Sicht der bösen, gefallenen Engel, die mit
dem Teufel an der Spitze die allein Gott und seinem Christus
eignende Macht usurpieren, muß sogar zuerst an diese

himmweitere Kontext, wenn er genauer ausgeschöpft wird, auf eine «Sache»
hinweist, die gar nicht so «spärlich» und so «dunkel im Ausdruck» vorgeführt

ist, sondern als ein ziemlich «deutliches Bild» vor uns steht. Im Ko-
losser-Brief selbst 2,23 findet sich der von Karl Barth nicht beachtete
Ausdruck éôeXoôppoKia, der jedenfalls im Blick auf die öppffKeia tluv àjyé\ui)v
2,18 zu interpretieren ist. Vollends geht es nicht an, eine so prägnante Stelle
wie 1. Kor. 6, 2 f. einfach mit Stillschweigen zu übergehen.

17 So Walther Eichrodt, Theologie des Alten Testaments Bd. 2, 1935,
S. 56.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 173

lischen, diese dämonischen «Machthaber dieses Aeons» denken
lassen. Damit sind aber die irdischen Machthaber keineswegs
ausgeschaltet, sondern als diejenigen erkannt, die zu ihren
Untaten von dämonischen Kräften vorgetrieben sind, sich von diesen

haben brauchen, d. h. haben mißbrauchen lassen. Auf diese
Weise haben die himmlischen und die irdischen Machthaber,
die Dämonen und die Menschen die eigentliche Wahrheit
verkannt. Die jesajanische Lucifer-Aussage gewinnt erst dann
Richtung und Kraft, wenn man sie in ihrer Komplexität von
Himmlischem und Irdischem, von Dämonischem und Menschlichem,

von Hintergründigem und Vordergründigem begreift.
Von hier aus gesehen, ist es durchaus keine metabasis eis

alio genos, wenn der als Lucifer apostrophierte Babel-König
mit dem Teufel gleichgesetzt worden ist. Es ist zuzugeben, daß
sich diese unmittelbare Gleichsetzung erst in der altchristlichen
Literatur bei einigen Kirchenvätern findet18, und zwar wegen
der vorhin genannten Kombination mit Luk. 10, 18: «Ich sah
den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz.» Wir betrachten
nunmehr dieses Wort Jesu selbst in seiner bemerkenswerten
Situation. Jesus hat, wie Luk. 10 erzählt wird, seine Jünger
zum Predigen und Heilen ausgesandt. Diese kommen zurück
und berichten voller Freude: «Herr, auch die Dämonen sind
uns Untertan in deinem Namen.» Jesus bricht in den Ruf aus:
«Ich sah den Satan vom Himmel fallen wie einen Blitz.» Und
er fügt hinzu: «Siehe, ich habe euch Macht gegeben, auf Schlangen

und Skorpione zu treten, und (Macht) über alle Gewalt des

Feindes; und er wird euch keinen Schaden tun.» Mit diesen
Worten hat Jesus ausdrücken wollen, daß er den Krieg
zwischen Messias und Antimessias, zwischen Christus und
Antichristus, zwischen Gott und Teufel gewonnen habe, weil
der Widersacher gestürzt sei. Ueber das Wie dieses Sieges ist
aber im Kontext noch etwas Besonderes zu lesen. Jesus fügt
seinem Triumphruf über den Sturz des Lucifer auch dies hinzu:

«Doch nicht darüber freuet euch, daß die Geister euch
Untertan sind; freuet euch vielmehr, daß eure Namen in den
Himmeln aufgeschrieben sind!» Diese betonte Einschränkung

18 In dem oben (Anm. 5) genannten Artikel über Lucifer sind die
betreffenden Kirchenväter-Aussagen (Origenes, Eusebius, Tertullian) aufgeführt.



174 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

ist bemerkenswert. Warum? Der Ohnmacht des aus seiner
Uebermacht gestürzten obersten Machthabers mit seinen
dämonischen Trabanten entspricht nicht eine größere Macht des
Messias mit seinen Anhängern, sondern die Unterordnung
unter den allein mächtigen Gott, in dessen Lebensbuch man
eingetragen ist als in einer rechten Bürgerliste. Warum soll
man sich nicht über seinen Machterfolg freuen? Nun, über
solche Machtfreude, die bei Menschen — auch im Kampfe
gegen das Böse und den Bösen — schnell umschlägt in
Machtstreben und Machtrausch, ist die höhere Freude
gestellt, die allein endgültige Freude an der allein endgültigen
Tatsache, daß nicht der Mensch, sondern Gott im Regi-
mente sitzt. Das alles stimmt zusammen mit den hämmernden

Worten Jesu über die Fürsten, die Führer, die Starken
einerseits und die von solchen Gestalten Beherrschten, die
Schwachen anderseits. Es sei nur an die Fassung der
Geschichte vom Rangstreit der Jünger Luk. 22, 24—27 erinnert:
«Es entstand aber unter ihnen (den Jüngern Jesu) auch ein
Streit, wer von ihnen als der Größte gelten könne. Da sprach
er zu ihnen: ,Die Könige der Völker herrschen über sie, und
die, die Gewalt über sie haben, lassen sich Wohltäter nennen.
Ihr aber sollt nicht so sein. Sondern der Größte unter euch
soll werden wie der Jüngste und der Führende wie der
Dienende. Denn wer ist größer, der zu Tische Liegende oder
der Dienende? Ist es nicht der zu Tische Liegende? Ich aber
bin mitten unter euch wie der Dienende.'» Gerade im Blick auf
diese letztlich ohnmächtigen Machthaber, diese dämonischen
Trabanten des Antichristus, erscheint der Lucifer-Text Jes. 14

erst recht hierher gehörig. Vor wenigen Tagen ist in einer
katholischen französischen Monographie «Thèmes bibliques»
dieser Zusammenhang von Jes. 14,12 und Luk. 10,18 durchaus
richtig so ausgedrückt worden: «Il est assez naturel que ces
visions soient restées vivantes et qu'on ait continué de les associer

au sort final des pécheurs. Tel est l'usage que fait Jésus
du poème sur le roi de Babylone : ,Je voyais Satan tomber du
ciel comme l'éclair.'» 19

Die Sicht des gefallenen Lucifer ist mit alledem noch nicht
vollständig erfaßt. Es waltet hier eine Vieldeutigkeit, die bei

19 So Jacques Guillet, Thèmes bibliques, 1950, p. 154.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 175

genauerem Zusehen eine Zwei-, eine Doppeldeutigkeit, in der
Sprache der neueren Psychologie eine Ambivalenz ist. Aus
unseren bisherigen Ausführungen erhellt, daß der Sturz der
Engelmächte da und dort in der Menschengeschichte sozusagen
zeitlich angesetzt ist. In ganz fernen Vorzeittagen ist ein Engelfall

geschehen, der Gen. 6 erzählt und auf den dann immer
wieder im jüdischen und im christlichen Bereich Bezug
genommen ist. In der israelitischen Prophetenzeit ist der Babelkönig

ebenso gesehen und nicht anders von Jesus Christus sein
Widersacher. Dies alles hat aber seine präexistente
Vorgeschichte und seine postexistente Nachgeschichte. Erst wenn wir
Anfang und Ende der Geschichte unter dem Gesichtspunkt
«Von Ewigkeit zu Ewigkeit» d. h. von der einstigen Ewigkeit
Gottes zur kommenden Ewigkeit Gottes, einbeziehen, wird die
genannte Ambivalenz Lucifers in unserer geschichtlichen
Existenz deutlich. Es handelt sich um den Teufel, der am
Anfang einmal Lucifer gewesen ist und der das am Ende der Tage
nicht mehr sein wird, der das aber zwischendrin bis zu einem
gewissen Grade doch noch ist. Als der gefallene und gestürzte
Oberste der Engel heißt der Teufel dennoch noch Lucifer. Und
es sei unterstrichen, daß es sich dabei immer wieder um die
Frage nach der rechten Macht handelt.

Daß der Teufel im Bereich der Schöpfungsgeschichte ein
mächtiger Engel gewesen ist, der dann gefallen ist, ergibt sich
nicht daraus, wie in einer ganz neuen Dogmatik mit Tadel
vermerkt wird, daß man die «Erkenntnis vom Sündenfall des
Menschen durch die Anschauung eines metaphysischen Vorspiels
zu unterbauen»20 hätte. Solch ein Unternehmen wäre eine

20 So Karl Barth, a. a. O., S. 623. Auf dieser letzten Seite seiner sehr,
sehr ausführlichen Engel-Lehre sucht Karl Barth das von ihm vorher
S. 622 nur gestreifte Lucifer-Thema vor allem mit folgenden unwirschen
Worten abzutun: «Wer Engel und Dämonen auf den Nenner dieses fatalen
Freiheitsbegriffes bringt, der verwirrt und verdunkelt einfach Alles, was
von beiden zu sagen ist. Ein wirklicher, ordentlicher Engel tut das nicht,
was in dieser Lehre einem Teil der Engel (in dunkler Phantastik hinsichtlich

dieses Herganges) zugeschrieben worden ist...» Gegen diese
eigenwillige, gewaltsame Sicht spricht sehr kräftig nicht nur die Religionsgeschichte,

sondern eben gerade auch die Exegese der einschlägigen biblischen
Aussagen, die von Karl Barth entweder verharmlost oder gar beschwiegen
werden (s. oben Anm. 16). Rosa Schärf, a. a. O., nennt in ihrem umfassenden



176 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

müßige Spekulation. Es geht vielmehr darum, die Existenz des

Bösen im neutrischen und maskulinen Sinne, d. h. im Sinne
eines Prinzips und einer personhaften Größe richtig einzuordnen.

Gott in seiner Lebendigkeit ist kein Prinzip, kein bloßes
Neutrum, was alles nicht auf einen rechten Theismus, sondern
auf einen vagen Pantheismus hinauslaufen würde. Gott ist
Person. Gott ist nicht ein deus otiosus, sondern ein deus activus.

Als solcher ist er von guten Engelmächten als «dienenden
Geistern» (vorhin schon haben wir Hebr. 1,14 genannt)
umgeben. Um der Nähe zu Gott willen sind das mitmachende,
mitschaffende Engelwesen, wie sie Michelangelo an der Sixti-
nischen Decke gemalt hat. Nun liegt es aber auch in dieser

Literaturverzeichnis Spezial arbeiten, die schon in ihren Titeln auf die
Breite und auch Tiefe des Engelfall-Themas hinweisen: z.B. Adolphe Lods,
La Chute des Anges, origine et portée de cette spéculation (in: Congrès
d'Histoire du Christianisme, Juhilé Alfred Loisy), 1928; August Wünsche,
Der Sagenkreis vom geprellten Teufel, 1905. Darüber hinaus hat mich Herr
Kollege Walter Baumgartner auf einen Aufsatz von Julius Lewy, Les textes
paléo-assyriens et l'Ancien Testament, in der Revue de l'Histoire des

Religions, 1934, S. 29 ff., hingewiesen. Dort wird S. 41 auf die alte Erzählung,
daß die Dämonin LamaStu, Tochter Anus, von ihrem Vater wegen ihrer
«unguten Taten» aus dem Himmel verstoßen wurde (vgl. auch Reallexikon
der Assyriologie 1938, S. 110) Bezug genommen und dies gefolgert: «Déjà
ces... lignes... nous évoquent le rôle de Satan dans l'Ancien Testament, avec
ses conseils de méchanceté et d'envie, et surtout l'idée chrétienne de Lucifer
déchu.» — Was die Exegese nicht nur der apokryphen, sondern auch der
kanonischen Aussagen betrifft, so dürfte es sozusagen systematisch-theologisch

durchaus nicht abwegig, sondern biblisch-theologisch sachgemäß sein,
wenn Rudolf Pechel in seinem ungemein aufschlußreichen Buch «Deutscher
Widerstand», 1947, immer wieder auf das Lucifer-Thema zu sprechen kommt.
Vgl. dort S. 36: «Der Schritt in das ungern betretene Reich der Dämonen
muß gewagt werden.» S. 37 : Die «Résistance gegen Hitler... ist ein Teil
des Kampfes gegen den Satan...» S. 99 : «... wenn er (Hitler) in frevelhafter

Weise den Namen des Allmächtigen nennt, meint er die Macht des
Bösen, den gefallenen Engel, den Satan... wer aber heute noch an der
realen Existenz der dämonischen Mächte zweifelt, hat den metaphysischen
Hintergrund dieses Krieges bei weitem nicht begriffen.» S. 173 : Die
«Kameraden des Widerstandes sind nicht nur Opfer Hitlers, sondern die
Opfer ihrer Generäle, die sich und sie zu willenlosen Werkzeugen eines
von einem bösen Dämon Besessenen machten». Wenn an diese Aussage
sofort die weitere angehängt ist: «Es gibt keine Entschuldigung für die
Generäle», so ist richtig erkannt, daß die Tatsache Lucifers als einer gefallenen
Engelmacht inmitten eines apokalyptischen Geschehens den Menschen von
seiner Verantwortung keineswegs entlastet. —



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 177

oberen, hintergründigen Welt so, daß die große Macht, wie sie
zumal dem Obersten der Engel verliehen ist, geradezu eine
zwangsläufige Versuchung ist. Das ist eine Versuchung dahin,
daß dieses machtgesegnete Wesen noch mehr Macht bekommen,
seine Macht nicht als eine abgeleitete, geschenkte, sondern als
eine unmittelbare, ganz eigene betrachten möchte. Wer Macht
hat, will noch mehr Macht. Und wenn wir auch über dieses
unkontrollierbare Geschehen zwischen Gott und dem sich wider
ihn empörenden Engelobersten nicht so viel wissen und sagen
können wie etwa Milton in seinem mächtigen Sang über das
«Verlorene Paradies», so ist jedenfalls dies deutlich: der Engelfall

und -stürz, der Fall und Sturz des Obersten der Engel
bedeutet Entmächligung. Von Anfang an und immer wieder,
sonderlich im messianischen Krieg, von dem wir schon gesprochen
haben, ist darin der beharrliche Teufel der Widersacher des
Messias. Der Sündenfall der ersten Menschen besteht in diesem
Zusammenhang darin, daß sich diese Menschen abseits von
ihrer Würde als «Ebenbilder Gottes» mit ihrer nur abgeleiteten
Macht in die Rebellion des Widersachers mit seinem gegen
Gott gerichteten Machtstreben hineinreißen lassen. Das von der
verführenden Schlange, der «alten Schlange», wie der Teufel
im Anschluß an Gen. 8, 1 in Apk. Joh. 12, 9 und 20, 2 genannt
wird, angebotene «Wie Gott sein» kann nur besagen: nicht
mehr «Ebenbild Gottes» sein wollen. Der hinter dem allem
stehende Widersacher ist so ganz, ganz anders als der Christus,

der in seiner Unterwerfung unter Gott, im Gesetzesgehorsam,

in der Niedrigkeit eigentlich das (einzige) «Ebenbild
Gottes» ist. Satanische Zweideutigkeit mag man sich am besten
an einer Darstellung Lucifers durch William Blake verdeutlichen,

der den Teufel als eine strahlende und doch kalte, als
eine helle und doch dunkle Geschäfte treibende Figur bildlich
dargestellt hat. Dem Messias, wie er von den Juden immer noch
erwartet und von den Christen als der in Jesus von Nazareth
Gekommene angesehen wird, eignet demgegenüber die
Eindeutigkeit unter Verzicht auf jegliche Ambivalenz.

Solche Perspektiven gibt die vom Lucifer-Thema getragene
Menschengeschichte von Anfang an. In diesem Aeon, dem die
Menschen verhaftet sind, ist dagegen noch nicht das Letzte
getan. Wir wissen ja allzu gut, wir erleben es handgreiflich, wie

12



178 K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht

mächtig der Teufel nach wie vor immer noch ist. Er ist nicht
Lucifer gewesen, sondern ist das immer noch. «Groß Macht und
viel List sein grausam Rüstung ist, auf Erd ist nicht
seinsgleichen», heißt es im reformatorischen Kampflied Luthers.
Jesus selbst ist trotz seines Siegesworts über den Satan
darnach doch dem hintergründig sataniseh-bösen und dem
vordergründig menschlich-bösen Geschehen zum Opfer gefallen. Und
dennoch ist dieser Lucifer trotz aller glitzernden Macht im
damaligen Anbruch besiegt worden und ist überhaupt grundsätzlich

längst besiegt, weil er einmal am Ende der Tage, wenn sein
wird «Gott alles in allem», besiegt werden wird.

Das Widerspiel der Ambivalenz zeigt sich schließlich
noch in folgender Zweideutigkeit der Satansfigur: Ich denke
an die Rede vom lclugen und vom dummen Teufel. Lucifer ist
sehr mächtig, weil sehr klug. Derselbe ist sehr ohnmächtig,
weil sehr dumm. Das ist keine gegensätzliche Differenziertheit
der Motive, sondern eine echte Ambivalenz. In mancherlei Märchen

und Schwänken mögen solche Motive gegensätzlich
auseinandergegangen sein. Es gibt Geschichten vom klugen und
vom dummen Teufel, die nichts miteinander zu tun haben. Wie
klug ist der Teufel als Mephistopheles! Wie dumm ist der
Teufel und dann geradezu harmlos, so daß man voller Mitleid
vom armen Teufel spricht!

Wie wesenhaft, wie existenzhaft aber nun die Erkenntnis
des Lucifer ist, der trotz seiner Macht und auch wirklichen
Leistung verspielt hat, weil er einmal verspielen wird, zeichnet

sich ab in piner Doppelmahnung, die in der biblischen
Verkündigung eine Hauptrolle spielt: 1. Der Mensch soll hindurchstoßen

durch alle Tarnung des Bösen.21 Das für den Menschen
Verfängliche ist ja, daß die falsche Machtäußerung so schwer
erkennbar ist. Die an dieser Stelle einsetzende Mahnung des

Apostels, die in eine Befürchtung gekleidet ist, lautet 2. Kor.
11, 3: «Ich fürchte aber, es möchten wohl, wie die Schlange Eva
mit ihrer List betrogen hat, eure Gedanken von der Einfältigkeit

gegen Christus hinweg ins Verderben gezogen werden.»
Da steht Einfältigkeit gegen Zwiespältigkeit mit ihren zweifelhaften,

angeblich tiefschürfenden Interpretationskünsten, als

21 Vgl. Matth. 24,14 und 2. Kor. 11,14 f.



K. L. Schmidt, Lucifer als gefallene Engelmacht 179

wenn nicht die Weisung in der Bergpredigt Matth. 5, 37 gelte:
«Eure Rede sei Ja, ja; nein, nein. Was darüber ist, das ist vom
Uebel.» Darf man nicht daran erinnern, daß der genannte kluge
Mephistopheles eben doch von dem einfältigen Gretchen im
Kerker besiegt wird, so daß auch dieser kluge Teufel zu einem
dummen Teufel wird? 2. Bei allem göttlichen, apokalyptischen
Geschehen, über dessen Ausmaß wir uns Gedanken gemacht
haben und immer wieder machen müssen, besteht die Notwendigkeit

angespanntester menschlicher Verantwortung. Ich
wiederhole den Satz: Lucifer hat verspielt, weil er einmal
verspielen wird. Wer nicht ein Agnostiker oder ein Zyniker ist,
leitet daraus eine zwingende Forderung an sich selbst ab. Man
soll sein Herz nicht an etwas hängen, was schon erledigt ist,
weil es einmal erledigt werden wird. Man läßt sich sonst von
dem sich tarnenden Bösen, vom bösen Spiel Lucifers
übertölpeln.

Ich denke, daß ich mit solchen Ausführungen nicht in mani-
chäisch-dualistischer Weise so etwas wie einen Glauben an den
Teufel qua Lucifer vertreten, wohl aber das Rechnen mit dieser
Figur vertreten habe. Hermann Hesse, der nicht gerade als
dezidierter Christ angesprochen werden kann und will, hat
unlängst dies geschrieben: «,Es gibt', so hat er (der Glasperlenspieler

Josef Knecht unter Berufung auf den Benediktinerpater
Jakobus, hinter dem sich Jacob Burckhardt mit seinen
Gedanken über die Macht des Bösen verbirgt) einmal gesagt, ,kein
adliges und erhöhtes Leben ohne das Wissen um die Teufel
und Dämonen und ohne den beständigen Kampf gegen sie.'»

Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Korrektur-Anmerkung: Der Basler Mathematiker, Herr Kollege Otto
Spieß, hat mich aus seiner reichen Belesenheit heraus noch auf die
eigentümliche, absonderliche Behandlung des Teufel-Lucifer-Themas durch Anatole

France, La révolte des anges, hingewiesen. Ob es sich hier um poetische
Phantasie oder um Beeinflussung durch eine bestimmte Stoffgeschichte handelt,

habe ich noch nicht feststellen können. — Ganz eigene «anthroposo-
phischï-anthropologische Wege geht Rudolf Steiner, Der Mensch ein
Ergebnis des Zusammenwirkens von Luzifer und Ahriman, drei Vorträge
Ende Nov. 1914 in Dornach, nach einer vom Vortragenden nicht durchgesehenen

Nachschrift als Neudruck herausgegeben von Marie Steiner, 1948. —

12*


	Lucifer als gefallene Engelmacht

