
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


150 Miszellen

liturgischen Fragen, die offen geblieben sind, bis auch sie zu
einer der Eigenart unserer Kirchen entsprechenden Lösung
gelangen.

Neuallschwil/Baselland. Julius Schweizer.

Miszellen.

Zu Haggai 1, 9.
Diese Stelle lautet in der Zürcher Uebersetzung: «Ihr zähltet auf viel,

und es ward zu wenigem, und wenn ihr das heimbrachtet, so blies ich es an.»
Was soll das heißen? Was hat dieses Anblasen der eingeheimsten
Feldfrüchte durch Gott zu bedeuten? Das ist dem Texte, wenn man ihn so deutet,
nicht zu entnehmen. Die Lutherbibel hilft sieh daher mit der freien, sprachlich

aber nicht zu rechtfertigenden und sachlich schwer vorstellbaren
Uebersetzung: «Und ob ihr's schon heimbringt, so zerstäube ich's doch.» Und in
der «Heiligen Schrift des AT» (19103 ed. E. Kautzsch, ebenso 19234 ed. A.

Bertholet) setzt K. Marti zur Stelle die Anmerkung : «d. h. verursachte durch
den Zauber des Anblasens noch ein geheimnisvolles Schwinden der wenigen
eingeheimsten Vorräte. Es war kein Segen darin.» Das ist eine sachlich
sinnvolle Vermutung, zu der aber das hier mit ,anblasen' übersetzte
hebräische Wort (nafach) nicht die geringste Berechtigung gibt. Welches ist
der Sinn dieser dunklen Stelle?

Die Schwierigkeiten lösen sich leicht und der Text wird einfach und
klar verständlich, wenn wir an unserer Stelle zwei Wörter anders deuten.
Der oben mit «ihr brachtet heim» wiedergegebene Ausdruck lautet im
hebräischen Text: wahabe'thäm habbajit. ,Habbajit' kann heißen ,nach Hause,
heim', aber es muß nicht. Das Wort kann auch einfach bedeuten ,zum Hause',
wobei ein bestimmtes, schon genanntes oder allgemein bekanntes gemeint
sein muß. Beachtet man nun, daß von den 11 Stellen, an denen das Wort
bajit bei Haggai vorkommt, 8 dasselbe sicher auf den Tempel beziehen und
daß im unserer Stelle unmittelbar vorhergehenden Vers 8 der bloße
Ausdruck .habbajit' sicher den Tempel meint, so liegt es nahe, auch in Vers 9 a

an den Tempel zu denken. Dazu paßt vortrefflich, daß das Hif'îl hëbî' auch
an andern Stellen im Sinne von .Opfer darbringen' vorkommt (so Mal. 1,13
und Num. 15,25). Das Verb nafach kommt im AT 12mal vor und hat neben
den konkreten Bedeutungen .blasen, anhauchen, (die Seele) aushauchen,
(Feuer) anfachen, seufzen' auch den Sinn von .verachten' (vgl. unsern
Ausdruck ,auf etwas pfeifen'), so Mal. 1,13. Diese Bedeutung gibt auch an
unserer Stelle einen guten Sinn. Ich übersetze also : «Ihr hofftet auf viel, doch
siehe (es gab nur) wenig, und brachtet ihr (davon) zum Tempel, so pfiff ich
darauf.» D. h. Ich gebe euch Mißernte und verschmähe die Opfer, die ihr mir
davon darbringt — weil ihr mein Haus noch nicht wieder aufgebaut habt.
Das ist wohl der Sinn der Stelle.

Nun gilt es nur noch einen allfälligen Einwand gegen diese
Uebersetzung zu widerlegen. Es könnte gesagt werden: der Tempel liegt ja in



Miszellen 151

Trümmern, wie sollte er da noch als habbajit bezeichnet werden, und wie
sollte man da noch Opfer zum Tempel bringen? — Darauf ist zu antworten:
Daß Haggai die noch vorhandenen Ueberreste des Tempels bajit nennt, steht
außer allem Zweifel (vgl. 1, 8, und 1, 4 sogar mit Demonstrativpronomen
habbajit hazzäh!). Die Stelle 2, 3 deutet darauf hin, daß diese Ruinen noch
ganz beachtlich gewesen sein müssen, sonst wäre es sinnlos, sie überhaupt
mit der Pracht des frühern Tempels zu vergleichen. Vielleicht stehen die
Mauern noch und sind nur die hölzernen Teile ausgebrannt (das Verb chareb
in 1, 3 und 9 b kann ja auch ,dürr sein', d. h. durch Hitze zerstört sein
bedeuten!) Dann wäre auch verständlieh, warum für den Wiederaufbau nur
Holz benötigt wurde. Und wenn die batim sefunîm (1,3) mit L. Koehler
(mündlich) nicht als getäfelte, sondern als getünchte Häuser zu verstehen
sind, so würde dann der Gegensatz zwischen den ausgebrannten,
rauchgeschwärzten Tempelmauern und den weißen Privathäusern desto augenfälliger.

Doch wie dem auch sei — jedenfalls heißen die Tempelruinen bei
Haggai bajit, sogar habbajit hazzäh. Daß in Jerusalem zu jener Zeit
geopfert wurde, ist ebenfalls keine Frage (vgl. 2,14) ; wir wissen nur nicht
wo. Aber was liegt näher als die Annahme, die Heimkehrer hätten ihre
Opfer an der alten heiligen Stätte dargebracht, die seit der deuteronomi-
schen Reform als der einzige legitime Kultort galt? Mochten die Ueberreste

des alten Tempels noch so kläglich aussehen, so wird man doch in oder
vor oder bei denselben geopfert haben. Und daß man das fertigbrachte, ohne
sich zum Wiederaufbau des Tempels bemüßigt zu fühlen, dagegen wendet
sich Haggai im Namen Jahwäh's, und darin sieht er den Grund alles
Unglücks. So fügt sich meine Deutung und Uebersetzung von Haggai 1, 9

vorzüglich in den Zusammenhang des ganzen Haggai-Buches.
Zürich. Friedrich Peter.

Das Herborner Religionsgespräch 1951.

Das theologische Landesseminar in Herborn in Hessen, schon des öfteren
der Tagungsort eines um das Problem der Hermeneutik bemühten Kreises,
versammelte in seinen Mauern in der letzten Märzwoche eine Schar von über
70 deutschen und ausländischen Theologen, um zum erstenmal seit vier
Jahren auf deutschem Boden mit Karl Barth ins Gespräch zu kommen. Durch
die inzwischen erschienenen Bände der Kirchlichen Dogmatik sowie den Streit
um die Frage der Entmythologisierung erschien eine Klärung des theologischen

Gesprächs als dringend notwendig. Bei der Tagung, die unter der
Leitung von Ernst Wolf (Göttingen) stand, ging es um drei Fragenkomplexe:
1. um die hermeneutische Frage der Schriftauslegung; 2. um das Problem
Evangelium und Gesetz; 3. um die Schöpfungslehre Karl Barths. Gollwitzer
(Bonn) hatte das einleitende Referat zum ersten Thema übernommen. Er
stellte die hermeneutischen Grundsätze von Barth und Bultmann einander
gegenüber. Er bezweifelte, daß es ein neutrales Vorverständnis gibt,
sondern betonte, daß der historisch-kritische Exeget immer schon mit der für
den modernen Menschen typischen Voraussetzung an den Text der Schrift
herangehe, nämlich dem Immanenzdogma, und den Text von daher in seiner
eigentlichen Intention verkenne, nämlich als über sich selbst hinausweisen-



152 Miszellen

des Wort. Daher sei es notwendig, daß der Exeget sieh durch sein Stehen in
der Kirche von diesem Immanenzdogma des die Transzendenz des Textes
verneinenden Menschen zur echten Sachlichkeit befreien lassen müsse. Die
Tatsache, daß die Bibel ein Buch der Kirche ist, hat auch für die Auslegung
ihre Konsequenzen; denn nun erst kann anerkannt werden, daß das Wort
über sich selbst hinausweist, daß es im Verstehen um die dem Text
transzendente Sache geht und daß von der Sache her das Wort auf seine
Sachgemäßheit zu prüfen ist. Gollwitzer bezweifelte, daß die von Heidegger und
Bultmann vollzogene Unterscheidung von ontisch und ontologisch haltbar
sei. Ist das Vorverständnis, von dem Bultmann in seiner Hermeneutik
spricht, eine weltanschaulich neutrale und notwendige Disponiertheit oder
nicht umgekehrt gerade eine Indisposition für die Exegese? Ist die
Unterscheidung von wissenschaftlich-existentialer Interpretation und schlichtem
existentiellem Hören, von Kerygma und theologischer Explikation des

Kerygmas im gläubigen Verstehen durchführbar? Bei Barth ist das Subjekt
des Interpreten der von der Botschaft der Kirche Betroffene, bei Bultmann
der durch seine eigene Frage Bewegte.

In der Diskussion grenzte sich Barth von Bultmann deutlich ab, weil er
in ihm den letzten Ausläufer der von Schleiermacher herrührenden sub-

jektivistischen Tradition in der Theologie sieht und hinter seinen Bemühungen

die alte Frage nach dem «historischen Jesus» vermutet, die seit Martin
Kähler abgetan sein sollte. Es bleibt hier allerdings die Frage offen, ob

Barth Bultmann richtig verstanden hat; offensichtlich schwebte ihm bei
seinem Urteil der Analytiker der synoptischen Tradition vor, wenn er forderte,
daß die Exegese nicht nur die disiecta membra der Schrift, sondern diese als
Ganzheit auslegen sollte. Aber ob damit auch das hinter der Forderung der
Entmythologisierung stehende Anliegen getroffen ist? Geht es doch dort
nicht um Eliminierung und Analyse allein, sondern um das Verstehen des im
Kerygma Gemeinten, also gerade um die Ganzheit der Schrift. Leider war
Bultmann verhindert, an der Tagung teilzunehmen, wodurch es geschah,
daß seine Sache nicht die entsprechende Vertretung fand. Gegenüber der
Front von rechts, den Fundamentalisten und Biblizisten, grenzte sich Barth
aber ebenso deutlich ab und wollte nicht für einen naiven Fundamentalis-
mus in Anspruch genommen werden. Jedenfalls kamen alle diejenigen, die
von Barth nun ein offizielles Verdikt gegen Bultmann erwartet hatten oder

gar die Forderung einer Exkommunikation, nicht auf ihre Rechnung und
fanden in Barth keinen Kronzeugen für eine kirchliche Verdammung
Bultmanns. Daß Barth selbst heute über seine einstige dialektische Position
hinausgewachsen ist, ging aus seinem Verständnis der Auferstehung hervor.
Diese sieht er als eindeutiges, unparadoxes und undialektisches Faktum,
als theologisches Axiom und einzig legitime Form eines VorVerständnisses
in der Theologie an, als Theophanie und objektives Geschehen in Raum und
Zeit. Viele der Schüler Barths opponierten an dieser Stelle in Erinnerung
an den früheren Meister gegen den heutigen Kirchenlehrer. Wenn es sich
bei der Auferstehung um ein eindeutiges, unparadoxes Faktum handelte, so
wäre ja keine Möglichkeit des Zweifels und des Nichterkennens für die
Jünger vorhanden gewesen, und es hätte nicht des Glaubens und der Ver-



Miszellen 153

kiindigung bedurft. Ob Barths Formel, daß zwar alles unter dem Vorzeichen
des Glaubens stehe, aber von Gott her sei alles da, genügt, erschien zweifelhaft.

Es wurde an dieser Stelle schon sichtbar, was am zweiten Tag noch
deutlicher wurde: daß Barth sub specie Dei Theologie treibt, und nicht sub
specie hominis. Daher auch seine Umkehrung der traditionellen Reihenfolge
«Gesetz und Evangelium» in «Evangelium und Gesetz». Iwand (Göttingen)
interpretierte Barth so, daß jede Theologie, die ihren Ausgangspunkt beim
Menschen nehme, sei es in einer Uroffenbarung wie Althaus, oder einem exi-
stentialen VorVerständnis wie Bultmann, oder einer neulutherischen
Gesetzestheologie wie Gogarten, Theologie des Gesetzes sei, indem sie den
Menschen zum Angelpunkt mache, und nicht Gott. Barth wollte mit seiner
Umkehrung zeigen, daß es im Glauben nicht um die Existenz des Menschen,
sondern um Gottes Wohlgefallen und Ehre geht. Iwand hielt die in der
lutherischen Theologie übliche Dreiteilung des Gesetzes für unhaltbar, wobei
dann der usus elenchthicus fast der allein bedeutsame wird. Das Gesetz ist
nicht nur zur Destruktion des Menschen gegeben, sondern will den Menschen

zum Mitarbeiter Gottes machen. Das Handeln im Reich dieser Welt darf
nicht seiner sog. Eigengesetzlichkeit überlassen werden, sondern steht
ebenso unter der Herrschaft und dem Anspruch Gottes wie der Raum der
Kirche. Barth bezeichnete die Theologie, die von dem Menschen unter dem
Gesetz ausgeht, als «tragische Theologie der norddeutschen Tiefebene»,
wie er sich auch deutlich von Luthers Schrift De servo arbitrio und der
Entgegensetzung von Gesetz und Evangelium als richtendem und vergebendem
Wort Gottes distanzierte. Dem wurde allerdings besonders von lutherischer
Seite nicht wenig widersprochen, obwohl von holländischer Seite betont
wurde, daß es sich an dieser Stelle nicht um eine konfessionelle Fixierung
des theologischen Gegensatzes handeln könne, da auch im Reformiertentum
sich weithin die Scheidung von Gesetz und Evangelium finde, besonders in
der praktischen Verkündigung. Es wurde hier Barth gegenüber die
Warnung nötig, ob bei seiner Betonung der Einheit von Evangelium und Gesetz
nicht letztlich die Gnade «billig» (Bonhöffer) werde, und aus dem
Welttheater ein Spiel mit happy end. Geht es bei Luther nicht darum, einmal den

ganzen Ernst der menschlichen Verlorenheit außer Christus zu zeigen, und
dann darum, den Christen daran zu erinnern, daß er noch nicht im Himmel,
sondern auf der Erde lebt? Muß nicht Barths Lehre schließlich mit Notwendigkeit

in der Lehre von der Wiederbringung aller Dinge enden und so die
Tiefe des Gegensatzes zwischen Gott und dem Teufel verschwinden? Wenn
dieser Sieg auch von Christus errungen ist, so bleibt die christliche Existenz
in dieser Zeit dennoch eine ständig angefochtene Existenz.

An dieser Stelle wurde die Unfruchtbarkeit des aus aristotelischem
Denken stammenden Gegensatzpaares von Objektivität und Subjektivität
sichtbar. Gegenüber dem seit Luther in der Theologie des Protestantismus
üblichen Tones auf dem «pro me» der Christustatsache, das diesem die
Kennzeichnung als Subjektivismus eingetragen hat, war es Barths Bedeutung,

auf die «christliche Objektivität» hinzuweisen. Das geschah in
Herborn sowohl in der Vorordnung des Evangeliums vor dem Gesetz wie in der
Rede von dem objektiven Faktum der Auferstehung. Es bleibt aber fraglich,



154 Miszellen

ob der Satz haltbar ist: daß das Evangelium frei bleiben müsse von einem
Apriori-Bezug auf den Menschen. Führt diese Aussage die protestantische
Theologie nicht in eine neue Gnosis hinein, die kaum die Alternative für den

Subjektivismus sein kann? Die Theologie der Zukunft wird an diesem
Punkt weiterzuarbeiten haben und in der Herausarbeitung des biblischen
Sinnes von «Wort Gottes» den unfruchtbar gewordenen Gegensatz von
Objektivismus und Subjektivismus überwinden müssen.

Der dritte Tag war dem Fragenkreis um Barths Schöpfungslehre
gewidmet. Otto Weber (Göttingen) führte hier ein. Während die meisten
Schöpfungstheologien von einem natürlichen Wissen des Menschen um seine
Endlichkeit und Geschöpflichkeit ausgehen, ohne die Frage zu stellen, woher

das alles gewußt wird, setzt Barth von der Mitte der Schrift her an: wer
den Menschen als Schöpfung Gottes entdeckt hat, der hat damit auch Himmel
und Erde als Geschöpfe Gottes entdeckt. Die Schöpfung ist Gnade und insofern

gehört sie zur Durchführung des Gnadenbundes Gottes; insofern ist
sie auch etwas Historisches, und es hat keinen Sinn, von einem «Schöpfungsmythos»

zu reden, weil der Mythos wesenhaft unhistorisch ist. Es ergibt sich
von hier aus auch ein ganz neues Verständnis des Menschen. Dieser besitzt
die Gottebenbildlichkeit nicht als einen ruhenden, substantiellen Besitz,
sondern nur in der Relation zu Gott, als analogia relationis, nicht als ana-
logia entis. Die von Gott her begründete Partnerschaft des Menschen zu
Gott macht seine Gottebenbildlichkeit aus. Damit hat Barth ein gewichtiges
Wort zu der heute viel diskutierten Frage nach der Neubegründung des
Menschenbildes gesprochen: er vertritt einen christlichen Humanismus, der
seinen Maßstab nicht in einem von der Bibel unabhängigen, aus der antiken
Philosophie stammenden Traditionsgut hat, sondern indem am Menschen
Jesus das Maß des Menschlichen gewonnen wird. Aus dieser Glaubensanalogie

ist kein Uebergang in eine Seinsanalogie möglich, wie manche besonders

auf der katholischen Seite hoffen; es handelt sich in III/l der Kirchl.
Dogmatik um einen großen Flankenmarsch um die theologia naturalis herum.

Die Beziehung Christus—Mensch ist unumkehrbar; es ist der in Christus

offenbarte Gott, in dem der Mensch auch seine Mitmenschlichkeit hat.
Sowenig die Kirche aus sich selbst bestehen kann, sondern von ihrer

Verbundenheit mit Christus lebt, ebensowenig kann sie für sich allein bleiben,

sondern muß «Kirche für die Welt» werden. Das wurde deutlich an den

praktischen Fragen, die am Rande der Tagung erörtert wurden: an der
Frage der Neutralisierung Deutschlands sowie der Remilitarisierung. Die
Freunde aus der Oekumene stellten die Frage, ob die Kirche in Deutschland
eine ausschließlich deutsche Lösung befürworten könne, wie es im Falle
Niemöllers den Anschein habe, ohne dadurch ihre Mitkirchlichkeit in der
Oekumene zu verleugnen. Müssen nicht die Entscheidungen im Raum der
deutschen Kirche zugleich ökumenische Entscheidungen sein, und kann es

hier eine Pluralität der Entscheidung geben? Barth vertrat die Ansicht, es

sollten diese Fragen aus der Oekumene die deutsche Kirche nicht allzusehr
bedrängen, denn die Mitkirchen existieren in verschiedenen Räumen und
mit verschiedenen Problemen. So sei heute für Deutschland das Gebotene,
nicht wieder aufzurüsten, sondern sich um eine unbewaffnete Neutralität zu
bemühen.



Notizen und Glossen 155

Die Tagung konnte bei der Knappheit der Zeit und der großen Fülle
der Probleme keine fertigen Ergebnisse zu Tage fördern; wer das von ihr
erwartet hatte, mußte enttäuscht werden. Aber dennoch machte sie den
gegenwärtigen Stand der theologischen Diskussion deutlich, und während auf
Verdikte verzichtet wurde, wurden doch Warnungen laut, die in Zukunft
nicht überhört werden sollten.

TUhingen. Heinz-Horst Schrey.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1951/1: Ecclesia doctrix
in Anno Santo, Vortrag vor der Pfarrerschaft des Kantons Bern am 4. Dez.
1950 (K. Guggisberg) ; Von Harnack zu Bultmann und weiter (F. Buri) ;

Neue theologische Literatur aus Deutschland (F. Buri). Kirchenbl. f. d.

ref. Schweiz 1951/4: Die Autorität einer Kirchensynode (H. Eppler) ; Vom
heimliehen und unheimlichen Widerstand (Chr. Lendi) ; Das Amtsgeheimnis
des Pfarrers (M. v.Planta) ; Das Evangelium in der Ostzone (aus dem EPD) ;

5: The God that Failed, nach der deutschen Uebersetzung «Ein Gott der
keiner war», Zürich, Europa-Verlag, 1950 (G. Wieser); Zum Dogma der
leiblichen Himmelfahrt Marias (G. Wieser) ; Die Kaufkraft-Initiative (E.
Burri) ; 6: Die neue Weltschau (E. G. Büsch); Glaube bei Martin Buber
(H. Hofmann) ; Die Laien in unserer Kirche (E. Weber) ; 7: Die neue Aar-
gauer Liturgie (W. Tanner); Die Kaufkraft-Initiative (Clara Barth); 8:

Der Reformator Vadian und die Mitarbeit der Gemeindeglieder in der Kirche
(C. Gsell) ; Falsche Waage ist dem Herrn ein Greuel, oder ein Franken
bleibt ein Franken (H. Weidmann); Evangelisation in den Kirchen Amerikas

(E. G. Homrighausen) ; Katechetisches Schrifttum aus Deutschland (W.
Neidhart). Der Kirchenfreund 1951/2: Das Gleichnis vom «Unkraut unter
dem Weizen» (H. Großmann) ; Die Bekehrung Israels und die «Fülle der
Heiden» (W. Eichrodt) ; Zur Frage nach der Toleranz (D. Lerch) ; Alexandre

Vinet's Batschläge zur Pflege des geistlichen Lebens (A. Graf) ; Aus
dem römischen Katholizismus (0. E. Straßer); Von Beza zu Vinet (0. E.
Straßer) ; 3 : Das Gleichnis von den klugen und den törichten Jungfrauen
(W. Middendorp) ; Jesu Antwort auf die Johannesfrage Matth. 11 in eschato-
logischer Sicht (E. Staub) ; Zur Frage der Toleranz (H. Steuri) ; Einige
Fragen zur Mariologie (A. Graf) ; Aus den Kirchen des Ostens (K. Fueter) ;

4: Das Gleichnis vom hochzeitlichen Kleid (W. Michaelis); Pharaos Plan
heute!, zum eschatologischen Thema: Der Antichrist (R. Damrath); Die
Krise des modernen Menschen (Th. Rüsch) ; Neue Wege in der Evangelisation

in Holland (S. J. Spanjaard) ; Eine Gesangbuchfrage — auch in
Süddeutschland (F. Hadorn) ; Die neue aargauische Liturgie (A. Däster). Neue

Wege 1951/2: Ansprache an der Tagung der religiös-sozialen Vereinigung
(Margarete Susman) ; Denn das Reich Gottes steht nicht in Worten, sondern
in Kraft (Ines Spring-Zürcher) ; Emmanuel Mourier (Serge Radine) ; Die
Weisheit Altisraels (B. Baischeit); 3: Flucht, Kreuz und Ostern (B. Bal-
scheit) ; Blick auf die Kirchen (Alice Herz) ; Die Krise des Sozialismus (H.


	Miszellen

