Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)
Heft: 2
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

150 Miszellen

liturgischen Fragen, die offen geblieben sind, bis auch sie zu
einer der Eigenart unserer Kirchen entsprechenden Losung
gelangen.

Neuallschwil/Baselland. Julius Schweizer.

Miszellen.

Zu Haggai 1, 9.

Diese Stelle lautet in der Ziircher Uebersetzung: «lhr zihltet auf viel,
und es ward zu wenigem, und wenn ihr das heimbrachtet, so blies ich es an.»
Was soll das heilen? Was hat dieses Anblasen der eingeheimsten Feld-
friichte durch Gott zu bedeuten? Das ist dem Texte, wenn man ihn so deutet,
nicht zu entnehmen. Die Lutherbibel hilft sich daher mit der freien, sprach-
lich aber nicht zu rechtfertigenden und sachlich schwer vorstellbaren Ueber-
setzung: «Und ob ihr’s schon heimbringt, so zerstiube ich’s doch.» Und in
der <Heiligen Schrift des AT» (1910° ed. E. Kautzsch, ebenso 1923* ed. A.
Bertholet) setzt K. Marti zur Stelle die Anmerkung: «d. h. verursachte durch
den Zauber des Anblasens noch ein geheimnisvolles Schwinden der wenigen
eingeheimsten Vorridte. Es war kein Segen darin.» Das ist eine sachlich
sinnvolle Vermutung, zu der aber das hier mit ,anblasen’ iibersetzte he-
briische Wort (nafach) nicht die geringste Berechtigung gibt. Welches ist
der Sinn dieser dunklen Stelle?

Die Schwierigkeiten losen sich leicht und der Text wird einfach und
klar verstindlich, wenn wir an unserer Stelle zwei Worter anders deuten.
Der oben mit «ihr brachtet heim» wiedergegebene Ausdruck lautet im he-
bridischen Text: wahabg'thdm habbajit. ,Habbajit’ kann heillen ,nach Hause,
heim’, aber es muf} nicht, Das Wort kann auch einfach bedeuten ,zum Hause’,
wobei ein bestimmtes, schon genanntes oder allgemein bekanntes gemeint
sein mufl. Beachtet man nun, daf von den 11 Stellen, an denen das Wort
bajit bei Haggai vorkommt, 8 dasselbe sicher auf den Tempel beziehen und
dafl im unserer Stelle unmittelbar vorhergehenden Vers 8 der bloBe Aus-
druck ,habbajit’ sicher den Tempel meint, so liegt es nahe, auch in Vers 9a
an den Tempel zu denken. Dazu palit vortrefflich, dall das Hif‘il hébi’ auch
an andern Stellen im Sinne von ,Opfer darbringen’ vorkommt (so Mal. 1, 13
und Num. 15,25). Das Verb nafach kommt im AT 12mal vor und hat neben
den konkreten Bedeutungen ,blasen, anhauchen, (die Seele) aushauchen,
(Feuer) anfachen, seufzen’ auch den Sinn von ,verachten’ (vgl. unsern Aus-
druck ,auf etwas pfeifen’), so Mal. 1,13. Diese Bedeutung gibt auch an un-
serer Stelle einen guten Sinn. Ich iibersetze also: «Ihr hofftet auf viel, doch
siehe (es gab nur) wenig, und brachtet ihr (davon) zum Tempel, so pfiff ich
darauf.» D. h. Ich gebe euch Mifiernte und verschmihe die Opfer, die ihr mir
davon darbringt — weil ihr mein Haus noch nicht wieder aufgebaut habt.
Das ist wohl der Sinn der Stelle.

Nun gilt es nur noch einen allfilligen Einwand gegen diese Ueber-
setzung zu widerlegen. Es konnte gesagt werden: der Tempel liegt ja in



Miszellen 161

Triimmern, wie sollte er da noch als habbajit bezeichnet werden, und wie
sollte man da noch Opfer zum Tempel bringen? — Darauf ist zu antworten:
Dafl Haggai die noch vorhandenen Ueberreste des Tempels bajit nennt, steht
auller allem Zweifel (vgl. 1,8, und 1,4 sogar mit Demonstrativpronomen
habbajit hazzih!) Die Stelle 2,3 deutet darauf hin, daf diese Ruinen noch
ganz beachtlich gewesen sein miissen, sonst wire es sinnlos, sie iiberhaupt
mit der Pracht des frithern Tempels zu vergleichen, Vielleicht stehen die
Mauern noch und sind nur die hlzernen Teile ausgebrannt (das Verb chareb
in 1,3 und 9b kann ja auch ,diirr sein’, d. h. durch Hitze zerstort sein be-
deuten!) Dann wire auch verstindlich, warum fiir den Wiederaufbau nur
Holz benétigt wurde. Und wenn die batim sefunim (1,3) mit L. Koehler
(miindlich) nicht als getiifelte, sondern als getiinchte Hiuser zu verstehen
sind, so wiirde dann der Gegensatz zwischen den ausgebrannten, rauchge-
schwirzten Tempelmauern und den weillen Privathiusern desto augenfil-
liger. Doch wie dem auch sei — jedenfalls heiflen die Tempelruinen bei
Haggai bajit, sogar habbajit hazzéh. Dal in Jerusalem zu jener Zeit ge-
opfert wurde, ist ebenfalls keine Frage (vgl. 2,14); wir wissen nur nicht
wo. Aber was liegt ndher als die Annahme, die Heimkehrer hitten ihre
Opfer an der alten heiligen Stiitte dargebracht, die seit der deuteronomi-
schen Reform als der einzige legitime Kultort galt? Mochten die Ueber-
reste des alten Tempels noch so klidglich aussehen, so wird man doch in oder
vor oder bei denselben geopfert haben. Und daBl man das fertighrachte, ohne
sich zum Wiederaufbau des Tempels bemiilligt zu fiithlen, dagegen wendet
sich Haggai im Namen Jahwéh’s, und darin sieht er den Grund alles Un-
gliicks. So fiigt sich meine Deutung und Uebersetzung von Haggai 1,9 vor-

ziiglich in den Zusammenhang des ganzen Haggai-Buches,
Ziirich. Friedrich Peter.

Das Herborner Religionsgesprich 1951.

Das theologische Landesseminar in Herborn in Hessen, schon des éfteren
der Tagungsort eines um das Problem der Hermeneutik bemiihten Kreises,
versammelte in seinen Mauern in der letzten Mdrzwoche eine Schar von iiber
70 deutschen und auslindischen Theologen, um zum erstenmal seit vier
Jahren auf deutschem Boden mit Karl Barth ins Gesprich zu kommen. Durch
die inzwischen erschienenen Biinde der Kirchlichen Dogmatik sowie denStreit
um die Frage der Entmythologisierung erschien eine Klarung des theologi-
schen Gespriichs als dringend notwendig. Bei der Tagung, die unter der Lei-
tung von Ernst Wolf (Gottingen) stand, ging es um drei Fragenkomplexe:
1. um die hermeneutische Frage der Schriftauslegung; 2. um das Problem
Evangelium und Gesetz; 3. um die Schopfungslehre Karl Barths. Gollwitzer
(Bonn) hatte das einleitende Referat zum ersten Thema iibernommen. Er
stellte die hermeneutischen Grundsitze von Barth und Bultmann einander
gegeniiber. Er bezweifelte, dal es ein neutrales Vorverstindnis gibt, son-
dern betonte, dall der historisch-kritische Exeget immer schon mit der fiir
den modernen Menschen typischen Voraussetzung an den Text der Schrift
herangehe, nimlich dem Immanenzdogma, und den Text von daher in seiner
eigentlichen Intention verkenne, ndmlich als iiber sich selbst hinausweisen-



1562 Miszellen

des Wort. Daher sei es notwendig, dall der Exeget sich durch sein Stehen in
der Kirche von diesem Immanenzdogma des die Transzendenz des Textes
verneinenden Menschen zur echten Sachlichkeit befreien lassen miisse. Die
Tatsache, dafl die Bibel ein Buch der Kirche ist, hat auch fiir die Auslegung
ihre Konsequenzen; denn nun erst kann anerkannt werden, dafl das Wort
iiber sich selbst hinausweist, dal es im Verstehen um die dem Text tran-
szendente Sache geht und dal von der Sache her das Wort auf seine Sach-
gemifBheit zu priifen ist. Gollwitzer bezweifelte, dal} die von Heidegger und
Bultmann vollzogene Unterscheidung von ontisch und ontologisch haltbar
sei. Ist das Vorverstindnis, von dem Bultmann in seiner Hermeneutik
spricht, eine weltanschaulich neutrale und notwendige Disponiertheit oder
nicht umgekehrt gerade eine Indisposition fiir die Exegese? Ist die Unter-
scheidung von wissenschaftlich-existentialer Interpretation und schlichtem
existentiellem Héren, von Kerygma und theologischer Explikation des
Kerygmas im gldubigen Verstehen durchfiihrbar? Bei Barth ist das Subjekt
des Interpreten der von der Botschaft der Kirche Betroffene, bei Bultmann
der durch seine eigene Frage Bewegte.

In der Diskussion grenzte sich Barth von Bultmann deutlich ab, weil er
in ihm den letzten Ausldufer der von Schleiermacher herriihrenden sub-
jektivistischen Tradition in der Theologie sieht und hinter seinen Bemiihun-
gen die alte Frage nach dem <historischen Jesus» vermutet, die seit Martin
Kdhler abgetan sein sollte. Es bleibt hier allerdings die Frage offen, ob
Barth Bultmann richtig verstanden hat; offensichtlich schwebte ihm bei sei-
nem Urteil der Analytiker der synoptischen Tradition vor, wenn er forderte,
daB die Exegese nicht nur die disiecta membra der Schrift, sondern diese als
Ganzheit auslegen sollte. Aber ob damit auch das hinter der Forderung der
Entmythologisierung stehende Anliegen getroffen ist? Geht es doch dort
nicht um Eliminierung und Analyse allein, sondern um das Verstehen des im
Kerygma Gemeinten, also gerade um die Ganzheit der Schrift. Leider war
Bultmann verhindert, an der Tagung teilzunehmen, wodurch es geschah,
daBl seine Sache nicht die entsprechende Vertretung fand. Gegeniiber der
Front von rechts, den Fundamentalisten und Biblizisten, grenzte sich Barth
aber ebenso deutlich ab und wollte nicht fiir einen naiven Fundamentalis-
mus in Anspruch genommen werden. Jedenfalls kamen alle diejenigen, die
von Barth nun ein offizielles Verdikt gegen Bultmann erwartet hatten oder
gar die Forderung einer Exkommunikation, nicht auf ihre Rechnung und
fanden in Barth keinen Kronzeugen fiir eine kirchliche Verdammung Bult-
manns. Dall Barth selbst heute iiber seine einstige dialektische Position hin-
ausgewachsen ist, ging aus seinem Verstidndnis der Auferstehung hervor.
Diese sieht er als eindeutiges, unparadoxes und undialektisches Faktum,
als theologisches Axiom und einzig legitime Form eines Vorverstéindnisses
in der Theologie an, als Theophanie und objektives Geschehen in Raum und
Zeit. Viele der Schiiler Barths opponierten an dieser Stelle in Erinnerung
an den friiheren Meister gegen den heutigen Kirchenlehrer. Wenn es sich
bei'der Auferstehung um ein eindeutiges, unparadoxes Faktum handelte, so
wire ja keine Moglichkeit ‘des Zweifels und des Nichterkennens fiir die
Jinger vorhanden gewesen, und es hitte nicht des Glaubens und der Ver-



Miszellen 153

kiindigung bedurft. Ob Barths Formel, dal zwar alles unter dem Vorzeichen
des Glaubens stehe, aber von Gott her sei alles da, geniigt, erschien zweifelhaft.

Es wurde an dieser Stelle schon sichtbar, was am zweiten Tag noch
deutlicher wurde: dafl Barth sub specie Dei Theologie treibt, und nicht sub
specie hominis. Daher auch seine Umkehrung der traditionellen Reihenfolge
«Gesetz und Evangelium» in «Evangelium und Gesetzy. Iwand (Gottingen)
interpretierte Barth so, dall jede Theologie, die ihren Ausgangspunkt beim
Menschen nehme, sei es in einer Uroffenbarung wie Althaus, oder einem exi-
stentialen Vorverstindnis wie Bultmann, oder einer neulutherischen Ge-
setzestheologie wie Gogarten, Theologie des Gesetzes sei, indem sie den
Menschen zum Angelpunkt mache, und nicht Gott. Barth wollte mit seiner
Umkehrung zeigen, daBl es im Glauben nicht um die Existenz des Menschen,
sondern um Gottes Wohlgefallen und Ehre geht. Iwand hielt die in der lu-
therischen Theologie iibliche Dreiteilung des Gesetzes fiir unhaltbar, wobei
dann der usus elenchthicus fast der allein bedeutsame wird. Das Gesetz ist
nicht nur zur Destruktion des Menschen gegeben, sondern will den Menschen
zum Mitarbeiter Gottes machen. Das Handeln im Reich dieser Welt darf
nicht seiner sog. Eigengesetzlichkeit iiberlassen werden, sondern steht
ebenso unter der Herrschaft und dem Anspruch Gottes wie der Raum der
Kirche. Barth bezeichnete die Theologie, die von dem Menschen unter dem
Gesetz ausgeht, als «tragische Theologie der norddeutschen Tiefebenes,
wie er sich auch deutlich von Luthers Schrift De servo arbitrio und der Ent-
gegensetzung von Gesetz und Evangelium als richtendem und vergebendem
Wort Gottes distanzierte. Dem wurde allerdings besonders von lutherischer
Seite nicht wenig widersprochen, obwohl von hollindischer Seite betont
wurde, daB es sich an dieser Stelle nicht um eine konfessionelle Fixierung
des theologischen Gegensatzes handeln konne, da auch im Reformiertentum
sich weithin die Scheidung von Gesetz und Evangelium finde, besonders in
der praktischen Verkiindigung. Es wurde hier Barth gegeniiber die War-
nung nétig, ob bei seiner Betonung der Einheit von Evangelium und Gesetz
nicht letztlich die Gnade «billigs (Bonhéffer) werde, und aus dem Welt-
theater ein Spiel mit happy end. Geht es bei Luther nicht darum, einmal den
ganzen Ernst der menschlichen Verlorenheit auler Christus zu zeigen, und
dann darum, den Christen daran zu erinnern, dafl er noch nicht im Himmel,
sondern auf der Erde lebt? Muf} nicht Barths Lehre schlielich mit Notwen-
digkeit in der Lehre von der Wiederbringung aller Dinge enden und so die
Tiefe des Gegensatzes zwischen Gott und dem Teufel verschwinden? Wenn
dieser Sieg auch von Christus errungen ist, so bleibt die christliche Existenz
in dieser Zeit dennoch eine stindig angefochtene Existenz.

An dieser Stelle wurde die. Unfruchtbarkeit des aus aristotelischem
Denken stammenden Gegensatzpaares von Objektivitit und Subjektivitit
sichtbar. Gegeniiber dem seit Luther in der Theologie des Protestantismus
iiblichen Tones auf dem «pro me» der Christustatsache, das diesem die
Kennzeichnung als Subjektivismus eingetragen hat, war es Barths Bedeu-
tung, auf die «christliche Objektivitit> hinzuweisen. Das geschah in Her-
born sowohl in der Vorordnung des Evangeliums vor dem Gesetz wie in der
Rede von dem objektiven Faktum der Auferstehung. Es bleibt aber fraglich,



154 Miszellen

ob der Satz haltbar ist: dall das Evangelium frei bleiben miisse von einem
Apriori-Bezug auf den Menschen. Fiihrt diese Aussage die protestantische
Theologie nicht in eine neue Gnosis hinein, die kaum die Alternative fiir den
Subjektivismus sein kann? Die Theologie der Zukunft wird an diesem
Punkt weiterzuarbeiten haben und in der Herausarbeitung des biblischen
Sinnes von «Wort Gottes» den unfruchtbar gewordenen Gegensatz von
Objektivismus und Subjektivismus iiberwinden miissen.

Der dritte Tag war dem Fragenkreis um Barths Schépfungslehre ge-
widmet. Otto Weber (Gottingen) fiihrte hier ein. Wihrend die meisten
Schopfungstheologien von einem natiirlichen Wissen des Menschen um seine
Endlichkeit und Geschopflichkeit ausgehen, ohne die Frage zu stellen, wo-
her das alles gewullt wird, setzt Barth von der Mitte der Schrift her an: wer
den Menschen als Schépfung Gottes entdeckt hat, der hat damit auch Himmel
und Erde als Geschipfe Gottes entdeckt. Die Schopfung ist Gnade und inso-
fern gehort sie zur Durchfiihrung des Gnadenbundes Gottes; insofern ist
sie auch etwas Historisches, und es hat keinen Sinn, von einem «Schépfungs-
mythos» zu reden, weil der Mythos wesenhaft unhistorisch ist. Es ergibt sich
von hier aus auch ein ganz neues Verstindnis des Menschen. Dieser besitzt
die Gottebenbildlichkeit nicht als einen ruhenden, substantiellen Besitz,
sondern nur in der Relation zu Gott, als analogia relationis, nicht als ana-
logia entis. Die von Gott her begriindete Partnerschaft des Menschen zu
Gott macht seine Gottebenbildlichkeit aus. Damit hat Barth ein gewichtiges
Wort zu der heute viel diskutierten Frage nach der Neubegriindung des
Menschenbildes gesprochen: er vertritt einen christlichen Humanismus, der
seinen Mafstab nicht in einem von der Bibel unabhéngigen, aus der antiken
Philosophie stammenden Traditionsgut hat, sondern indem am Menschen
Jesus das MaBl des Menschlichen gewonnen wird. Aus dieser Glaubensana-
logie ist kein Uebergang in eine Seinsanalogie moglich, wie manche beson-
ders auf der katholischen Seite hoffen; es handelt sich in ITI/1 der Kirchl.
Dogmatik um einen groflen Flankenmarsch um die theologia naturalis her-
um. Die Beziehung Christus—Mensch ist unumkehrbar; es ist der in Chri-
stus offenbarte Gott, in dem der Mensch auch seine Mitmenschlichkeit hat.

Sowenig die Kirche aus sich selbst bestehen kann, sondern von ihrer
Verbundenheit mit Christus lebt, ebensowenig kann sie fiir sich allein blei-
ben, sondern mufBl «Kirche fiir die Welt> werden. Das wurde deutlich an den
praktischen Fragen, die am Rande der Tagung erdrtert wurden: an der
Frage der Neutralisierung Deutschlands sowie der Remilitarisierung. Die
Freunde aus der Oekumene stellten die Frage, ob die Kirche in Deutschland
eine ausschlieBlich deutsche Losung befiirworten kdnne, wie es im Falle
Niemollers den Anschein habe, ohne dadurch ihre Mitkirchlichkeit in der
QOekumene zu verleugnen. Miissen nicht die Entscheidungen im Raum der
deutschen Kirche zugleich 6kumenische Entscheidungen sein, und kann es
hier eine Pluralitit der Entscheidung geben? Barth vertrat die Ansicht, es
sollten diese Fragen aus der Oekumene die deutsche Kirche nicht allzusehr
bedringen, denn die Mitkirchen existieren in verschiedenen R#éumen und
mit verschiedenen Problemen. So sei heute fiir Deutschland das Gebotene,
nicht wieder aufzuriisten, sondern sich um eine unbewaffnete Neutralitit zu
bemiihen.



Notizen und Glossen 155

Die Tagung konnte bei der Knappheit der Zeit und der groBen Fiille
der Probleme keine fertigen Ergebnisse zu Tage férdern; wer das von ihr
erwartet hatte, mufite enttiuscht werden. Aber dennoch machte sie den ge-
genwiirtigen Stand der theologischen Diskussion deutlich, und wihrend auf
Verdikte verzichtet wurde, wurden doch Warnungen laut, die in Zukunft
nicht iiberhort werden sollten.

Tibingen. Heinz-Horst Schrey.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1951/1: Ecclesia doctrix
in Anno Santo, Vortrag vor der Pfarrerschaft des Kantons Bern am 4. Dez.
1950 (K. Guggisberg); Von Harnack zu Bultmann und weiter (F. Buri);
Neue theologische Literatur aus Deutschland (F. Buri). Kirchenbl. f. d.
ref. Schweiz 1951/4: Die Autoritit einer Kirchensynode (H. Eppler); Vom
heimlichen und unheimlichen Widerstand (Chr. Lendi) ; Das Amtsgeheimnis
des Pfarrers (M. v.Planta); Das Evangelium in der Ostzone (aus dem EPD);
5: The God that Failed, nach der deutschen Uebersetzung <Ein Gott der
keiner wary, Ziirich, Europa-Verlag, 1950 (G. Wieser); Zum Dogma der
leiblichen Himmelfahrt Marias (G. Wieser); Die Kaufkraft-Initiative (.
Burri); 6: Die neue Weltschau (E. G. Riisch); Glaube bei Martin Buber
(H. Hofmann) ; Die Laien in unserer Kirche (E. Weber); 7: Die neue Aar-
gauer Liturgie (W. Tanner); Die Kaufkraft-Initiative (Clara Barth); 8:
Der Reformator Vadian und die Mitarbeit der Gemeindeglieder in der Kirche
(C. Gsell); Falsche Waage ist dem Herrn ein Greuel, oder ein Franken
bleibt ein Franken (H. Weidmann); Evangelisation in den Kirchen Ameri-
kas (E. G. Homrighausen) ; Katechetisches Schrifttum aus Deutschland (W.
Neidhart). Der Kirchenfreund 1951/2: Das Gleichnis vom ¢«Unkraut unter
dem Weizen»> (H. GroBmann); Die Bekehrung Israels und die <Fiille der
Heideny» (W. Eichrodt); Zur Frage nach der Toleranz (D. Lerch); Alexan-
dre Vinet’s Ratschlige zur Pflege des geistlichen Lebens (A. Graf); Aus
dem romischen Katholizismus (0. E. Strafier); Von Beza zu Vinet (O. E.
StraBer); 3: Das Gleichnis von den klugen und den torichten Jungfrauen
(W. Middendorp) ; Jesu Antwort auf die Johannesfrage Matth. 11 in eschato-
logischer Sicht (E. Staub); Zur Frage der Toleranz (H. Steuri); Einige
Fragen zur Mariologie (A. Graf); Aus den Kirchen des Ostens (K. Fueter);
4: Das Gleichnis vom hochzeitlichen Kleid (W. Michaelis); Pharaos Plan
heute!, zum eschatologischen Thema: Der Antichrist (R. Damrath); Die
Krise des modernen Menschen (Th. Riisch); Neue Wege in der Evangelisa-
tion in Holland (S. J. Spanjaard); Eine Gesangbuchfrage — auch in Siid-
deutschland (F. Hadorn); Die neue aargauische Liturgie (A. Dister). Neue
Wege 1951/2: Ansprache an der Tagung der religits-sozialen Vereinigung
(Margarete Susman) ; Denn das Reich Gottes steht nicht in Worten, sondern
in Kraft (Ines Spring-Ziircher); Emmanuel Mourier (Serge Radine); Die
Weisheit Altisraels (B. Balscheit); 3: Flucht, Kreuz und Ostern (B. Bal-
scheit) ; Blick auf die Kirchen (Alice Herz); Die Krise des Sozialismus (H.



	Miszellen

