Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 7 (1951)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

130 Rezensionen

Rezensionen.

Gustav Mensching, Gut und Bdse im Glauben der Volker,
Zweite, vollig neubearbeitete und erweiterte Auflage, Stutt-
gart, Ehrenfried Klotz Verlag, 1950, VIII u. 132 S., DM. 5.80.

Dem Vorwort zu der hier vorliegenden zweiten Auflage ent-
nimmt man, dafl eine solche bereits wenige Monate nach Er-
scheinen der ersten (1941) nétig gewesen wire, dall sie aber
<begreiflicherweise» vom Propagandaministerium nicht zuge-
lassen wurde. Dies letztere mag schon aus dem heraus ver-
stindlich werden, was der Verfasser als die urspriingliche Ab-
sicht seines Buches kennzeichnet, «die Unabhingigkeit von
Gut und Bose gegeniiber vilkischen Bediirfnissen von der Reli-
gionsgeschichte her zu erweiseny (VII). Dieser Erweis griin-
det sich auf die Tatsache, «dafl die Religionen der Welt in
vielen zentralen Fragen des ethischen Handelns und der Ge-
sinnung vollig einig sindy (VIII). Dabei definiert M. Religion
als «Begegnung mit dem Heiligen und antwortendes Handeln
des vom Heiligen bestimmten Menscheny (S.23), wihrend er
unter reinem Ethos «das Handeln nach an sich giiltigen Nor-
men fiir Gesinnung und Verhalteny verstanden wissen mochte
(S.24). Das fiihrt ihn dazu, im Gegensatz zu Willy Hellpach,
der in seiner Uebersicht iiber die Religionspsychologie (1939)
ethisches Handeln fiir «einen integrierenden Bestandteil der
Religiony hilt, zwischen Religion und Ethik zun#chst einen
entschiedenen Trennungsstrich zu ziehen. «Zum Wesen der
Religion», erkliart M. (S.24), «gehort das Ethos ohne Frage
nichty, wie denn auch in den Friihformen der Religion ein
Ethos «nicht bekannts> (S.23) und kultische Lenkung des
Handelns «keine ethisches sei (S.16), so daB erst «in einem
bestimmten Reifestadium im einzelnen ethische Werterkenntnis
lebendig> werde (S.17). Diese Trennung halte ich im Prin-
zip fiir richtig; nur wére ich in ihrer Durchfithrung etwas
zuriickhaltender als M., und zwar aus dem Empfinden heraus,
er bleibe der Anerkennung einer gewissen, schon in der Natur
des Ethischen gelegenen elementaren Einwirkung auf mensch-
liches Tun und Lassen im Grunde doch vielleicht etwas schul-
dig. Und dazu diirfte ihn meines Erachtens verleitet haben,
daf er durch Voranstellung «grundsétzlicher Vorfragen» (S.7



Rezensionen 131

bis 31) vor der historischen Darstellung dessen, was Gut und
Bése in den einzelnen Religionen ist (S.31—123; diese Ueber-
sicht nur mit einem kurzen Résumé «Vergleich und Unterschei-
dung» von 7 Seiten abschlieflend), sich von vornherein ein ri-
goroses a priori geschaffen hat, an dem mehr Beriicksichtigung
zweier von ihm gerade nicht in den Kreis besonderer Betrach-
tung miteinbezogener Religionen vielleicht noch eine gewisse
Korrektur anzubringen hitte: ich meine die romische und die
germanische Religion. In der Beurteilung dieser letzteren geht
er so weit, S.124 zu sagen: «Die Ethik der Germanen, die es
natiirlich gibt, hat keine Beziehung zur Religion und zu ihren
Gottern.» Aber ohne hier auf die Bedeutung des wichtigen Be-
griffes des fulltrui in der germanischen Religion eingehen zu
wollen, lese ich in M.s eigener <«Allgemeiner Religionsge-
schichtey (1949, S.91) z. B. die Worte, daBl «Treue, Giite und
Gerechtigkeit (germanische Hauptwerte) in der Gestalt Thors
vorzugsweise anzutreffen seieny, und mit vollem Recht unter-
1aBt er es im selben Werk auch nicht, S. 80 die bekannte Hypo-
stasierung gewisser abstrakter ethischer Begriffe innerhalb
der romischen Religion namhaft zu machen. Um so ferner liegt
mir der Gedanke, mit dem Gesagten meiner Anerkennung des
verdienstvollen vorliegenden Buches Eintrag tun zu wollen,
und was seine Neuauflage noch auszeichnet, ist neben ihrer
Erweiterung durch Einbeziehung verschiedener Religionen
ihre Vertiefung durch véllige Neubearbeitung des Textes der
ersten Auflage.

Basel. Alfred Bertholet.

Kurt Galling in Verbindung mit Elmar Edel und Eugen L.
Rapp, Textbuch zur Geschichte Israels, Tiibingen, J. C. B.
Mohr (P. Siebeck), 1950, IV u. 90 S., 4 Karten, DM. 8.40.

Dieses Textbuch, zu dem Edel die Bearbeitung der dgypti-
schen und Rapp die der babylonisch-assyrischen Texte bei-
steuerte, deckt sich ungefihr in der Héilfte seines Bestandes mit
den heute wohl kaum mehr aufzutreibenden «Altorientalischen
Texten zum AT» (AOT) von Hugo Grefmann (2. Aufl. 1926).
Es unterscheidet sich aber nicht blofl durch stirkere Beschrin-
kung auf die politische Geschichte mit groflerer Beriicksich-
tigung der Quellen fiir die nachexilische Zeit (Josephus,

g%



132 Rezensionen

2. Makk. und Polybius). Es bietet auch eine ganze Reihe wich-
tiger, dort noch nicht vorhandener Texte: einen Brief aus
Ugarit, vier Ostraka aus Samarien, sechs aus Lakisch, die
Chronik Gadd, die neubabylonischen Hoflisten mit dem Namen
des gefangenen Konigs Jojachin, das Schméhgedicht auf Na-
boned, endlich hebriische, aramédische und griechische In-
schriften aus nt.licher Zeit. So ist das Buch auch fiir den Be-
sitzer der AOT unentbehrlich. Seine Reichhaltigkeit (58 Texte
aus den zwei Jahrtausenden) und die praktische Anordnung
(die hebrédischen und griechischen Texte im Urtext, die andern
in zuverlissiger Uebersetzung, dazu viele sachliche Anmerkun-
gen), die beigegebenen Karten (Paldstina und seine Umwelt
mit den modernen Namen) und der billige Preis machen es auch
vorziiglich geeignet fiir Studierende und zum Gebrauch in
Uebungen, wofiir es bisher ja iiberhaupt kein solches Hilfs-
mittel gab.

Einer kiinftigen Neuauflage mogen die folgenden Bemerkungen und Be-
richtigungen dienen. Warum wird nur ausnahmsweise und nicht durch-
gingig auf AOT verwiesen, wo jene Uebersetzungen doch soviel neuer und
besser sind als die regelmifBig erwihnten aus der «Keilinschriftlichen Bi-
bliothek»? Auch sonst diirfte oft etwas mehr Literatur angegeben sein, z. B.
zu Mesa D. Sidersky, La stéle de Mésa (1920), zu den samaritanischen
Ostraka D. Diringer, Iscrizioni Antico-Ebraiche (1934), zum  Feldzug des
Sanherib D.D. Luckenbill, The Annals of Sennacherib (1924), J.Lewy,
O.L.Z. (Or. Lit.-Ztg.) 31, 1928, 150 ff. und W. Rudolph, Pal.-Jahrb. 25, 1929,
59 ff., zur Chronik Gadd J. Lewy, Mitt. d. Vorderas.-Ag. Ges, 29, 2, 1925, 68 ff.
und Landsherger-Bauer, Ztschr. f. Ass. 37, 1927, 84 ff. Von Torczyners La-
kischtexten ist 1940 eine zweite (hebriiische) Ausgabe erschienen, und
Albright hat seine Bemerkungen dazu im B.A.S.O.R. 81 (1941) fortgesetzt.
Von élteren Inschriften vermisse ich die des Zkr von Hamat und des Klmw
von Sendschirli, zu Sanherib Herodot IT 141 und zur Makkabéerzeit 1. Makk.
1, 41—64. A

Zum Sanheribtext: IT 40 statt der griechischen Namensform Ekdippa, die
die araméiische Aussprache wiedergibt, besser die assyrische Akzibi, die ja
auch der hebriischen genau entspricht; II 52 statt Puduel besser Bodel, s.
J. Friedrich, Phonizisch-Punische Grammatik (1951) § 63 a, 80 a; II 56 ist
adi irbittisu nicht wiedergegeben; I1 72 greift die Uebersetzung <es war ein
Vergehen, dall er ihn gefangensetzte», wenig gliicklich die #dltere Lesung
esirfu auf, richtig Ungnad und Ebeling «<wegen des Frevels, den sie begangen
hatten» (epusu); II 80 f.gehoren die Anmerkungen e) und f) schon zum ersten
Vorkommen jener Namen in Z. 73 f.; die schwierige Stelle III 15 f. 148t sich
namentlich dank H. Waschow, 4000 Jahre Kampf um die Mauer (1938), ge-
nauer fassen: ina $ukbus arammé <durch Anlage (eig. Gangbarmachung)
von Bohlenbahnen», kal(oder lab)bannate, mit nabalkattu <Uebersteigen»



Rezensionen 133

wechselnd, sind Leitern, pilsu Minen oder Stollen und niksu Brecheisen;
I1I 31 sind die Urbi jedenfalls nicht «<Heerbann», sondern ein nach I 37 neben
Aramiern und Chaldéern auch in babylonischen Stéidten vorkommendes (ara-
bisches?) Bevodlkerungselement; III 33 «und Vernichtung trat ein» ist un-
moglich, schon wegen des vorangehenden -ma muf} der Passus noch zum Re-
lativsatz gehoren, gleichgiiltig ob man dann iria batlati, <sie meuterten>
(Delitzsch) oder «wurden demobilisiert> (J. Lewy), liest oder mit Ungnad
und Ebeling «irda tillati> «als Hilfstruppen bekommen hatten». — Und zur
Chronik Gadd: teils mit Lewy und teils mit Landsberger-Bauer iibersetze
man Z. 3 «sammelten sich die assyrischen Truppen in Q.», Z. 11 «erreich-
ten ... nicht und zogen sich zuriick», Z. 20 f. statt <eingeschlossen waren»
«besetzt hielteny, Z. 68 «die Garnison, die der Konig. .. hineingelegt hatte»;
in Z. 49 ist der Name des Kénigs nur erginzt. — Storende Druckfehler: S. ITI
7.19 lies Belubur (s. S.35), S.29f Procksch.

Karl Zimmermann, Jeremia, Ziirich, Beer & Cie, 1949, 211 S,,
Fr. 11.80.

Jeremia ist derjenige unter den Propheten des AT, den wir
nach seinem &dufleren und inneren Lieben am besten kennen.
Drum ist es kein Zufall, daf man gerade an ihm das Problem
des Propheten zu entwickeln sucht, wie es Elias Auerbach,
Der Prophet (1920), H. W. Hertzberg, Prophet und Gott (1923),
John Skinner, Prophecy and Religion (21926), L. Koehler, Got-
teserfahrung und Gotteserlebnis (1934) getan haben. Aber
ebenso fiihlen sich die Dichter von diesem Stoff angezogen:
Stefan Zweig mit seinem Jeremia-Drama (1917) und Franz
Werfel mit dem Roman «Hore, mein Volky (1937), die freilich
beide nicht recht befriedigen. Wenn Zweig die Assyrer und
Chaldéer verwechselt, so denkt man daran, welch sorgfiltige
geschichtliche Studien ein Schiller seinen Dichtungen voran-
gehen liel}; und Zweig dichtet eine tragische Liebesgeschichte
dazu, wie wenn die Ueberlieferung selber nicht schon des Tra-
gischen genug bite. Werfel hat das Wesentliche am Propheten
besser gesehen, und seine Zeichnung ist nicht iibel. Aber die
beim Roman unentbehrliche Detailschilderung 1aft uns bitter
empfinden, wie ungeniigend immer noch unsere Kenntnis des
hebriischen Alltags ist, und in den frei dazu erfundenen Par-
tien, einem ersten Aufenthalt in Aegypten, der ihn mit den
Osirismysterien in Verbindung bringt, und in der auch hier
nicht fehlenden Liebesgeschichte hat er kaum eine gliickliche
Hand gehabt. So gut gemeint solche Versuche sind, so kehrt
man von ihnen doch gern zu den Quellen mit all ihrer Un-



134 Rezensionen

sicherheit und Liickenhaftigkeit zuriick. Und dann freut man
sich um so mehr iiber ein Buch wie das vorliegende, das sich
damit begniigt, in seiner ersten Hilfte einfach das Leben Jere-
mias im Rahmen des Zeitgeschehens nachzuerzihlen, so wie es
sich aus der wissenschaftlichen Arbeit am Buch und aus der
heutigen Kenntnis der Zeitgeschichte ergibt — wo Liicken
bleiben oder wo der Quellenbefund keine sichere Entscheidung
zuléft, wird dies offen zugestanden —, um dann in der zwei-
ten Hélfte in einer Auswahl von Texten, alles Liedern, die
in schoner, leicht rhythmisierter Uebersetzung, aber ohne
Schwulst und Wortgeklingel auch den Dichter Jeremia zeigen,
den Propheten selber zu uns reden zu lassen. Der Verf. hat
sich in der Hauptsache an Duhms klassischem Kommentar
orientiert, aber auch andere Literatur beniitzt; die Willkiir der
Duhmschen Textbehandlung ist durch Beiziehung der Ziircher-
bibel wesentlich gemildert. Man kann bedauern, dall er nicht
den neuesten Kommentar von W.Rudolph (1947) und andere
Spezialliteratur beriicksichtigte, und mag auch sonst ofter
anderer Meinung sein, eine andere Textrekonstruktion vor-
ziehen oder in einer Echtheitsfrage anders urteilen: wir sind
ja in beidem im allgemeinen zuriickhaltender geworden. Aber
gerade das Jeremiabuch ist nach der textlichen wie der literari-
schen Seite so schwierig, daBl keine Uebersetzung und keine
Gesamtdarstellung je alle ganz befriedigen kénnte. Darum be-
sagen solche Ausstellungen hier im Grunde auch nicht so viel,
vermdgen jedenfalls den Dank fiir das Gebotene nicht zu
schmiélern. Der Zugang zu den Prophetenbiichern ist auch fiir
den gebildeten Laien so schwierig, und die guten Einfiihrun-
gen sind so rar, daf man ein Buch wie dieses, aus gutem Ver-
stindnis und warmem Empfinden heraus geschrieben, um so
lebhafter begriiit und empfiehlt.

Jozef Coppens, A.van Hoonacker, De compositione litteraria
et de origine Mosaica Hexateuchi disquitio historico-critica
(Verhandelingen van de Koninklijke Vlaamse Academie voor
Wetenschappen, Letteren en schone Kunsten van Belgié, XI
11), Brussel, Paleis der Academién, 1949, 101 S. u. 2 Tafeln.

Albin van Hoonacker (1857—1933) war einer der grofien
Vertreter der katholischen Bibelwissenschaft um 1900, be-



Rezensionen 135

kannt namentlich durch einen Kommentar zu den Kleinen
Propheten (1908) sowie dadurch, daf} er, entgegen der traditio-
nellen Reihenfolge im chronistischen Geschichtswerk, Nehemia
vor Esra wirken liell, was seitdem nun auch in der protestan-
tischen Forschung vielfach vertreten wird. Zum zentralen Pen-
tateuchproblem hat er, gleich anderen fiihrenden katholischen
Alttestamentlern jener Zeit und offenbar auch aus demselben
Grund — weil die katholische Kirche seit 1905 gegen alles,
was irgendwie nach Modernismus aussah, so scharf vorging
—, nie im ganzen Stellung genommen, obwohl er sich ein-
gehend damit beschiftigt hatte, so dal man nie genau wubte,
wie er dazu stand. Nun hat Coppens, sein Nachfolger auf dem
Lehrstuhl in Lowen, diese Liicke aus van Hoonackers wissen-
schaftlichem Nachlafl ausfiillen konnen: aus einem zwar nicht
ganz abgeschlossenen und auch nicht unversehrt erhaltenen
lateinischen Manuskript, das er in Ordnung brachte und, wo
notig, aus anderen Stiicken des Nachlasses erginzte und ab-
rundete. Dem so redigierten Text gibt Coppens noch acht
Seiten Einleitung bei, Indices und die Photos von einer Seite
des Manuskripts und einer Seite der zur Erginzung beniitzten
franzosischen Vorlesung.

A.van H. beginnt mit der Priifung der Stellen, wo Mose
etwas schreibt oder zu schreiben geheillen wird, und stellt
fest, daB sie nicht auf den Pentateuch gehen. Ebensowenig be-
zeugen andere Stellen des AT oder NT oder solche der Kirchen-
viter wirklich mosaische Abfassung desselben, ja manche
schlieflen sie geradezu aus. Weiter stellt er die Zugehorigkeit
des Buches Josua zum Pentateuch fest, die ihn zum Hexa-
teuch macht, und ebenso die Existenz der bekannten vier Quel-
lenschriften und innerhalb derselben wieder allerhand <«sub-
documenta». Vereinigt wurden sie in verschiedenen Redaktio-
nen, die auch den Wortlaut oft veréinderten. Mose selber war
an keiner beteiligt, doch sind mosaische Dokumente in allen
Quellenschriften ganz oder teilweise beniitzt. <Unde non tam
de origine mosaica Hexateuchi neque eius documentorum
quam de investigandis partibus mosaicis in eis inclusis solli-
citus esse debet exegeta» (S.85). Aber die einhellige Tradition
iiber Moses gesetzgeberische Titigkeit und die Gewohnheit,
auch jiingere Gesetze ihm zuzuschreiben, setzen seine ge-



136 Rezensionen

schichtliche Rolle als Gesetzgeber und Gesetzschreiber vor-
aus, so dab er schlieBlich doch «auctor substantiae Hexateuchi
quoad rem et quoad scripturam vocari posset>.

Das alles ist fiir uns ja nicht neu, und nach den heutigen
Fragestellungen wird man mancherlei vermissen, die gebotene
Losung auch nicht fiir ausreichend betrachten. Aber die Ab-
handlung ist um 1900 geschrieben, und es ist ein katholischer
Forscher, der diese Beobachtungen macht und seine Schliisse
daraus zieht. So wird sie aufschluBreich fiir die Stellung bester
katholischer Forschung jener Zeit zur Pentateuchkritik: v. H.
schliefit sich damit der «Vierquellentheorie» an mit einer Ent-
schiedenheit, wie es im katholischen Lager nicht oft der Fall,
weicht anderseits in der Reihenfolge der Quellenschriften —
P dlter als D! — und im mosaischen Anteil an denselben ab.
Aber auch so geht sein Standpunkt iiber die von der pépstlichen
Bibelkommission 1906 der Pentateuchkritik gemachten Zuge-
stindnisse (s.J. Goettsberger, Einleitung in das AT 1928,
S.115{.) um einiges hinaus. Aber wichtiger ist zu sehen, wie
dieser Gelehrte, der in starker Bindung an die Tradition auf-
gewachsen und geschult war, dem Zweifelsucht und Freude
an der Negation sicher vollig fern lagen und der auch wissen
muflte, was fiir ihn personlich auf dem Spiel stand, in unbe-
stechlichem Wahrheitssinne sich dem Gewicht seiner Beob-
achtungen und Schliisse nicht entziehen konnte: das zeigt ein-
mal mehr die Berechtigung und Notwendigkeit dieser kritischen
Arbeit, iiber die auch heute wieder manche glauben sich hin-
wegsetzen zu konnen. Darum Ehre seinem Andenken und
Dank an J. Coppens fiir seine entsagungsvolle Arbeit!

Basel. Walter Baumgartner.

David Lerch, Isaaks Opferung christlich gedeutet, eine aus-
legungsgeschichtliche Untersuchung (Beitrdge zur histori-
schen Theologie, hrsg. von Gerhard Ebeling, 12), Tiibingen,
Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1950, XVII und 290 S.,
DM. 25.60.

Wer zu einem Bibelabschnitt die Stimmen der Viter horen
will, der muB oft genug sich einige Brocken in alten und neuen
Kommentaren und Monographien zusammensuchen. Ueberaus
sparlich sind die Arbeiten, die sich die Geschichte der Aus-



Rezensionen 137

legung zur Aufgabe setzen. Eine dieser seltenen Arbeiten
haben wir in dem vorliegenden Werke vor uns. Ihr erster Teil
diente dem Verf. als Habilitationsschrift an der Universitit
Ziirich. Gen. 22, dessen Auslegung im Laufe der Jahrhun-
derte Verf. nachging, ist nicht ein Text, der selber Theologie
hervorbringt, wohl aber kommt an ihm vorhandene Theologie
zum Vorschein. Vorbereitet wird die christliche Auslegung des
Textes durch die jiidische Exegese, der Verf. sorgfiltig nach-
geht. Bei den Rabbinen wird die Versuchung Abrahams zur
uneigentlichen Versuchung, die Probe zur reinen Demonstra-
tion. Willkiirlich werden Gedanken in den Text eingetragen,
weil sowohl Gott verherrlicht und die Ehre des Menschen her-
ausgestellt werden sollen. Dafl der Lohngedanke dabei nicht
fehlt, ist klar. In unklarer Weise wird gelegentlich Isaaks Fes-
selung mit der Verschuldung Israels verbunden. Bei Philos
allegorischer Deutung wird Abraham zum Typus des stoischen
religiosen Helden. Nidher bei der Absicht des biblischen Textes
steht Josephus, der dann auch auf die christliche Exegese
starker gewirkt hat als Philo. Allerdings redet Josephus im
Zusammenhang von Gen. 22 nicht vom Glauben. Damit hingt
zusammen, dafl wohl kriaftig von Gottes Tun die Rede ist, dafl
aber ebenso kriiftig Abrahams und Isaaks religiose Leistung
hervorgehoben werden.

Die christlichen Quellen setzen mit einigen Fragmenten aus
dem Werke des Melito von Sardes ein: Typologie und Alle-
gorese beherrschen hier das Feld der Exegese. Gen. 22 wird
im Lichte der Passionsgeschichte und von Jes.53 gelesen.
Schon hier kommt aber das Unbefriedigende der Typologie
krafl zum Vorschein: sie schwicht das geschichtlich Einmalige
ab, ja die Geschichte geht iiberhaupt verloren. Spétere Ausleger
wie Origenes und Chrysostomus haben die typologische Me-
thode noch verfeinert. Bei allen Mingeln hatte die Typologie
das Verdienst, das AT fiir die christliche Kirche gerettet zu
haben. — Die grofite Leistung als Ausleger von Gen. 22 in der
alten Kirche vollbrachte Origenes. Er nimmt den Wortsinn
und die Geschichte ganz ernst, aber er allegorisiert auch und
sieht im geschichtlichen Ereignis die Darstellung einer iiber-
geschichtlichen Wahrheit. Er legt damit ein geschichtsauf-
16sendes Element in die Deutung hinein, gewinnt dafiir aber



138 Rezensionen

eine starke Bewegung in seiner Exegese. Den Nachfahren des
Origenes fehlte die Kraft, diese Spannungen beisammenzuhal-
ten. Doch heilt es schlieBlich auch bei Origenes: Abraham hat
geglaubt, und er hat geopfert. In Abraham ringen, nach Ori-
genes, die natiirliche Liebe und die Gottesliebe miteinander.
Weiter zeigt sich bei Origenes eine grofle Gefahr der Allego-
rese: sie lahmt die geistige Kraft der Ausleger und iiberant-
wortet sie willenlos den Einféllen ihrer Phantasie. Origenes
gegeniiber steht Augustin, fiir den die Versuchung Abrahams
eine Priifung des Gehorsams ist, die er aus dem Glauben her-
aus besteht. Augustin hebt das heilsgeschichtliche Moment
stirker hervor als Origenes. Auch versteht Augustin — wieder
anders als Origenes — Gen. 22 ausschlieflich von Hebr. 11,
17 ff. her, wobei auch Jak. 1, 13 beriicksichtigt ist. Merkwiir-
digerweise hat sich die einheitliche Konzeption Augustins
nicht durchgesetzt, wohl aber die zwiespiltige Deutung des
Origenes; denn Isaaks Opferung wurde aufgefafit als Para-
digma fiir die Vollkommenheit, welche die schwereren Gebote
erfiillt. In der Folge entwickelte die altkirchliche Exegese drei
Typen der Auslegung: die Versuchung als Glaubenspriifung
und als Kampf zwischen Fleisch und Geist (Theodoret, Cyrill);
die Versuchung als Glaubensprobe (Ephrim, Gregor von Na-
zianz); die Versuchung als Kampf zwischen Fleisch und Geist
(¢«<Lob Abrahams», Zeno von Verona). Mit Ausnahme des
Prokop bezeichnen alle Ausleger das Handeln Gottes als un-
echte Versuchung. Abgesehen von der Beziehung auf Jesus
Christus haben die alten Viter nichts beigetragen zur Deu-
tung von Gen.22, was nicht schon bei den Juden vorhanden
gewesen wére.

Die mittelalterliche Auslegung beschriénkt sich darauf, das
iiberkommene Auslegungsgut zu bewahren und weiterzugeben.
Eine Ausnahme macht hier nur Rupert von Deutz, der eine
selbstindige und originale allegorische Auslegung bietet, die
infolge ihrer heilsgeschichtlichen Schau weit iiber ihre Vor-
gianger und Nachfolger hinausragt. Immerhin hat die mittel-
alterliche Exegese die Erkenntnis vorbereitet — wenn nicht
sogar selbst hervorgebracht —, dafl der in Gen.22 handelnde
Gott derselbe ist, wie ¢«der seines eigenen Sohnes nicht hat ver-
schonty. Die spiteren Ausleger des Mittelalters vermochten



Rezensionen 139

durch die Kruste des vierfachen Schriftsinnes zum Texte selbst
vorzustofen und machten das Feld bereit fiir Ausleger, die
dem Abraham kongenial waren.

Ein grundlegend neues Verhiltnis zur Auslegungsarbeit
miilite sich darin kundtun, daf das geschichtliche Verstdndnis
mit lebensvoller Anwendung organisch verbunden wird. Ge-
messen daran ist z. B. Zwinglis Auslegung nichts Neues, son-
dern eine Revision dlterer Auffassungen. Dagegen kommt bei
Luther und Calvin der Gesichtspunkt entscheidend zur Gel-
tung, es habe sich bei Abrahams Versuchung um eine Glau-
benspriifung gehandelt. Dabei arbeiten die Reformatoren noch
durchaus mit dem alten Begriffsmaterial, sind aber fidhig, da-
mit neue Erkenntnisse auszudriicken und die Begriffe selbst
neu zu fiillen. So bedeutet auch hier die Reformation ein Neu-
werden des Alten. Radikal verschwindet die seit den Rabbinen
und Origenes grassierende Bewunderung der menschlichen
Leistung Abrahams. Nur Luther und Calvin treten auf die
Frage ein, wie Gott die Zusage seiner Huld, durch die er den
Glauben begriindet hat, durch sein eigenes Fordern und Han-
deln wieder in Frage stelle. Nach Luther liegt das Problem
nicht im Inhalt der gottlichen Forderung, sondern darin, was
die Forderung fiir die Gottesbeziehung bedeutet. Von hier aus
wird dann die Frage des Menschenopfers eine nebenséchliche,
die nur noch als Frage von seiten des Unglaubens gestellt
werden kann. Abrahams Glaube wird in seiner Gewillheit ver-
ankert; Verheilungsglaube und wortbezogener Gehorsam sind
bei Abraham geeinigt. Eine Frage wie die des spétmittelalter-
lichen Pseudo-Thomas, ob Gott das Opfer eines Unschuldigen
fordern diirfe (!), kann hier gar nicht mehr aufkommen. Im
Blick darauf ist es dann verstéindlich — wenn auch in Anbe-
tracht des Gewichtes der Tradition iiberraschend —, dafl Typo-
logie und Allegorese von den Reformatoren stillschweigend
preisgegeben werden. Die Beziehung zur Christusoffenbarung
wird dadurch hergestellt, dal der versuchte Abraham als
Christ dargestellt wird.

Die Auslegungen der Humanisten zeichnen sich nicht durch
Originalitit aus: man achtete mehr auf das Sprachlich-Histo-
rische und zog vermehrt aullerchristliche Auslegungen bei. Die
Orthodoxie fiel oft wieder zuriick in das vorreformatori-



140 Rezensionen

sche Fahrwasser. Doch zeichnete sich schon im ausgehenden
16. Jahrh. die Gefahr ab, dal} die Auslegung auseinanderbricht
in eine unhistorisch-theologische und in eine untheologisch-
historische Richtung. Das wird zeichenhaft deutlich bei Soz-
zini, bei dem diese beiden Dinge noch miteinander verbunden
sind.

Auf einen Schlag ist dann die Aufklirung da, welche das
AT als ein literarisches Dokument behandelt, das literarkriti-
scher und realkritischer Untersuchung zuginglich ist. Ebenso
plotzlich sind neue Fragestellungen da: ist Gen. 22 Geschichte
oder Mythos oder Sage? Der alte Dogmatismus ist gebrochen,
dafiir kommt ein neuer: «Die wissenschaftliche Konzeption,
die man von der Entfaltung der religitsen und theologischen
Erkenntnis gewonnen hat, legt sich leicht wie ein Schleier iiber
die einzelnen Dokumente...» (S.255). Vor allem ist auffillig,
wie die Bestreitung der Geschichtlichkeit von Gen. 22 mit
einem Schlage plétzlich dasteht, und zwar in dem Augenblick,
als der Offenbarungscharakter des AT preisgegeben wurde.
Dazu hat aber nicht eine grundsitzliche und ernsthafte Be-
sinnung gefiihrt — die Ungeschichtlichkeit ist nicht «wissen-
schaftlich nachgewiesen», sondern blo behauptet worden. Nun
gelten allerdings oft die Behauptungen der Kritiker vielen
neben und nach ihnen als Nachweise! Im Grunde genommen
steht auch hinter diesen neuen und kiihnen Antworten die
gleiche Frage, die schon die Scholastiker im geheimen geplagt
hatte: darf Gott so etwas tun, d. h. die Opferung Isaaks for-
dern?! Der Scholastiker bejaht diese Frage, der Moderne de-
kretiert, Gott habe es ja gar nicht getan. Vor allem Gunkel
kam dann dazu, zu erkliren, in Gen. 22 sei nicht Geschichte,
sondern Sage berichtet. Dabei bleibt die Frage offen, was denn
die alten Erzidhler mit dieser Sage verkiindigen wollten —
und eben diese Frage mull die heutige Forschung zu beant-
worten suchen. Weiter: wenn Gen. 22 z. B. dartun wollte, daf}
Gott keine Menschenopfer begehre, kommt dann diese Bot-
schaft aus der prophetischen Predigt in Israel, oder bereitet
das Kapitel diese Predigt vor? Allerdings darf iiber dieser
Frage nicht iibersehen werden — was in der Exegese oft der
Fall war —, dal in Gen.22 das Motiv der Glaubenspriifung
ganz unzweifelhaft ein Hauptmotiv ist.



Rezensionen 141

Im SchluBabschnitt des letzten Kapitels faBit Verf. dann die
einzelnen Fragen zusammen, die durch die kritische, histori-
sche und religionsgeschichtliche Forschung gestellt worden
sind, und macht sie fruchtbar fiir weitere Ueberlegungen und
Forschungen am Text. Ein Blick auf die offenbarungsge-
schichtliche Auslegung schlieft dann ab.

Es ist in dieser Rezension nicht moglich gewesen, den
ganzen Reichtum und Gedankengehalt der Arbeit von Lerch
vorzufiihren. Eine immense Stoffiille, deren Bewiltigung allein
eine Unsumme von Fleill und Ausdauer erfordert hat, ist nicht
nur kompiliert, sondern durchgearbeitet und kraftvoll syste-
matisch geordnet und durchdacht worden. Das Buch ist nicht
nur zu einem Nachschlagewerk fiir die Geschichte der Aus-
legung von Gen. 22 geworden, sondern weithin zu einer grund-
sitzlichen Besinnung iiber die Methoden der Exegese in alter
und neuer Zeit. Es zeigt sich auch — und das wird nicht nur
fiir Gen. 22 gelten —, dal wir noch lange nicht am Ende der
exegetischen Arbeit stehen; es besteht kein Grund, festzustel-
len, wir hitten es mit den seit dem 18. Jahrh. iiblichen Methoden
herrlich weit gebracht. Wenn aber die Arbeit weitergeht, dann
werden wir uns vor Illusionen hiiten miissen: es ist etwas vom
Eindriicklichsten, an Hand der Arbeit Lerchs festzustellen,
wie wenig wirklich neue und originale Gedanken im Laufe der
Zeit aufgetaucht sind. Weitaus das meiste ist Umwandlung von
schon Dagewesenem. Ob vielleicht dieser Ueberblick iiber die
gesamte Forschung die kommenden Ausleger vor Wiederholun-
gen bewahren kann und ihnen eine Hilfe ist, in wirkliches Neu-
land vorzustofen? Wenn das geschehen konnte, ohne dafl dabei
wirkliche Erkenntnisse der Vergangenheit verlorengingen,
dann wire das wohl der schénste Liohn, den sich Lerch fiir
seine musterhafte Arbeit wiinschen diirfte.

Bern. Hans Bietenhard.

Walbert Biihlmann [O.F.M.Cap.], Die christliche Termino-
logie als missionsmethodisches Problem, dargestellt am Swa-
hili und andern Bantusprachen (Neue Zeitschrift fiir Mis-
sionswissenschaft), Schoneck-Beckenried, 418 S., Fr.21.—.

Als Nr. 1 der Supplementa der NZMW. erscheint diese Dok:
tordissertation von Pater Walbert Biihlmann, der inzwischen



142 Rezensionen

erstmals aufs Missionsfeld nach Ostafrika ausgereist ist. Das
mehr als 400 Seiten starke Buch verdient auch protestantischer-
seits und besonders in der Mission griindliche Beachtung. Fiir
den evangelischen Missionar verbindet sich mit der aufrichti-
gen Hochachtung beim Lesen dieses Werkes so etwas wie Be-
dauern, daB die katholische Mission uns zuvorgekommen ist in
dieser griindlichen, systematischen Behandlung dieses fiir die
evangelische Mission zentral wichtigen Problems. Gibt doch
der Verf. offen zu, daB sich in der protestantischen Missions-
literatur mehr Material iiber dieses Thema der Bibeliiberset-
zung auf dem Missionsfeld finde als in der katholischen. Mit
ungeheurem Fleil hat der Verfasser das Material in einer er-
staunlichen Fiille aus katholischen und protestantischen Quel-
len zusammengetragen, wobei ihm in der protestantischen Lite-
ratur kaum ein Artikel der NAMZ oder des EMM, ja nicht
einmal ein kleiner unscheinbarer Traktat entgangen ist. Der
Quellennachweis umfafit allein 15 Seiten in Kleindruck. Auf
Grund dieses umfassenden Materials iiber Bibeliibersetzungen
auf dem Gebiet der Bantusprachen ist der Verf. in einer ein-
zigartigen Weise in den Stand gesetzt, sachkundig zu den hier
vorliegenden Problemen zu sprechen.

In einem ersten Teil, der etwa ein Viertel des Buches aus-
macht, behandelt der Verf. unter der Ueberschrift «Richt-
linien» einige grundlegende allgemeine Fragen, mit denen jeder
Bibeliibersetzer sich auseinandersetzen muf}. Vor allem ist es
die Frage: Fremdwort oder Erbwort. Fiir die Uebersetzung
derjenigen Begriffe, fiir die in der Eingeborenensprache noch
kein Wort vorhanden ist, bestehen drei Moglichkeiten: 1. Die
Bildung eines neuen Wortes in der Stammessprache aus vor-
handenen Wortstimmen. 2. Der Gebrauch eines Lehnwortes
aus der afrikanischen Verkehrssprache (Swahili als weitest
verbreitete lingua franca oder Arabisch). Im Swahili sind
wohl fast alle bendétigten Abstracta und auch theologischen
Begriffe vorhanden als arabische Lehnworter, die aber na-
tiirlich inhaltlich vom Islam her geprédgt sind, wiewohl sie
sprachlich mit dem Hebréaischen vielfach identisch sind. 3. Ein
Fremdwort aus einer europdischen Sprache (Kolonialspra-
che, Lateinisch oder Griechisch). Fiir jeden Bibeliibersetzer
liegt hier ein schweres Dilemma vor. In dem Bestreben, dem



Rezensionen 143

Afrikaner das Bibelwort in seiner Muttersprache nahezu-
bringen, gleitet er von der sprachlichen Akkommodation unver-
sehens in die religiose hinein. Andererseits macht ihn die Ver-
antwortung fiir die Reinhaltung der Botschaft eher geneigt
zur Verwendung von europidischen Fremdwortern, wodurch
die christliche Botschaft wiederum leicht zu einem fremdlén-
dischen Gedankengut wird. Der Verf. nimmt in dieser Frage
eine sehr niichterne Stellung ein. Bei aller Wertschéitzung des
Erbwortes distanziert er sich von einer allzu radikalen Aus-
merzung jeglichen sprachlichen Fremdgutes. (Zur Bestitigung
dieser Haltung kann evangelischerseits auf folgendes Beispiel
hingewiesen werden: Wenn Dr. R6hl, der Uebersetzer der
neueren Swahilibibel, bekennt, keinen befriedigenden Ausdruck
fiir «Rechtfertigungs gefunden zu haben, so liegt der Grund
hauptsdchlich darin, dal er durch seine grundsétzliche Ver-
meidung jedes arabischen Ausdrucks sich die Moglichkeit ver-
baut hat, hiefiir einen juristischen Ausdruck zu gebrauchen.
Denn die juristischen Fachausdriicke sind im Swahili ara-
bisch.)

In einem zweiten, etwa 300 Seiten umfassenden Teil des
Buches folgt dann der «Tatbestandy. Hier werden die einzelnen
Begriffe in den verschiedenen Uebersetzungen untersucht in
einem dreifachen Verfahren: Zunéchst wird historisch und ak-
tenmélig festgestellt, was fiir Ausdriicke bei der Uebersetzung
gebraucht werden. Dann werden diese Worter linguistisch-eth-
nologisch untersucht, um die darin enthaltene Substanz fest-
zustellen. Endlich wird an Hand der missionsmethodischen
Ergebnisse gepriift, ob der betreffende Ausdruck sich bewéhrt
hat,

Zum besseren Verstindnis der hier auftauchenden lingui-
stischen Fragen gibt der Verfasser eine anschauliche Darstel-
lung von zwei fiir die Uebersetzung sehr wichtigen charakte-
ristischen Merkmalen der Bantusprachen: Die Klasseneintei-
lung der Hauptworter durch Préifixe und die Modifikation der
Zeitworter durch Suffixe. Diese beiden Eigenarten der Bantu-
sprachen geben diesen Sprachen im Unterschied von den Su-
dansprachen eine oft erstaunliche Ausdrucksfihigkeit.

Die in diesem praktischen Teil behandelten Begriffe sind
gruppiert nach der Ordnung des Katechismus: 1. Gott (der



144 Rezensionen

eine, der dreieinige, Eigenschaften); 2. Schopfung und Siinden-
fall; 3. Christus und seine Kirche; 4. Das christliche Leben
(Pflichten, Gnadenmittel, Sakramente); 5. Die letzten Dinge.
Fiir unser Empfinden kommt bei dieser Anordnung die in sich
geschlossene und fiir die Bibeliibersetzung wichtige Begriffs-
gruppe <«Siihne, Versohnung, Erlésung, Rettung, Heily zu
kurz. Dieser Hauptteil des Buches bringt nun eine ungeheure
Fiille hochst interessanter Beispiele fiir das ernste Ringen
katholischer und evangelischer Bibeliibersetzer, das Wort Got-
tes den Eingeborenen in ihrer Sprache nahezubringen. Man
erlebt hier nach zwei Seiten hin Ueberraschungen: Vor allem
wird der Leser tief beeindruckt von der Schwierigkeit der
zu behandelnden Probleme, fiir deren Bearbeitung eine weit-
ausgreifende Forschungsarbeit auf linguistischem, ethnologi-
schem, religionsgeschichtlichem, theologischem und missions-
methodologischem Gebiet notig ist. So weist der Verf. auf
Grund einer tiefschiirfenden Untersuchung (sprachlich, ethno-
logisch und religionsgeschichtlich) nach, daBl der in katholi-
schen und protestantischen Uebersetzungen gebrauchte und
heute ganz allgemein iibliche Gottesname Mungu keine sehr
gliickliche Wahl ist, da der Ursprung dieses Wortes die Vor-
stellung vom Ahnherr ist und nicht der Hochgott, der in den
Vorstellungen dieser Vilker eine Rolle spielt, aber unter einem
andern, in der Anfangszeit der Mission noch nicht bekannten
Namen. Zum andern ist man iiberrascht von der wundervollen
Fahigkeit dieser sogenannten primitiven Sprachen, geistige Be-
griffe, die der Sprache fehlen, treffend wiederzugeben.

Dafl der Verf. gelegentlich seine katholische Auffassung
in deutlichen Gegensatz zur protestantischen stellt, darf
uns nicht tiberraschen. Hier liegen tatséichlich stellenweise
tiefgehende Verschiedenheiten der Auffassung vor. Es mull
aber unumwunden zugegeben werden, dall der Verf. das ganze
Material aus katholischen und evangelischen Quellen einer
sachlichen objektiven Priifung unterzieht und sich gelegent-
lich auch nicht scheut, iiber eine aus protestantischer Quelle
stammende Losung oder einen ¢<Fund» auf diesem Gebiet seine
riickhaltlose Freude auszusprechen.

Was man auch bei weitgehender dankbarer Zustimmung
zu der grundsitzlichen Linie des Buches vermissen mag, ist



Rezensionen 146

eine allerdings auch bei protestantischen Bibeliibersetzern an-
zutreffende Selbstverstindlichkeit iiber den Sinn und Gehalt
des zu -iibersetzenden Begriffs. Der katholische Uebersetzer
kann dabei wohl von einer festen dogmatischen Basis aus-
gehen, iiber die es keine Diskussion gibt. Fiir den protestanti-
schen Bibeliibersetzer sollte aber der Uebersetzung in die
fremde Sprache vorausgehen eine griindliche sprachliche und
theologische Untersuchung des Begriffs in seiner meist nicht
einheitlichen Bedeutung im Sprachgebrauch der Bibel (z.B.
«glaubeny bei Abraham, bei den Propheten, in den Synopti-
kern, bei Johannes, Paulus), woraus sich die verschiedenen in
dem einen Begriff enthaltenen Momente ergeben, die fiir die
Uebersetzung zu beachten sind. Wichtig ist fiir uns dann auch
die Septuaginta als erste Uebersetzung des Bibelwortes in eine
heidnische Sprache. Hier finden sich wertvolle Fingerzeige
z. B. fiir die Verwendung heidnischer kultischer Ausdriicke
fiir biblische Begriffe.

Zusammenfassend ist zu sagen, daf das Buch so viel
duberst wertvolles Material iiber das Problem der Bibeliiber-
setzung enthilt, daf es jedem Missionar, der mit solchen Ar-
beiten sich zu befassen hat, aufs dringendste zum Studium
empfohlen werden kann. Sehr zu wiinschen wire aber auch,
daB einmal von evangelischer Seite solch eine Arbeit aus einer
ebenso umfassenden Kenntnis der Probleme und der Literatur
heraus in Angriff genommen werden méchte.

Basel. Hans Huppenbauer.

Liturgie fir die Evangelisch-reformierte Landeskirche des
Kanitons Aargau, Erster Band: Predigtgottesdienst, Abend-
gottesdienst und Bibelstunde, Kinderlehre, 261 Seiten, Zwei-
ter Band: Sakramente, Kirchliche Handlungen, 222 Seiten,
Aarau, Verlag H. R. Sauerlédnder & Co., 1950, in Halbleder
Fr.30.—, in Leder gebunden: Fr. 52.—.

Mit ganz grofler Freude liest man sich hinein in die neue
Aargauer Liturgie. Es scheint doch noch etwas Rechtes ge-
schehen zu wollen in unseren etwas merkwiirdigen reformier-
ten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz! Wer hitte das
geahnt vor einem guten Vierteljahrhundert, als in der Kirche

10



146 Rezensionen

St-Jean in Lausanne, von Bersier und der Eglise de la Rue de
I'Etoile her beeinflufit, Pfarrer Amiguet beargwéhnt und be-
spottelt den Versuch wagte, auf das ékumenische liturgische
Gut zuriickzugreifen, und als er es unternahm, seinen oft recht
ablehnenden und mit Vorurteilen aller Art beladenen Studen-
ten zu sagen, was es mit einer rechten Liturgie auf sich habe.
Dann kam der zweite Weltkrieg und mit ihm ein ungeahnter
Umbruch, und fiir manche das groflie Erleben, auf dem Boden
der Oekumene in andersgearteten Gottesdiensten den christ-
lichen Bruder zu finden und in fremdartiger Liturgie mit ihm
zusammen Gott zu loben und zu preisen. Und nun beginnt
dieses ganze Geschehen unter uns sichtbare Gestalt anzuneh-
men: im Jahre 1941 war es die neue Waadtlinder Liturgie,
1945 die ausgezeichnete Genfer Liturgie, die es wagten, neue
Wege zu gehen, und mit Wehmut sah man sich in die Rolle
des Zuschauers gedringt, dessen Blicke immer wieder hiniiber-
gingen zu dem Neuwerden <au deld de la Sarine».

Es mutet fast wie eine Tat gottlicher Providenz an, daf} ge-
rade in diesen entscheidenden Jahren der Vorrat an Kirchen-
biichern in mehreren Kirchen der deutschen Schweiz zur Neige
ging und die Frage nach einer neuen Liturgie sich mit un-
iibersehbarer Notwendigkeit zu stellen begann. Doch war nie-
mand fiir eine Neugestaltung auf liturgischem Gebiete wirk-
lich vorbereitet, zum mindesten nicht so griindlich wie die
Genfer Briider. Das hat sich iibel geréicht, z. B. an der einstigen
Basler Liturgiekommission, die bezeichnenderweise an einem
Begrédbnisformular ihr unrithmliches Ende gefunden hat. Heute
feiert sie selige Urstind; moge ihr ein besseres Los beschieden
sein.

Besser ist der Baselbieter Kirche der lange erwogene und
mit echt Landschéftler Vorsicht und Umsicht doch endlich ge-
wagte Wurf gelungen — ein erster Versuch, der nicht ohne
Echo blieb, und iiber den hinaus die Aargauer Kirche einen
kriaftigen Schritt getan hat.

Der erste Band des Aargauer Kirchenbuches bietet zundchst
vier ausgefiihrte Gottesdienstordnungen, von denen die erste
und die letzte den einer calvinischen Tradition eigenen Stiicken
Raum gewihrt, die beiden mittleren in einfacherer Form doch



Rezensionen 147

wenigstens der Schriftlektion den ihr zukommenden Platz
sichern. In solcher Weise wird Klarheit geschaffen iiber die
Intentionen des neuen Kirchenbuches und zugleich eine ge-
wisse Freiheit gewahrt, ohne welche man in der Aargauer
Kirche nicht wohl zu leben vermdchte. Eine gute Auswahl
wichtiger liturgischer Stiicke steht dem Pfarrer zur Verfiigung
und bannt die Gefahr der Starrheit und der Eintonigkeit.

Die saubere Herausstellung der einzelnen liturgischen
Stiicke, die den &dlteren Liturgien unseres Landes fremd ist,
hat den Vorteil, dal nun auch aufgeriumt werden kann mit
ienen iiberlangen Gebeten, in denen bei ndherem Zusehen eben
doch jene Stiicke in verstiimmelter und sinnloser Form zu-
sammengeprefit vorhanden waren. An ihre Stelle tritt eine gute
Auslese von Gebeten, die keineswegs nur aus dem engeren
Gebiete der reformierten Kirchen stammen. Auslesen sind ja
immer ein fraglich Ding, vielleicht hitten andere ihre Wahl
anders getroffen. Auf jeden Fall wollen wir dankbar sein, daBl
hier eine griindliche Befreiung von jenen imposanten, nach den
Gesetzen barocker Architektur aufgebauten und dem Menschen
von heute so unertréiglichen Gebilden gewagt wurde.

Vielleicht tite man in Zukunft gut, sich mit der Frage nach
Gestalt und Inhalt einer reformierten Kollekte eingehender
zu befassen. Es wire nicht von Schaden, wenn der konzise
Aufbau, den wir der romischen Liturgik verdanken, zu Ehren
kdme — manches gute Beispiel davon findet sich ja auch in
der Aargauer Ordnung. Auch auf den Inhalt dieses Detempore-
Gebetes wire sorgfiltiger zu achten, hat doch eine von der
normalen Perikopenordnung losgeldste Praxis hier mit beson-
deren Né6ten zu ringen. Wir kénnten uns denken, dal das eine
oder andere Anfangsgebet fiir die sonntégliche Kinderlehre
mit Nutzen auch im Gottesdienst der Erwachsenen Verwen-
dung finden konnte.

Dall auch der Kinderlehre eine sehr einfache liturgische
Form gegeben ist, diirfte bestimmt ein Fortschritt sein gegen-
iiber der allgemeinen Formlosigkeit, die bisher auf diesem Ge-
biete geherrscht hat. Erfreulich auch, dal eine Reihe von Ge-
beten vorgesehen sind fiir Abendgottesdienst und Bibelstunde.
Hier allerdings miilite weiter gearbeitet werden: Wennschon
im Gottesdienst einem ordnungsgemifien Antworten der Ge-

10*



148 Rezensionen

meinde auf erfolgte Verkiindigung Raum gewihrt wird, so
sollte dies in viel gréferem Mafle auch in einem Morgen- oder
Abendgottesdienst der Fall sein. Wie wire es, wenn die res-
ponsorialen Stiicke auf Seite 101 sq. als bescheidener Anfang
dafiir eingesetzt wiirden? An einer wirklichen Ordnung des
Lesens, Hérens, Betens und Singens der Gemeinde an Wochen-
tagen mangelt es unseren Kirchen, die sich darin am aller-
wenigsten auf einen Zwingli berufen diirften. Es wire in die-
ser Hinsicht gewill niitzlich fiir unsere Kirchen, sich z. B. mit
dem 1949 bei Delachaux & Niestlé erschienenen «Office Divin de
chaque joury und dem, was Paquier, Bardet, Schiitz und Thu-
rian dazu zu sagen haben, zu befassen. Hoffentlich kommt es
eines Tages dazu, dall in aller Selbstverstindlichkeit unsere
Liturgien einen derartigen dritten Teil aufweisen. Doch wollen
wir froh und dankbar sein, daB es gelungen ist, den sonntig-
lichen Gottesdienst fiir Erwachsene und fiir Kinder aufzu-
lockern und dem Lautwerden einer Antwort der Gemeinde
neue Moglichkeiten zu schaffen.

Dies gerade gilt durchaus auch fiir den zweiten, fiir Sakra-
mente und kirchliche Handlungen bestimmten Band. Am mei-
sten macht sich das Neue bemerkbar im Ringen um eine rechte
Form der Abendmahlsspendung. Elf Formulare lassen Aus-
wahl zu, wenn auch zu hoffen ist, dall in den einzelnen Ge-
meinden sich jeweils nur eines derselben zu stindigem Ge-
brauch durchsetzen werde. Stindiger Wechsel verwirrt und
lenkt vom Geschehen ab, Schon ist der Versuch, Zwinglis
«Action oder Brauch des Nachtmahlsy wieder aufleben zu
lassen, aber gerade in dieser Ordnung miillte sehr auf die res-
ponsoriale Form geachtet werden, die bei Zwingli in sorgfil-
tig abgewogener Weise zu ihrem Rechte kommt. Mit noch
groflerer Freude hort man die «Grande Traditiony anklingen
im fiinften Formular, mit der Anamnese auch der Awuferste-
hung und der Himmelfahrt, und einer Geistepiklese mit darauf-
folgendem Unservater als Abendmahlsgebet.

Die Taufformulare verraten das Bestreben, so zu reden, wie
es unseren heutigen Gemeinden verstindlich ist. Daran mufl}
allerdings weitergearbeitet werden, denn eine einleuchtende
Form ist noch nicht gefunden. Konfirmandenpriifung und
Konfirmationsliturgien bringen wohl eindringlicher zum Aus-



Rezensionen 149

druck, um was es bei einer reformierten Konfirmation geht,
doch wire auch hier zu fragen, ob nicht an Butzers Sakrament
des «Handauflegensy etwas ist, das auch uns Reformierten zu
denken geben sollte. Die Frage diirfte auf dem Boden der Oeku-
mene in absehbarer Zeit akut werden.

Eine besondere Crux bilden die Trauformulare, die auf die
bereits geschehene und zu Recht bestehende zivile Trauung
Riicksicht zu nehmen haben. Es scheint in dieser Hinsicht
noch an Klarheit zu mangeln, denn die aus dem Gebiete des
romischen Rechtes stammende Consensleistung ist in all den
vorliegenden Formularen noch vorhanden. Wire es nicht bes-
ser, ehrlich zu sein und aus der «kirchlichen Trauung» ganz
einfach einen Gottesdienst fiir Neuvermihlte zu machen? Es
sei an das entsprechende Formular des «Book of Common
Order> der schottischen Kirche erinnert. Nur steht dann zu
befiirchten, dafl die Traugesellschaft um ein ihr liebes Schau-
spiel kommt.

Auch dort, wo sich das neue Kirchenbuch mit Ordination
und Installation zu befassen hat, werden Dinge laut, die bis
heute selten in unseren Kirchen gesagt wurden. Es wird ge-
redet von Amt und Aemtern, ja es klingt gar eine Successio
apostolica des Predigtamtes an. Zu begriiflen ist es, dal For-
mulare zur Amtseinsetzung von Kirchenpflegern, Diakonen
und Gemeindeschwestern angeboten werden; sie fiillen eine
empfindliche Liicke aus.

Von den Begriibnisliturgien, die neben der gewohnten Ka-
suistik eine Reihe guter Gebete aufweisen und kréaftige Trost-
worte, sei als besonders wohltuend hervorgehoben, ‘daB in
ihnen endlich mit der «unsterblichen Seele» aufgerdumt wurde.
Gut reformiert ist, dafl im Glauben an die Gnade Gottes auch
die Fiirbitten fiir die Gestorbenen griindlich dahingefallen
sind — oder sollten sie nicht doch auch ihr Recht unter uns
haben?

Dem aargauischen Kirchenrat sind wir zu herzlichem Dank
verpflichtet fiir das schone Kirchenbuch. Es ist zu hoffen, daf
es sich auch in den Kirchen anderer Kantone ein Heimatrecht
erwirbt. Vor allem aber berechtigt sein Erscheinen zu der Er-
wartung, dafl mit neuem Eifer weitergearbeitet werde an den



150 Miszellen

liturgischen Fragen, die offen geblieben sind, bis auch sie zu
einer der Eigenart unserer Kirchen entsprechenden Losung
gelangen.

Neuallschwil/Baselland. Julius Schweizer.

Miszellen.

Zu Haggai 1, 9.

Diese Stelle lautet in der Ziircher Uebersetzung: «lhr zihltet auf viel,
und es ward zu wenigem, und wenn ihr das heimbrachtet, so blies ich es an.»
Was soll das heilen? Was hat dieses Anblasen der eingeheimsten Feld-
friichte durch Gott zu bedeuten? Das ist dem Texte, wenn man ihn so deutet,
nicht zu entnehmen. Die Lutherbibel hilft sich daher mit der freien, sprach-
lich aber nicht zu rechtfertigenden und sachlich schwer vorstellbaren Ueber-
setzung: «Und ob ihr’s schon heimbringt, so zerstiube ich’s doch.» Und in
der <Heiligen Schrift des AT» (1910° ed. E. Kautzsch, ebenso 1923* ed. A.
Bertholet) setzt K. Marti zur Stelle die Anmerkung: «d. h. verursachte durch
den Zauber des Anblasens noch ein geheimnisvolles Schwinden der wenigen
eingeheimsten Vorridte. Es war kein Segen darin.» Das ist eine sachlich
sinnvolle Vermutung, zu der aber das hier mit ,anblasen’ iibersetzte he-
briische Wort (nafach) nicht die geringste Berechtigung gibt. Welches ist
der Sinn dieser dunklen Stelle?

Die Schwierigkeiten losen sich leicht und der Text wird einfach und
klar verstindlich, wenn wir an unserer Stelle zwei Worter anders deuten.
Der oben mit «ihr brachtet heim» wiedergegebene Ausdruck lautet im he-
bridischen Text: wahabg'thdm habbajit. ,Habbajit’ kann heillen ,nach Hause,
heim’, aber es muf} nicht, Das Wort kann auch einfach bedeuten ,zum Hause’,
wobei ein bestimmtes, schon genanntes oder allgemein bekanntes gemeint
sein mufl. Beachtet man nun, daf von den 11 Stellen, an denen das Wort
bajit bei Haggai vorkommt, 8 dasselbe sicher auf den Tempel beziehen und
dafl im unserer Stelle unmittelbar vorhergehenden Vers 8 der bloBe Aus-
druck ,habbajit’ sicher den Tempel meint, so liegt es nahe, auch in Vers 9a
an den Tempel zu denken. Dazu palit vortrefflich, dall das Hif‘il hébi’ auch
an andern Stellen im Sinne von ,Opfer darbringen’ vorkommt (so Mal. 1, 13
und Num. 15,25). Das Verb nafach kommt im AT 12mal vor und hat neben
den konkreten Bedeutungen ,blasen, anhauchen, (die Seele) aushauchen,
(Feuer) anfachen, seufzen’ auch den Sinn von ,verachten’ (vgl. unsern Aus-
druck ,auf etwas pfeifen’), so Mal. 1,13. Diese Bedeutung gibt auch an un-
serer Stelle einen guten Sinn. Ich iibersetze also: «Ihr hofftet auf viel, doch
siehe (es gab nur) wenig, und brachtet ihr (davon) zum Tempel, so pfiff ich
darauf.» D. h. Ich gebe euch Mifiernte und verschmihe die Opfer, die ihr mir
davon darbringt — weil ihr mein Haus noch nicht wieder aufgebaut habt.
Das ist wohl der Sinn der Stelle.

Nun gilt es nur noch einen allfilligen Einwand gegen diese Ueber-
setzung zu widerlegen. Es konnte gesagt werden: der Tempel liegt ja in



	Rezensionen

