
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


130 Rezensionen

Rezensionen.
Gustav Mensching, Gut und Böse im Glauben der Völker,

Zweite, völlig neubearbeitete und erweiterte Auflage, Stuttgart,

Ehrenfried Klotz Verlag, 1950, VIII u. 132 S., DM. 5.80.

Dem Vorwort zu der hier vorliegenden zweiten Auflage
entnimmt man, daß eine solche bereits wenige Monate nach
Erscheinen der ersten (1941) nötig gewesen wäre, daß sie aber
«begreiflicherweise» vom Propagandaministerium nicht
zugelassen wurde. Dies letztere mag schon aus dem heraus
verständlich werden, was der Verfasser als die ursprüngliche
Absicht seines Buches kennzeichnet, «die Unabhängigkeit von
Gut und Böse gegenüber völkischen Bedürfnissen von der
Religionsgeschichte her zu erweisen» (VII). Dieser Erweis gründet

sich auf die Tatsache, «daß die Religionen der Welt in
vielen zentralen Fragen des ethischen Handelns und der
Gesinnung völlig einig sind» (VIII). Dabei definiert M. Religion
als «Begegnung mit dem Heiligen und antwortendes Handeln
des vom Heiligen bestimmten Menschen» (S. 23), während er
unter reinem Ethos «das Handeln nach an sich gültigen Normen

für Gesinnung und Verhalten» verstanden wissen möchte
(S. 24). Das führt ihn dazu, im Gegensatz zu Willy Hellpach,
der in seiner Uebersicht über die Religionspsychologie (1939)
ethisches Handeln für «einen integrierenden Bestandteil der
Religion» hält, zwischen Religion und Ethik zunächst einen
entschiedenen Trennungsstrich zu ziehen. «Zum Wesen der
Religion», erklärt M. (S. 24), «gehört das Ethos ohne Frage
nicht», wie denn auch in den Frühformen der Religion ein
Ethos «nicht bekannt» (S. 23) und kultische Lenkung des
Handelns «keine ethische» sei (S. 16), so daß erst «in einem
bestimmten Reifestadium im einzelnen ethische Werterkenntnis
lebendig» werde (S. 17). Diese Trennung halte ich im Prinzip

für richtig; nur wäre ich in ihrer Durchführung etwas
zurückhaltender als M., und zwar aus dem Empfinden heraus,
er bleibe der Anerkennung einer gewissen, schon in der Natur
des Ethischen gelegenen elementaren Einwirkung auf menschliches

Tun und Lassen im Grunde doch vielleicht etwas schuldig.

Und dazu dürfte ihn meines Erachtens verleitet haben,
daß er durch Voranstellung «grundsätzlicher Vorfragen» (S. 7



Rezensionen 131

bis 81) vor der historischen Darstellung dessen, was Gut und
Böse in den einzelnen Religionen ist (S. 31—123; diese Ueber-
sicht nur mit einem kurzen Résumé «Vergleich und Unterscheidung»

von 7 Seiten abschließend), sich von vornherein ein
rigoroses a priori geschaffen hat, an dem mehr Berücksichtigung
zweier von ihm gerade nicht in den Kreis besonderer Betrachtung

miteinbezogener Religionen vielleicht noch eine gewisse
Korrektur anzubringen hätte: ich meine die römische und die
germanische Religion. In der Beurteilung dieser letzteren geht
er so weit, S. 124 zu sagen: «Die Ethik der Germanen, die es
natürlich gibt, hat keine Beziehung zur Religion und zu ihren
Göttern.» Aber ohne hier auf die Bedeutung des wichtigen
Begriffes des fulltrui in der germanischen Religion eingehen zu
wollen, lese ich in M.s eigener «Allgemeiner Religionsgeschichte»

(1949, S. 91) z. B. die Worte, daß «Treue, Güte und
Gerechtigkeit (germanische Hauptwerte) in der Gestalt Thors
vorzugsweise anzutreffen seien», und mit vollem Recht unterläßt

er es im selben Werk auch nicht, S. 80 die bekannte Hypo-
stasierung gewisser abstrakter ethischer Begriffe innerhalb
der römischen Religion namhaft zu machen. Um so ferner liegt
mir der Gedanke, mit dem Gesagten meiner Anerkennung des
verdienstvollen vorliegenden Buches Eintrag tun zu wollen,
und was seine Neuauflage noch auszeichnet, ist neben ihrer
Erweiterung durch Einbeziehung verschiedener Religionen
ihre Vertiefung durch völlige Neubearbeitung des Textes der
ersten Auflage.

Basel. Alfred Bertholet.

Kurt Galling in Verbindung mit Elmar Edel und Eugen L.
Rapp, Textbuch zur Geschichte Israels, Tübingen, J. C. B.
Mohr (P. Siebeck), 1950, IV u. 90 S., 4 Karten, DM. 8.40.

Dieses Textbuch, zu dem Edel die Bearbeitung der ägyptischen

und Rapp die der babylonisch-assyrischen Texte
beisteuerte, deckt sich ungefähr in der Hälfte seines Bestandes mit
den heute wohl kaum mehr aufzutreibenden «Altorientalischen
Texten zum AT» (AOT) von Hugo Greßmann (2. Aufl. 1926).
Es unterscheidet sich aber nicht bloß durch stärkere Beschränkung

auf die politische Geschichte mit größerer Berücksichtigung

der Quellen für die nachexilische Zeit (Josephus,

9*



132 Rezensionen

2. Makk. und Polybius). Es bietet auch eine ganze Reihe wichtiger,

dort noch nicht vorhandener Texte: einen Brief aus
Ugarit, vier Ostraka aus Samarien, sechs aus Lakisch, die
Chronik Gadd, die neubabylonischen Hoflisten mit dem Namen
des gefangenen Königs Jojachin, das Schmähgedicht auf Na-
boned, endlich hebräische, aramäische und griechische
Inschriften aus nt.licher Zeit. So ist das Buch auch für den
Besitzer der AOT unentbehrlich. Seine Reichhaltigkeit (58 Texte
aus den zwei Jahrtausenden) und die praktische Anordnung
(die hebräischen und griechischen Texte im Urtext, die andern
in zuverlässiger Uebersetzung, dazu viele sachliche Anmerkungen),

die beigegebenen Karten (Palästina und seine Umwelt
mit den modernen Namen) und der billige Preis machen es auch
vorzüglich geeignet für Studierende und zum Gebrauch in
Uebungen, wofür es bisher ja überhaupt kein solches Hilfsmittel

gab.

Einer künftigen Neuauflage mögen die folgenden Bemerkungen und
Berichtigungen dienen. Warum wird nur ausnahmsweise und nicht
durchgängig auf AOT verwiesen, wo jene Uehersetzungen doch soviel neuer und
besser sind als die regelmäßig erwähnten aus der «Keilinschriftlichen
Bibliothek»? Auch sonst dürfte oft etwas mehr Literatur angegeben sein, z. B.
zu Mesa D. Sidersky, La stèle de Mésa (1920), zu den samaritanischen
Ostraka D. Diringer, Iscrizioni Antico-Ebraiche (1934), zum Feldzug des
Sanherib D. D. Luckenbill, The Annals of Sennacherib (1924), J. Lewy,
0.L.Z. (Or. Lit.-Ztg.) 31, 1928, 150 ff. und W. Rudolph, Pal.-Jahrb. 25, 1929,
59 ff., zur Chronik Gadd J. Lewy, Mitt. d. Vorderas.-Ag. Ges. 29, 2,1925, 68 ff.
und Landsberger-Bauer, Ztschr. f. Ass. 37, 1927, 84 ff. Von Torczyners La-
kischtexten ist 1940 eine zweite (hebräische) Ausgabe erschienen, und
Albright hat seine Bemerkungen dazu im B.A.S.O.R. 81 (1941) fortgesetzt.
Von älteren Inschriften vermisse ich die des Zkr von Hamat und des Klmw
von Sendschirli, zu Sanherib Herodot II 141 und zur Makkabäerzeit 1. Makk.
1, 41—64.

Zum Sanheribtext: II 40 statt der griechischen Namensform Ekdippa, die
die aramäische Aussprache wiedergibt, besser die assyrische Akzibi, die ja
auch der hebräischen genau entspricht; II 52 statt Puduel besser Bodel, s.
J. Friedrich, Phönizisch-Punische Grammatik (1951) § 63 a, 80 a; II 56 ist
adi irbittiSu nicht wiedergegeben; II 72 greift die Uebersetzung «es war ein
Vergehen, daß er ihn gefangensetzte», wenig glücklich die ältere Lesung
esirSu auf, richtig Ungnad und Ebeling «wegen des Frevels, den sie begangen
hatten» (epusu) ; II 80 f.gehören die Anmerkungen e) und f) schon zum ersten
Vorkommen jener Namen in Z. 73 f.; die schwierige Stelle III 15 f. läßt sich
namentlich dank H.Waschow, 4000 Jahre Kampf um die Mauer (1938),
genauer fassen; ina sukbus arammë «durch Anlage (eig. Gangbarmachung)
von Bohlenbahnen», kal(oder lab)bannäte, mit nabalkattu «TJebersteigen»



Rezensionen 133

wechselnd, sind Leitern, piliu Minen oder Stollen und niksu Brecheisen;

III 31 sind dieUrbi Jedenfalls nicht «Heerbann», sondern ein nach I 37 neben

Aramäern und Chaldäern auch in babylonischen Städten vorkommendes
(arabisches?) Bevölkerungselement; III 33 «und Vernichtung trat ein» ist
unmöglich, schon wegen des vorangehenden -ma muß der Passus noch zum
Relativsatz gehören, gleichgültig ob man dann irSü batläti, «sie meuterten»
(Delitzsch) oder «wurden demobilisiert» (J. Lewy), liest oder mit Ungnad
und Ebeling «irSü tilläti» «als Hilfstruppen bekommen hatten». — Und zur
Chronik Gadd: teils mit Lewy und teils mit Landsberger-Bauer übersetze
man Z. 3 «sammelten sich die assyrischen Truppen in Q.», Z. 11 «erreichten

nicht und zogen sich zurück», Z. 20 f. statt «eingeschlossen waren»
«besetzt hielten», Z. 68 «die Garnison, die der König hineingelegt hatte»;
in Z. 49 ist der Name des Königs nur ergänzt. — Störende Druckfehler: S. III
Z. 19 lies Belubur (s. S. 35), S. 29f Procksch.

Karl Zimmermann, Jeremia, Zürich, Beer & Cie, 1949, 211 S.,

Fr. 11.80.

Jeremia ist derjenige unter den Propheten des AT, den wir
nach seinem äußeren und inneren Leben am besten kennen.
Drum ist es kein Zufall, daß man gerade an ihm das Problem
des Propheten zu entwickeln sucht, wie es Elias Auerbach,
Der Prophet (1920), H. W. Hertzberg, Prophet und Gott (1923),
John Skinner, Prophecy and Religion (21926), L. Koehler,
Gotteserfahrung und Gotteserlebnis (1934) getan haben. Aber
ebenso fühlen sich die Dichter von diesem Stoff angezogen:
Stefan Zweig mit seinem Jeremia-Drama (1917) und Franz
Werfel mit dem Roman «Höre, mein Volk» (1937), die freilich
beide nicht recht befriedigen. Wenn Zweig die Assyrer und
Chaldäer verwechselt, so denkt man daran, welch sorgfältige
geschichtliche Studien ein Schiller seinen Dichtungen vorangehen

ließ; und Zweig dichtet eine tragische Liebesgeschichte
dazu, wie wenn die Ueberlieferung selber nicht schon des
Tragischen genug böte. Werfel hat das Wesentliche am Propheten
besser gesehen, und seine Zeichnung ist nicht übel. Aber die
beim Roman unentbehrliche Detailschilderung läßt uns bitter
empfinden, wie ungenügend immer noch unsere Kenntnis des
hebräischen Alltags ist, und in den frei dazu erfundenen Partien,

einem ersten Aufenthalt in Aegypten, der ihn mit den
Osirismysterien in Verbindung bringt, und in der auch hier
nicht fehlenden Liebesgeschichte hat er kaum eine glückliche
Hand gehabt. So gut gemeint solche Versuche sind, so kehrt
man von ihnen doch gern zu den Quellen mit all ihrer Un-



134 Rezensionen

Sicherheit und Lückenhaftigkeit zurück. Und dann freut man
sich um so mehr über ein Buch wie das vorliegende, das sich
damit begnügt, in seiner ersten Hälfte einfach das Leben Jeremias

im Rahmen des Zeitgeschehens nachzuerzählen, so wie es
sich aus der wissenschaftlichen Arbeit am Buch und aus der
heutigen Kenntnis der Zeitgeschichte ergibt — wo Lücken
bleiben oder wo der Quellenbefund keine sichere Entscheidung
zuläßt, wird dies offen zugestanden —, um dann in der zweiten

Hälfte in einer Auswahl von Texten, alles Liedern, die
in schöner, leicht rhythmisierter Uebersetzung, aber ohne
Schwulst und Wortgeklingel auch den Dichter Jeremia zeigen,
den Propheten selber zu uns reden zu lassen. Der Verf. hat
sich in der Hauptsache an Duhms klassischem Kommentar
orientiert, aber auch andere Literatur benützt; die Willkür der
Duhmschen Textbehandlung ist durch Beiziehung der Zürcher-
bibel wesentlich gemildert. Man kann bedauern, daß er nicht
den neuesten Kommentar von W. Rudolph (1947) und andere
Spezialliteratur berücksichtigte, und mag auch sonst öfter
anderer Meinung sein, eine andere Textrekonstruktion
vorziehen oder in einer Echtheitsfrage anders urteilen: wir sind
ja in heidem im allgemeinen zurückhaltender geworden. Aber
gerade das Jeremiabuch ist nach der textlichen wie der literarischen

Seite so schwierig, daß keine Uebersetzung und keine
Gesamtdarstellung je alle ganz befriedigen könnte. Darum
besagen solche Ausstellungen hier im Grunde auch nicht so viel,
vermögen jedenfalls den Dank für das Gebotene nicht zu
schmälern. Der Zugang zu den Prophetenbüchern ist auch für
den gebildeten Laien so schwierig, und die guten Einführungen

sind so rar, daß man ein Buch wie dieses, aus gutem
Verständnis und warmem Empfinden heraus geschrieben, um so
lebhafter begrüßt und empfiehlt.

Jozef Coppens, A. van Hoonacker, De composüione litteraria
et de origine Mosaica Hexateuchi disquitio historico-critica
(Verhandelingen van de Koninklijke Vlaamse Académie voor
Wetenschappen, Letteren en schone Künsten van België, XI
11), Brüssel, Paleis der Academiën, 1949, 101 S. u. 2 Tafeln.

Albin van Hoonacker (1857—1933) war einer der großen
Vertreter der katholischen Bibelwissenschaft um 1900, be-



Rezensionen 135

kannt namentlich durch einen Kommentar zu den Kleinen
Propheten (1908) sowie dadurch, daß er, entgegen der traditionellen

Reihenfolge im chronistischen Geschichtswerk, Nehemia
vor Esra wirken ließ, was seitdem nun auch in der protestantischen

Forschung vielfach vertreten wird. Zum zentralen Pen-
tateuchproblem hat er, gleich anderen führenden katholischen
Alttestamentlern jener Zeit und offenbar auch aus demselben
Grund — weil die katholische Kirche seit 1905 gegen alles,
was irgendwie nach Modernismus aussah, so scharf vorging
—, nie im ganzen Stellung genommen, obwohl er sich
eingehend damit beschäftigt hatte, so daß man nie genau wußte,
wie er dazu stand. Nun hat Coppens, sein Nachfolger auf dem
Lehrstuhl in Löwen, diese Lücke aus van Hoonackers
wissenschaftlichem Nachlaß ausfüllen können: aus einem zwar nicht
ganz abgeschlossenen und auch nicht unversehrt erhaltenen
lateinischen Manuskript, das er in Ordnung brachte und, wo
nötig, aus anderen Stücken des Nachlasses ergänzte und
abrundete. Dem so redigierten Text gibt Coppens noch acht
Seiten Einleitung bei, Indices und die Photos von einer Seite
des Manuskripts und einer Seite der zur Ergänzung benützten
französischen Vorlesung.

A. van H. beginnt mit der Prüfung der Stellen, wo Mose
etwas schreibt oder zu schreiben geheißen wird, und stellt
fest, daß sie nicht auf den Pentateuch gehen. Ebensowenig
bezeugen andere Stellen des AT oder NT oder solche der Kirchenväter

wirklich mosaische Abfassung desselben, ja manche
schließen sie geradezu aus. Weiter stellt er die Zugehörigkeit
des Buches Josua zum Pentateuch fest, die ihn zum Hexa-
teuch macht, und ebenso die Existenz der bekannten vier
Quellenschriften und innerhalb derselben wieder allerhand
«subdocumenta:». Vereinigt wurden sie in verschiedenen Redaktionen,

die auch den Wortlaut oft veränderten. Mose selber war
an keiner beteiligt, doch sind mosaische Dokumente in allen
Quellenschriften ganz oder teilweise benützt. «Unde non tarn
de origine mosaica Hexateuchi neque eius documentorum
quam de investigandis partibus mosaicis in eis inclusis solli-
citus esse debet exegeta» (S. 85). Aber die einhellige Tradition
über Moses gesetzgeberische Tätigkeit und die Gewohnheit,
auch jüngere Gesetze ihm zuzuschreiben, setzen seine ge-



136 Rezensionen

schichtliche Rolle als Gesetzgeber und Gesetzschreiber
voraus, so daß er schließlich doch «auctor substantiae Hexateuchi
quoad rem et quoad scripturam vocari possetx

Das alles ist für uns ja nicht neu, und nach den heutigen
Fragestellungen wird man mancherlei vermissen, die gebotene
Lösung auch nicht für ausreichend betrachten. Aber die
Abhandlung ist um 1900 geschrieben, und es ist ein katholischer
Forscher, der diese Beobachtungen macht und seine Schlüsse
daraus zieht. So wird sie aufschlußreich für die Stellung bester
katholischer Forschung jener Zeit zur Pentateuehkritik: v. H.
schließt sich damit der «Vierquellentheorie> an mit einer
Entschiedenheit, wie es im katholischen Lager nicht oft der Fall,
weicht anderseits in der Reihenfolge der Quellenschriften —
P älter als D! — und im mosaischen Anteil an denselben ab.
Aber auch so geht sein Standpunkt über die von der päpstlichen
Bibelkommission 1906 der Pentateuehkritik gemachten
Zugeständnisse (s. J. Goettsberger, Einleitung in das AT 1928,
S. 115 f.) um einiges hinaus. Aber wichtiger ist zu sehen, wie
dieser Gelehrte, der in starker Bindung an die Tradition
aufgewachsen und geschult war, dem Zweifelsucht und Freude
an der Negation sicher völlig fern lagen und der auch wissen
mußte, was für ihn persönlich auf dem Spiel stand, in
unbestechlichem Wahrheitssinne sich dem Gewicht seiner
Beobachtungen und Schlüsse nicht entziehen konnte: das zeigt einmal

mehr die Berechtigung und Notwendigkeit dieser kritischen
Arbeit, über die auch heute wieder manche glauben sich
hinwegsetzen zu können. Darum Ehre seinem Andenken und
Dank an J. Coppens für seine entsagungsvolle Arbeit!

Basel. Walter Baumgartner.

David Lerch, Isaaks Opferung christlich gedeutet, eine
auslegungsgeschichtliche Untersuchung (Beiträge zur historischen

Theologie, hrsg. von Gerhard Ebeling, 12), Tübingen,
Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1950, XVII und 290 S.,
DM. 25.60.

Wer zu einem Bibelabschnitt die Stimmen der Väter hören
will, der muß oft genug sich einige Brocken in alten und neuen
Kommentaren und Monographien zusammensuchen. Ueberaus
spärlich sind die Arbeiten, die sich die Geschichte der Aus-



Rezensionen 137

legung zur Aufgabe setzen. Eine dieser seltenen Arbeiten
haben wir in dem vorliegenden Werke vor uns. Ihr erster Teil
diente dem Verf. als Habilitationsschrift an der Universität
Zürich. Gen. 22, dessen Auslegung im Laufe der Jahrhunderte

Verf. nachging, ist nicht ein Text, der selber Theologie
hervorbringt, wohl aber kommt an ihm vorhandene Theologie
zum Vorschein. Vorbereitet wird die christliche Auslegung des
Textes durch die jüdische Exegese, der Verf. sorgfältig nachgeht.

Bei den Rabbinen wird die Versuchung Abrahams zur
uneigentlichen Versuchung, die Probe zur reinen Demonstration.

Willkürlich werden Gedanken in den Text eingetragen,
weil sowohl Gott verherrlicht und die Ehre des Menschen
herausgestellt werden sollen. Daß der Lohngedanke dabei nicht
fehlt, ist klar. In unklarer Weise wird gelegentlich Isaaks
Fesselung mit der Verschuldung Israels verbunden. Bei Philos
allegorischer Deutung wird Abraham zum Typus des stoischen
religiösen Helden. Näher bei der Absicht des biblischen Textes
steht Josephus, der dann auch auf die christliche Exegese
stärker gewirkt hat als Philo. Allerdings redet Josephus im
Zusammenhang von Gen. 22 nicht vom Glauben. Damit hängt
zusammen, daß wohl kräftig von Gottes Tun die Rede ist, daß
aber ebenso kräftig Abrahams und Isaaks religiöse Leistung
hervorgehoben werden.

Die christlichen Quellen setzen mit einigen Fragmenten aus
dem Werke des Melito von Sardes ein: Typologie und Alle-
gorese beherrschen hier das Feld der Exegese. Gen. 22 wird
im Lichte der Passionsgeschichte und von Jes. 53 gelesen.
Schon hier kommt aber das Unbefriedigende der Typologie
kraß zum Vorschein: sie schwächt das geschichtlich Einmalige
ab, ja die Geschichte geht überhaupt verloren. Spätere Ausleger
wie Origenes und Chrysostomus haben die typologische
Methode noch verfeinert. Bei allen Mängeln hatte die Typologie
das Verdienst, das AT für die christliche Kirche gerettet zu
haben. — Die größte Leistung als Ausleger von Gen. 22 in der
alten Kirche vollbrachte Origenes. Er nimmt den Wortsinn
und die Geschichte ganz ernst, aber er allegorisiert auch und
sieht im geschichtlichen Ereignis die Darstellung einer
übergeschichtlichen Wahrheit. Er legt damit ein geschichtsauf-
lösendes Element in die Deutung hinein, gewinnt dafür aber



138 Rezensionen

eine starke Bewegung in seiner Exegese. Den Nachfahren des

Origenes fehlte die Kraft, diese Spannungen beisammenzuhalten.

Doch heißt es schließlich auch bei Origenes: Abraham hat
geglaubt, und er hat geopfert. In Abraham ringen, nach
Origenes, die natürliche Liebe und die Gottesliebe miteinander.
Weiter zeigt sich bei Origenes eine große Gefahr der Allego-
rese: sie lähmt die geistige Kraft der Ausleger und überantwortet

sie willenlos den Einfällen ihrer Phantasie. Origenes
gegenüber steht Augustin, für den die Versuchung Abrahams
eine Prüfung des Gehorsams ist, die er aus dem Glauben heraus

besteht. Augustin hebt das heilsgeschichtliche Moment
stärker hervor als Origenes. Auch versteht Augustin — wieder
anders als Origenes — Gen. 22 ausschließlich von Hebr. 11,
17 ff. her, wobei auch Jak. 1, 13 berücksichtigt ist.
Merkwürdigerweise hat sich die einheitliche Konzeption Augustins
nicht durchgesetzt, wohl aber die zwiespältige Deutung des

Origenes; denn Isaaks Opferung wurde aufgefaßt als
Paradigma für die Vollkommenheit, welche die schwereren Gebote
erfüllt. In der Folge entwickelte die altkirchliche Exegese drei
Typen der Auslegung: die Versuchung als Glaubensprüfung
und als Kampf zwischen Fleisch und Geist (Theodoret, Cyrill) ;

die Versuchung als Glaubensprobe (Ephräm, Gregor von Na-
zianz) ; die Versuchung als Kampf zwischen Fleisch und Geist
(«Lob Abrahams», Zeno von Verona). Mit Ausnahme des

Prokop bezeichnen alle Ausleger das Handeln Gottes als
unechte Versuchung. Abgesehen von der Beziehung auf Jesus
Christus haben die alten Väter nichts beigetragen zur Deutung

von Gen. 22, was nicht schon bei den Juden vorhanden
gewesen wäre.

Die mittelalterliche Auslegung beschränkt sich darauf, das
überkommene Auslegungsgut zu bewahren und weiterzugeben.
Eine Ausnahme macht hier nur Rupert von Deutz, der eine
selbständige und originale allegorische Auslegung bietet, die
infolge ihrer heilsgeschichtlichen Schau weit über ihre
Vorgänger und Nachfolger hinausragt. Immerhin hat die
mittelalterliche Exegese die Erkenntnis vorbereitet — wenn nicht
sogar selbst hervorgebracht —, daß der in Gen. 22 handelnde
Gott derselbe ist, wie «der seines eigenen Sohnes nicht hat
verschont». Die späteren Ausleger des Mittelalters vermochten



Rezensionen 139

durch die Kruste des vierfachen Schriftsinnes zum Texte selbst
vorzustoßen und machten das Feld bereit für Ausleger, die
dem Abraham kongenial waren.

Ein grundlegend neues Verhältnis zur Auslegungsarbeit
müßte sich darin kundtun, daß das geschichtliche Verständnis
mit lebensvoller Anwendung organisch verbunden wird.
Gemessen daran ist z. B. Zwingiis Auslegung nichts Neues,
sondern eine Revision älterer Auffassungen. Dagegen kommt bei
Luther und Calvin der Gesichtspunkt entscheidend zur
Geltung, es habe sich bei Abrahams Versuchung um eine
Glaubensprüfung gehandelt. Dabei arbeiten die Reformatoren noch
durchaus mit dem alten Begriffsmaterial, sind aber fähig,
damit neue Erkenntnisse auszudrücken und die Begriffe selbst
neu zu füllen. So bedeutet auch hier die Reformation ein
Neuwerden des Alten. Radikal verschwindet die seit den Rabbinen
und Origenes grassierende Bewunderung der menschlichen
Leistung Abrahams. Nur Luther und Calvin treten auf die
Frage ein, wie Gott die Zusage seiner Huld, durch die er den
Glauben begründet hat, durch sein eigenes Fordern und Handeln

wieder in Frage stelle. Nach Luther liegt das Problem
nicht im Inhalt der göttlichen Forderung, sondern darin, was
die Forderung für die Gottesbeziehung bedeutet. Von hier aus
wird dann die Frage des Menschenopfers eine nebensächliche,
die nur noch als Frage von seiten des Unglaubens gestellt
werden kann. Abrahams Glaube wird in seiner Gewißheit
verankert; Verheißungsglaube und wortbezogener Gehorsam sind
bei Abraham geeinigt. Eine Frage wie die des spätmittelalterlichen

Pseudo-Thomas, ob Gott das Opfer eines Unschuldigen
fordern dürfe kann hier gar nicht mehr aufkommen. Im
Blick darauf ist es dann verständlich — wenn auch in
Anbetracht des Gewichtes der Tradition überraschend —, daß Typologie

und Allegorese von den Reformatoren stillschweigend
preisgegeben werden. Die Beziehung zur Christusoffenbarung
wird dadurch hergestellt, daß der versuchte Abraham als
Christ dargestellt wird.

Die Auslegungen der Humanisten zeichnen sich nicht durch
Originalität aus: man achtete mehr auf das Sprachlich-Historische

und zog vermehrt außerchristliche Auslegungen bei. Die
Orthodoxie fiel oft wieder zurück in das vorreformatori-



140 Rezensionen

sehe Fahrwasser. Doch zeichnete sich schon im ausgehenden
16. Jahrh. die Gefahr ab, daß die Auslegung auseinanderbricht
in eine unhistorisch-theologische und in eine untheologisch-
historische Richtung. Das wird zeichenhaft deutlich bei Soz-

zini, bei dem diese beiden Dinge noch miteinander verbunden
sind.

Auf einen Schlag ist dann die Aufklärung da, welche das
AT als ein literarisches Dokument behandelt, das literarkriti-
scher und realkritischer Untersuchung zugänglich ist. Ebenso
plötzlich sind neue Fragestellungen da: ist Gen. 22 Geschichte
oder Mythos oder Sage? Der alte Dogmatismus ist gebrochen,
dafür kommt ein neuer: «Die wissenschaftliche Konzeption,
die man von der Entfaltung der religiösen und theologischen
Erkenntnis gewonnen hat, legt sich leicht wie ein Schleier über
die einzelnen Dokumente .» (S. 255). Vor allem ist auffällig,
wie die Bestreitung der Geschichtlichkeit von Gen. 22 mit
einem Schlage plötzlich dasteht, und zwar in dem Augenblick,
als der Offenharungscharakter des AT preisgegeben wurde.
Dazu hat aber nicht eine grundsätzliche und ernsthafte
Besinnung geführt — die Ungeschichtlichkeit ist nicht
«wissenschaftlich nachgewiesen», sondern bloß behauptet worden. Nun
gelten allerdings oft die Behauptungen der Kritiker vielen
neben und nach ihnen als Nachweise! Im Grunde genommen
steht auch hinter diesen neuen und kühnen Antworten die
gleiche Frage, die schon die Scholastiker im geheimen geplagt
hatte: darf Gott so etwas tun, d. h. die Opferung Isaaks
fordern?! Der Scholastiker bejaht diese Frage, der Moderne
dekretiert, Gott habe es ja gar nicht getan. Vor allem Gunkel
kam dann dazu, zu erklären, in Gen. 22 sei nicht Geschichte,
sondern Sage berichtet. Dabei bleibt die Frage offen, was denn
die alten Erzähler mit dieser Sage verkündigen wollten —
und eben diese Frage muß die heutige Forschung zu
beantworten suchen. Weiter: wenn Gen. 22 z. B. dartun wollte, daß
Gott keine Menschenopfer begehre, kommt dann diese
Botschaft aus der prophetischen Predigt in Israel, oder bereitet
das Kapitel diese Predigt vor? Allerdings darf über dieser
Frage nicht übersehen werden — was in der Exegese oft der
Fall war —, daß in Gen. 22 das Motiv der Glaubensprüfung
ganz unzweifelhaft ein Hauptmotiv ist.



Rezensionen 141

Im Schlußabschnitt des letzten Kapitels faßt Verf. dann die
einzelnen Fragen zusammen, die durch die kritische, historische

und religionsgeschichtliche Forschung gestellt worden
sind, und macht sie fruchtbar für weitere Ueberlegungen und
Forschungen am Text. Ein Blick auf die offenbarungsgeschichtliche

Auslegung schließt dann ab.
Es ist in dieser Rezension nicht möglich gewesen, den

ganzen Reichtum und Gedankengehalt der Arbeit von Lerch
vorzuführen. Eine immense Stoffülle, deren Bewältigung allein
eine Unsumme von Fleiß und Ausdauer erfordert hat, ist nicht
nur kompiliert, sondern durchgearbeitet und kraftvoll
systematisch geordnet und durchdacht worden. Das Buch ist nicht
nur zu einem Nachschlagewerk für die Geschichte der
Auslegung von Gen. 22 geworden, sondern weithin zu einer
grundsätzlichen Besinnung über die Methoden der Exegese in alter
und neuer Zeit. Es zeigt sich auch —- und das wird nicht nur
für Gen. 22 gelten —-, daß wir noch lange nicht am Ende der
exegetischen Arbeit stehen; es besteht kein Grund, festzustellen,

wir hätten es mit den seit dem 18. Jahrh. üblichen Methoden
herrlich weit gebracht. Wenn aber die Arbeit weitergeht, dann
werden wir uns vor Illusionen hüten müssen: es ist etwas vom
Eindrücklichsten, an Hand der Arbeit Lerchs festzustellen,
wie wenig wirklich neue und originale Gedanken im Laufe der
Zeit aufgetaucht sind. Weitaus das meiste ist Umwandlung von
schon Dagewesenem. Ob vielleicht dieser Ueberblick über die
gesamte Forschung die kommenden Ausleger vor Wiederholungen

bewahren kann und ihnen eine Hilfe ist, in wirkliches Neuland

vorzustoßen? Wenn das geschehen könnte, ohne daß dabei
wirkliche Erkenntnisse der Vergangenheit verlorengingen,
dann wäre das wohl der schönste Lohn, den sich Lerch für
seine musterhafte Arbeit wünschen dürfte.

Bern. Hans Bietenhard.

Walbert Bühlmann [O.F.M.Cap.], Die christliche Terminologie

als missionsmethodisches Problem, dargestellt am Swahili

und andern Bantusprachen (Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft), Schöneck-Beckenried, 418 S., Fr. 21.—.

Als Nr. 1 der Supplementa der NZMW erscheint diese
Doktordissertation von Pater Walbert Bühlmann, der inzwischen



Rezensionen

erstmals aufs Missionsfeld nach Ostafrika ausgereist ist. Das
mehr als 400 Seiten starke Buch verdient auch protestantischer*
seits und besonders in der Mission gründliche Beachtung. Für
den evangelischen Missionar verbindet sich mit der aufrichtigen

Hochachtung beim Lesen dieses Werkes so etwas wie
Bedauern, daß die katholische Mission uns zuvorgekommen ist in
dieser gründlichen, systematischen Behandlung dieses für die
evangelische Mission zentral wichtigen Problems. Gibt doch
der Verf. offen zu, daß sich in der protestantischen Missionsliteratur

mehr Material über dieses Thema der Bibelübersetzung

auf dem Missionsfeld finde als in der katholischen. Mit
ungeheurem Fleiß hat der Verfasser das Material in einer
erstaunlichen Fülle aus katholischen und protestantischen Quellen

zusammengetragen, wobei ihm in der protestantischen
Literatur kaum ein Artikel der NAMZ oder des EMM, ja nicht
einmal ein kleiner unscheinbarer Traktat entgangen ist. Der
Quellennachweis umfaßt allein 15 Seiten in Kleindruck. Auf
Grund dieses umfassenden Materials über Bibelübersetzungen
auf dem Gebiet der Bantusprachen ist der Verf. in einer
einzigartigen Weise in den Stand gesetzt, sachkundig zu den hier
vorliegenden Problemen zu sprechen.

In einem ersten Teil, der etwa ein Viertel des Buches
ausmacht, behandelt der Verf. unter der Ueberschrift «Richtlinien:»

einige grundlegende allgemeine Fragen, mit denen jeder
Bibelübersetzer sich auseinandersetzen muß. Vor allem ist es
die Frage: Fremdwort oder Erbwort. Für die Uebersetzung
derjenigen Begriffe, für die in der Eingeborenensprache noch
kein Wort vorhanden ist, bestehen drei Möglichkeiten: 1. Die
Bildung eines neuen Wortes in der Stammessprache aus
vorhandenen Wortstämmen. 2. Der Gebrauch eines Lehnwortes
aus der afrikanischen Verkehrssprache (Swahili als weitest
verbreitete lingua franca oder Arabisch). Im Swahili sind
wohl fast alle benötigten Abstracta und auch theologischen
Begriffe vorhanden als arabische Lehnwörter, die aber
natürlich inhaltlich vom Islam her geprägt sind, wiewohl sie
sprachlich mit dem Hebräischen vielfach identisch sind. 3. Ein
Fremdwort aus einer europäischen Sprache (Kolonialsprache,

Lateinisch oder Griechisch). Für jeden Bibelübersetzer
liegt hier ein schweres Dilemma vor. In dem Bestrehen, dem



Rezensionen 143

Afrikaner das Bibelwort in seiner Muttersprache
nahezubringen, gleitet er von der sprachlichen Akkommodation
unversehens in die religiöse hinein. Andererseits macht ihn die
Verantwortung für die Reinhaltung der Botschaft eher geneigt
zur Verwendung von europäischen Fremdwörtern, wodurch
die christliche Botschaft wiederum leicht zu einem fremdländischen

Gedankengut wird. Der Verf. nimmt in dieser Frage
eine sehr nüchterne Stellung ein. Bei aller Wertschätzung des

Erbwortes distanziert er sich von einer allzu radikalen Aus-
merzung jeglichen sprachlichen Fremdgutes. (Zur Bestätigung
dieser Haltung kann evangelischerseits auf folgendes Beispiel
hingewiesen werden: Wenn Dr. Röhl, der Uebersetzer der
neueren Swahilibibel, bekennt, keinen befriedigenden Ausdruck
für «Rechtfertigung» gefunden zu haben, so liegt der Grund
hauptsächlich darin, daß er durch seine grundsätzliche
Vermeidung jedes arabischen Ausdrucks sich die Möglichkeit
verbaut hat, hiefür einen juristischen Ausdruck zu gebrauchen.
Denn die juristischen Fachausdrücke sind im Swahili
arabisch.)

In einem zweiten, etwa 300 Seiten umfassenden Teil des
Buches folgt dann der «Tatbestand». Hier werden die einzelnen
Begriffe in den verschiedenen UeberSetzungen untersucht in
einem dreifachen Verfahren: Zunächst wird historisch und
aktenmäßig festgestellt, was für Ausdrücke bei der UeberSetzung
gebraucht werden. Dann werden diese Wörter linguistisch-ethnologisch

untersucht, um die darin enthaltene Substanz
festzustellen. Endlich wird an Hand der missionsmethodischen
Ergebnisse geprüft, ob der betreffende Ausdruck sich bewährt
hat.

Zum besseren Verständnis der hier auftauchenden
linguistischen Fragen gibt der Verfasser eine anschauliche Darstellung

von zwei für die Uebersetzung sehr wichtigen
charakteristischen Merkmalen der Bantusprachen: Die Klasseneinteilung

der Hauptwörter durch Präfixe und die Modifikation der
Zeitwörter durch Suffixe. Diese beiden Eigenarten der
Bantusprachen geben diesen Sprachen im Unterschied von den
Sudansprachen eine oft erstaunliche Ausdrucksfähigkeit.

Die in diesem praktischen Teil behandelten Begriffe sind
gruppiert nach der Ordnung des Katechismus: 1. Gott (der



144 Rezensionen

eine, der dreieinige, Eigenschaften) ; 2. Schöpfung und Sündenfall;

3. Christus und seine Kirche; 4. Das christliche Leben
(Pflichten, Gnadenmittel, Sakramente); 5. Die letzten Dinge.
Für unser Empfinden kommt bei dieser Anordnung die in sich
geschlossene und für die Bibelübersetzung wichtige Begriffsgruppe

«Sühne, Versöhnung, Erlösung, Rettung, Heil» zu
kurz. Dieser Hauptteil des Buches bringt nun eine ungeheure
Fülle höchst interessanter Beispiele für das ernste Ringen
katholischer und evangelischer Bibelübersetzer, das Wort Gottes

den Eingeborenen in ihrer Sprache nahezubringen. Man
erlebt hier nach zwei Seiten hin Ueberraschungen: Vor allem
wird der Leser tief beeindruckt von der Schwierigkeit der
zu behandelnden Probleme, für deren Bearbeitung eine
weitausgreifende Forschungsarbeit auf linguistischem, ethnologischem,

religionsgeschichtlichem, theologischem und
missionsmethodologischem Gebiet nötig ist. So weist der Verf. auf
Grund einer tiefschürfenden Untersuchung (sprachlich,
ethnologisch und religionsgeschichtlich) nach, daß der in katholischen

und protestantischen Uebersetzungen gebrauchte und
heute ganz allgemein übliche Gottesname Mungu keine sehr
glückliche Wahl ist, da der Ursprung dieses Wortes die
Vorstellung vom Ahnherr ist und nicht der Hochgott, der in den

Vorstellungen dieser Völker eine Rolle spielt, aber unter einem
andern, in der Anfangszeit der Mission noch nicht bekannten
Namen. Zum andern ist man überrascht von der wundervollen
Fähigkeit dieser sogenannten primitiven Sprachen, geistige
Begriffe, die der Sprache fehlen, treffend wiederzugeben.

Daß der Verf. gelegentlich seine katholische Auffassung
in deutlichen Gegensatz zur protestantischen stellt, darf
uns nicht überraschen. Hier liegen tatsächlich stellenweise
tiefgehende Verschiedenheiten der Auffassung vor. Es muß
aber unumwunden zugegeben werden, daß der Verf. das ganze
Material aus katholischen und evangelischen Quellen einer
sachlichen objektiven Prüfung unterzieht und sich gelegentlich

auch nicht scheut, über eine aus protestantischer Quelle
stammende Lösung oder einen «Fund» auf diesem Gebiet seine
rückhaltlose Freude auszusprechen.

Was man auch bei weitgehender dankbarer Zustimmung
zu der grundsätzlichen Linie des Buches vermissen mag, ist



Rezensionen 145

eine allerdings auch bei protestantischen Bibelübersetzern
anzutreffende Selbstverständlichkeit über den Sinn und Gehalt
des zu übersetzenden Begriffs. Der katholische Uebersetzer
kann dabei wohl von einer festen dogmatischen Basis
ausgehen, über die es keine Diskussion gibt. Für den protestantischen

Bibelübersetzer sollte aber der Uebersetzung in die
fremde Sprache vorausgehen eine gründliche sprachliche und
theologische Untersuchung des Begriffs in seiner meist nicht
einheitlichen Bedeutung im Sprachgebrauch der Bibel (z. B.
«glauben> bei Abraham, bei den Propheten, in den Synoptikern,

bei Johannes, Paulus), woraus sich die verschiedenen in
dem einen Begriff enthaltenen Momente ergeben, die für die
Uebersetzung zu beachten sind. Wichtig ist für uns dann auch
die Septuaginta als erste Uebersetzung des Bibelwortes in eine
heidnische Sprache. Hier finden sich wertvolle Fingerzeige
z. B. für die Verwendung heidnischer kultischer Ausdrücke
für biblische Begriffe.

Zusammenfassend ist zu sagen, daß das Buch so viel
äußerst wertvolles Material über das Problem der Bibelübersetzung

enthält, daß es jedem Missionar, der mit solchen
Arbeiten sich zu befassen hat, aufs dringendste zum Studium
empfohlen werden kann. Sehr zu wünschen wäre aber auch,
daß einmal von evangelischer Seite solch eine Arbeit aus einer
ebenso umfassenden Kenntnis der Probleme und der Literatur
heraus in Angriff genommen werden möchte.

Basel. Hans Huppenbauer.

Liturgie für die Evangelisch-reformierte Landeskirche des

Kantons Aargau, Erster Band: Predigtgottesdienst,
Abendgottesdienst und Bibelstunde, Kinderlehre, 261 Seiten, Zweiter

Band: Sakramente, Kirchliche Handlungen, 222 Seiten,
Aarau, Verlag H. R. Sauerländer & Co., 1950, in Halbleder:
Fr. 30.—, in Leder gebunden: Fr. 52.—.

Mit ganz großer Freude liest man sich hinein in die neue
Aargauer Liturgie. Es scheint doch noch etwas Rechtes
geschehen zu wollen in unseren etwas merkwürdigen reformierten

Kirchen der deutschsprachigen Schweiz! Wer hätte das

geahnt vor einem guten Vierteljahrhundert, als in der Kirche
10



146 Rezensionen

St-Jean in Lausanne, von Bersier und der Eglise de la Eue de
l'Etoile her beeinflußt, Pfarrer Amiguet beargwöhnt und
bespöttelt den Versuch wagte, auf das ökumenische liturgische
Gut zurückzugreifen, und als er es unternahm, seinen oft recht
ablehnenden und mit Vorurteilen aller Art beladenen Studenten

zu sagen, was es mit einer rechten Liturgie auf sich habe.
Dann kam der zweite Weltkrieg und mit ihm ein ungeahnter
Umbruch, und für manche das große Erleben, auf dem Boden
der Oekumene in andersgearteten Gottesdiensten den christlichen

Bruder zu finden und in fremdartiger Liturgie mit ihm
zusammen Gott zu loben und zu preisen. Und nun beginnt
dieses ganze Geschehen unter uns sichtbare Gestalt anzunehmen:

im Jahre 1941 war es die neue Waadtländer Liturgie,
1945 die ausgezeichnete Genfer Liturgie, die es wagten, neue
Wege zu gehen, und mit Wehmut sah man sich in die Rolle
des Zuschauers gedrängt, dessen Blicke immer wieder hinübergingen

zu dem Neuwerden «au delà de la Sarine».
Es mutet fast wie eine Tat göttlicher Providenz an, daß

gerade in diesen entscheidenden Jahren der Vorrat an Kirchenbüchern

in mehreren Kirchen der deutschen Schweiz zur Neige
ging und die Frage nach einer neuen Liturgie sich mit
unübersehbarer Notwendigkeit zu stellen begann. Doch war
niemand für eine Neugestaltung auf liturgischem Gebiete wirklich

vorbereitet, zum mindesten nicht so gründlich wie die
Genfer Brüder. Das hat sich übel gerächt, z. B. an der einstigen
Basler Liturgiekommission, die bezeichnenderweise an einem
Begräbnisformular ihr unrühmliches Ende gefunden hat. Heute
feiert sie selige Urständ; möge ihr ein besseres Los beschieden
sein.

Besser ist der Baselbieter Kirche der lange erwogene und
mit echt Landschäftler Vorsicht und Umsicht doch endlich
gewagte Wurf gelungen — ein erster Versuch, der nicht ohne
Echo blieb, und über den hinaus die Aargauer Kirche einen
kräftigen Schritt getan hat.

Der erste Band des Aargauer Kirchenbuches bietet zunächst
vier ausgeführte Gottesdienstordnungen, von denen die erste
und die letzte den einer calvinischen Tradition eigenen Stücken
Raum gewährt, die beiden mittleren in einfacherer Form doch



Rezensionen 147

wenigstens der Schriftlektion den ihr zukommenden Platz
sichern. In solcher Weise wird Klarheit geschaffen über die
Intentionen des neuen Kirchenbuches und zugleich eine
gewisse Freiheit gewährt, ohne welche man in der Aargauer
Kirche nicht wohl zu leben vermöchte. Eine gute Auswahl
wichtiger liturgischer Stücke steht dem Pfarrer zur Verfügung
und bannt die Gefahr der Starrheit und der Eintönigkeit.

Die saubere Herausstellung der einzelnen liturgischen
Stücke, die den älteren Liturgien unseres Landes fremd ist,
hat den Vorteil, daß nun auch aufgeräumt werden kann mit
jenen überlangen Gebeten, in denen hei näherem Zusehen eben
doch jene Stücke in verstümmelter und sinnloser Form
zusammengepreßt vorhanden waren. An ihre Stelle tritt eine gute
Auslese von Gebeten, die keineswegs nur aus dem engeren
Gebiete der reformierten Kirchen stammen. Auslesen sind ja
immer ein fraglich Ding, vielleicht hätten andere ihre Wahl
anders getroffen. Auf jeden Fall wollen wir dankbar sein, daß
hier eine gründliche Befreiung von jenen imposanten, nach den
Gesetzen barocker Architektur aufgebauten und dem Menschen
von heute so unerträglichen Gebilden gewagt wurde.

Vielleicht täte man in Zukunft gut, sich mit der Frage nach
Gestalt lind Inhalt einer reformierten Kollekte eingehender
zu befassen. Es wäre nicht von Schaden, wenn der konzise
Aufbau, den wir der römischen Liturgik verdanken, zu Ehren
käme — manches gute Beispiel davon findet sich ja auch in
der Aargauer Ordnung. Auch auf den Inhalt dieses Detempore-
Gebetes wäre sorgfältiger zu achten, hat doch eine von der
normalen Perikopenordnung losgelöste Praxis hier mit besonderen

Nöten zu ringen. Wir könnten uns denken, daß das eine
oder andere Anfangsgebet für die sonntägliche Kinderlehre
mit Nutzen auch im Gottesdienst der Erwachsenen Verwendung

finden könnte.
Daß auch der Kinderlehre eine sehr einfache liturgische

Form gegeben ist, dürfte bestimmt ein Fortschritt sein gegenüber

der allgemeinen Formlosigkeit, die bisher auf diesem
Gebiete geherrscht hat. Erfreulich auch, daß eine Reihe von
Gebeten vorgesehen sind für Abendgottesdienst und Bibelstunde.
Hier allerdings müßte weiter gearbeitet werden: Wennschon
im Gottesdienst einem ordnungsgemäßen Antworten der Ge-

10*



148 Rezensionen

meinde auf erfolgte Verkündigung Raum gewährt wird, so
sollte dies in viel größerem Maße auch in einem Morgen- oder
Abendgottesdienst der Fall sein. Wie wäre es, wenn die res-
ponsorialen Stücke auf Seite 101 sq. als bescheidener Anfang
dafür eingesetzt würden? An einer wirklichen Ordnung des

Lesens, Hörens, Betens und Singens der Gemeinde an Wochentagen

mangelt es unseren Kirchen, die sich darin am
allerwenigsten auf einen Zwingli berufen dürften. Es wäre in dieser

Hinsicht gewiß nützlich für unsere Kirchen, sich z. B. mit
dem 1949 bei Delachaux & Niestlé erschienenen «Office Divin de

chaque .jour» und dem, was Paquier, Bardet, Schütz und Thu-
rian dazu zu sagen haben, zu befassen. Hoffentlich kommt es
eines Tages dazu, daß in aller Selbstverständlichkeit unsere
Liturgien einen derartigen dritten Teil aufweisen. Doch wollen
wir froh und dankbar sein, daß es gelungen ist, den sonntäglichen

Gottesdienst für Erwachsene und für Kinder
aufzulockern und dem Lautwerden einer Antwort der Gemeinde
neue Möglichkeiten zu schaffen.

Dies gerade gilt durchaus auch für den zweiten, für Sakramente

und kirchliche Handlungen bestimmten Band. Am meisten

macht sich das Neue bemerkbar im Ringen um eine rechte
Form der Abendmahlsspendung. Elf Formulare lassen
Auswahl zu, wenn auch zu hoffen ist, daß in den einzelnen
Gemeinden sich jeweils nur eines derselben zu ständigem
Gebrauch durchsetzen werde. Ständiger Wechsel verwirrt und
lenkt vom Geschehen ab. Schön ist der Versuch, Zwingiis
«Action oder Brauch des Nachtmahls» wieder aufleben zu
lassen, aber gerade in dieser Ordnung müßte sehr auf die res-
ponsoriale Form geachtet werden, die bei Zwingli in sorgfältig

abgewogener Weise zu ihrem Rechte kommt. Mit noch
größerer Freude hört man die «Grande Tradition» anklingen
im fünften Formular, mit der Anamnese auch der Auferstehung

und der Himmelfahrt, und einer Geistepiklese mit
darauffolgendem Unservater als Abendmahlsgebet.

Die Taufformulare verraten das Bestrehen, so zu reden, wie
es unseren heutigen Gemeinden verständlich ist. Daran muß
allerdings weitergearbeitet werden, denn eine einleuchtende
Form ist noch nicht gefunden. Konfirmandenprüfung und
Konfirmationsliturgien bringen wohl eindringlicher zum Aus-



Rezensionen 149

druck, um was es bei einer reformierten Konfirmation geht,
doch wäre auch hier zu fragen, ob nicht an Butzers Sakrament
des «Handauflegens» etwas ist, das auch uns Reformierten zu
denken geben sollte. Die Frage dürfte auf dem Boden der Oeku-
mene in absehbarer Zeit akut werden.

Eine besondere Crux bilden die Trauformulare, die auf die
bereits geschehene und zu Recht bestehende zivile Trauung
Rücksicht zu nehmen haben. Es scheint in dieser Hinsicht
noch an Klarheit zu mangeln, denn die aus dem Gebiete des

römischen Rechtes stammende Consensleistung ist in all den

vorliegenden Formularen noch vorhanden. Wäre es nicht besser,

ehrlich zu sein und aus der «kirchlichen Trauung» ganz
einfach einen Gottesdienst für Neuvermählte zu machen? Es
sei an das entsprechende Formular des «Book of Common
Order» der schottischen Kirche erinnert. Nur steht dann zu
befürchten, daß die Traugesellschaft um ein ihr liebes Schauspiel

kommt.
Auch dort, wo sich das neue Kirchenbuch mit Ordination

und Installation zu befassen hat, werden Dinge laut, die bis
heute selten in unseren Kirchen gesagt wurden. Es wird
geredet von Amt und Aemtern, ja es klingt gar eine Successio
apostolica des Predigtamtes an. Zu begrüßen ist es, daß
Formulare zur Amtseinsetzung von Kirchenpflegern, Diakonen
und Gemeindeschwestern angeboten werden; sie füllen eine
empfindliche Lücke aus.

Von den Begräbnisliturgien, die neben der gewohnten
Kasuistik eine Reihe guter Gebete aufweisen und kräftige
Trostworte, sei als besonders wohltuend hervorgehoben, daß in
ihnen endlich mit der «unsterblichen Seele» aufgeräumt wurde.
Gut reformiert ist, daß im Glauben an die Gnade Gottes auch
die Fürbitten für die Gestorbenen gründlich dahingefallen
sind — oder sollten sie nicht doch auch ihr Recht unter uns
haben?

Dem aargauischen Kirchenrat sind wir zu herzlichem Dank
verpflichtet für das schöne Kirchenbuch. Es ist zu hoffen, daß
es sich auch in den Kirchen anderer Kantone ein Heimatrecht
erwirbt. Vor allem aber berechtigt sein Erscheinen zu der
Erwartung, daß mit neuem Eifer weitergearbeitet werde an den



150 Miszellen

liturgischen Fragen, die offen geblieben sind, bis auch sie zu
einer der Eigenart unserer Kirchen entsprechenden Lösung
gelangen.

Neuallschwil/Baselland. Julius Schweizer.

Miszellen.

Zu Haggai 1, 9.
Diese Stelle lautet in der Zürcher Uebersetzung: «Ihr zähltet auf viel,

und es ward zu wenigem, und wenn ihr das heimbrachtet, so blies ich es an.»
Was soll das heißen? Was hat dieses Anblasen der eingeheimsten
Feldfrüchte durch Gott zu bedeuten? Das ist dem Texte, wenn man ihn so deutet,
nicht zu entnehmen. Die Lutherbibel hilft sieh daher mit der freien, sprachlich

aber nicht zu rechtfertigenden und sachlich schwer vorstellbaren
Uebersetzung: «Und ob ihr's schon heimbringt, so zerstäube ich's doch.» Und in
der «Heiligen Schrift des AT» (19103 ed. E. Kautzsch, ebenso 19234 ed. A.

Bertholet) setzt K. Marti zur Stelle die Anmerkung : «d. h. verursachte durch
den Zauber des Anblasens noch ein geheimnisvolles Schwinden der wenigen
eingeheimsten Vorräte. Es war kein Segen darin.» Das ist eine sachlich
sinnvolle Vermutung, zu der aber das hier mit ,anblasen' übersetzte
hebräische Wort (nafach) nicht die geringste Berechtigung gibt. Welches ist
der Sinn dieser dunklen Stelle?

Die Schwierigkeiten lösen sich leicht und der Text wird einfach und
klar verständlich, wenn wir an unserer Stelle zwei Wörter anders deuten.
Der oben mit «ihr brachtet heim» wiedergegebene Ausdruck lautet im
hebräischen Text: wahabe'thäm habbajit. ,Habbajit' kann heißen ,nach Hause,
heim', aber es muß nicht. Das Wort kann auch einfach bedeuten ,zum Hause',
wobei ein bestimmtes, schon genanntes oder allgemein bekanntes gemeint
sein muß. Beachtet man nun, daß von den 11 Stellen, an denen das Wort
bajit bei Haggai vorkommt, 8 dasselbe sicher auf den Tempel beziehen und
daß im unserer Stelle unmittelbar vorhergehenden Vers 8 der bloße
Ausdruck .habbajit' sicher den Tempel meint, so liegt es nahe, auch in Vers 9 a

an den Tempel zu denken. Dazu paßt vortrefflich, daß das Hif'îl hëbî' auch
an andern Stellen im Sinne von .Opfer darbringen' vorkommt (so Mal. 1,13
und Num. 15,25). Das Verb nafach kommt im AT 12mal vor und hat neben
den konkreten Bedeutungen .blasen, anhauchen, (die Seele) aushauchen,
(Feuer) anfachen, seufzen' auch den Sinn von .verachten' (vgl. unsern
Ausdruck ,auf etwas pfeifen'), so Mal. 1,13. Diese Bedeutung gibt auch an
unserer Stelle einen guten Sinn. Ich übersetze also : «Ihr hofftet auf viel, doch
siehe (es gab nur) wenig, und brachtet ihr (davon) zum Tempel, so pfiff ich
darauf.» D. h. Ich gebe euch Mißernte und verschmähe die Opfer, die ihr mir
davon darbringt — weil ihr mein Haus noch nicht wieder aufgebaut habt.
Das ist wohl der Sinn der Stelle.

Nun gilt es nur noch einen allfälligen Einwand gegen diese
Uebersetzung zu widerlegen. Es könnte gesagt werden: der Tempel liegt ja in


	Rezensionen

