
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Artikel: Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

Autor: Burckhardt, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


114 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

wann immer Tyrannei droht. .Wie der Kriege, Rebellion und
Despotie erzeugende Dämon zu zähmen sei zum Wohle
Englands und des Abendlandes: das war eine seiner Lebensfragen.
Auch als er die Utopia schrieb, beschäftigte er sich mit ihr.
Ueber den ganz speziellen Charakter der Lösungen, die er im
zweiten Teil dieses Werkes von Hythloday anpreisen ließ,
haben wir uns ausgesprochen. Die forcierte Interpretation ein
paar weniger jener Lösungen kann nicht ins Gewicht fallen
gegenüber dem Sinn, den das ganze Buch im Zusammenhang
des ganzen Lebens und der übrigen Schriften Mores erhält.
Und jene Interpretation darf den Mann, der selbst der Macht
in ihrer brutalsten Gestalt begegnete und sie besiegte, nicht
zum Symbol einer Denkart machen, welche dem Machttrieb,
ohne es recht zu wissen und zu wollen, unter moralistischen
Phrasen dient.

St. Gallen. Rudolf Stamm.

Aus der Korrespondenz
von Alois Emanuel Biedermann.

Die hier zum erstenmal publizierten Briefe sind Stücke aus
der — freilich nicht vollständig erhaltenen — Korrespondenz
des Zürcher Theologen Alois Emanuel Biedermann (1819 bis
1885), die in meinem Besitz ist. In der Festschrift zum 60.

Geburtstag von Paul Wernle («Aus fünf Jahrhunderten Schweizerischer

Kirchengeschichte», Verlag von Helbing & Lichten-
hahn, Basel 1932) ist ein genaues Verzeichnis der von und
an Biedermann geschriebenen Briefe sowie eine Auswahl aus
der erhaltenen Korrespondenz abgedruckt, so Briefe Biedermanns

an David Friedrich Strauß, Johann Peter Romang und
Franz Overbeck, sowie Briefe von Karl Rudolf Hagenbach,
Romang, Overheck und Friedrich Theodor Vischer.

1. Brief von Dr. phil. Franz Holberg (Berlin) an A. E. Biedermann

vom 22. November 1846.

Ueber Franz Holberg hat Herr Kollege Martin Schmidt,
Prof. f. Kirchengesch, an der Kirchl. Hochschule Berlin, der
ThZ-Redaktion dankenswerterweise folgendes mitgeteilt:



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 115

«Franciscus Holberg Hasserodanus (Hasserode ist ein Dorf im
Harz bei Wernigerode) wurde am 1. Sept. 1843 in der Philos.
Fakultät der Universität Halle-Wittenberg zum Dr. promoviert.
Thema der Dissertation: ,De theologia naturali Raimundi de
Sabunde commentatio', Halis 1843, Formis expressum Semm-

lerianis, 77 S. Er widmete die Dissertation viro dilectissimo
Deiphobo C. Fulda ad aedes S. Mariae Haienses pastori prima-
rio, qui in patris locum ipsi successit. Alles dies steht in der
Dissertation. Leider enthält sie keine Vita. Ueber Holbergs
spätere Stellung habe ich nichts herausbekommen. Man müßte
wahrscheinlich einmal alle Pfarrerverzeichnisse des zweiten
Drittels des 19. Jahrhunderts durchsuchen und dabei mit seiner
Heimatkirche, der Provinz Sachsen, anfangen, obwohl nicht
unbedingt sicher ist, daß er als Theologe tätig war. Möglicherweise

ist er ins Schulfach gegangen, so daß man die
Personalverzeichnisse der Gymnasien zu prüfen hätte. Nach seiner
Dissertation ist er offenbar nicht mehr hervorgetreten.» *

Biedermann war damals (von 1843—1850) Pfarrer in
Münchenstein bei Basel. Seine 1. Schrift «Die freie Theologie oder
Philosophie und Christenthum in Streit und Frieden» war —
nach dem Ausdruck des Zürcher Antistes Finsler — eine
Rakete, die den Aufmarsch einer neuen Streitmacht, der
spekulativen Theologie, verkündete. Die Schrift war aus den Vorarbeiten

Biedermanns über das Thema «Das ewige Leben»
hervorgegangen. Seit 1845 redigierte er die neugegründete
Zeitschrift «Die Kirche der Gegenwart».

Berlin, 22. Nov. 1846.

Werden Sie es verzeihen, hochgeehrtester Herr Pfarrer, wenn ein
Unbekannter über viele Meilen hinweg mit einer Frage und Bitte zu Ihnen
zu kommen wagt? Ich tröste mich damit, daß ja die Männer der Wissen-

* In dem Artikel über Raimundus Sabiende der 3. Aufl. der Realencyklo-
pädie für protestantische Theologie und Kirche, 16. Bd., S. 415—421, ist die
Holbergsche Dissertation genannt und folgendes hinzugefügt: «Von
demselben Autor eine Recension der gleich zu erwähnenden Schrift von Matzke
in den Studien und Kritiken vom Jahre 1847, Bd. II, S. 1028; D. Matzke,
Die natürliche Theologie des Raymundus von Sabunde, Breslau, Trewendt,
1836...» Im Zettelkasten der Basler Universitätsbibliothek findet sich,
abgesehen von seiner Dissertation, der Name Franz Holbergs nirgends, so daß

in der Tat seine literarische Beschäftigung nur mit dem genannten Raimundus

Sabiende anzunehmen ist. D. Red.

8*



116 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

schaft und der geisterfüllten Praxis für Alle, die mit ihnen in demselben
Elemente geistigen Strebens sich fühlen, ein Gemeingut sind, in einer Liehe
verbunden und zu geistiger Handreichung gewissermaßen verpflichtet. Die
Sache nun, mit welcher ich in diesem Vertrauen zu Ihnen komme, betrifft
eine Frage aus der geistlichen Praxis, die mir um so mehr am Herzen liegt,
da ich wahrscheinlich in den nächsten Monaten in ein geistliches Amt
eintreten werde. Die unleugbar bedeutenden Schwierigkeiten, die dies grade
für uns — wenigstens jezt noch — hat, habe ich mir so gewissenhaft als
möglich klar zu machen gesucht; daß ich aber darüber grade bei Ihnen noch
einen Rath holen möchte, wird Sie gewiß bei dem jetzigen Stande der Dinge
nicht wunder nehmen. Ihr Buch über «Philosophie und Christenthum» hat
meinen Muth und meine Freudigkeit zu jener Praxis unendlich gestärkt,
und überhaupt sind Sie ja mit Ihren Helvetischen Freunden die Ersten und

Einzigen, welche die Berechtigung und Bedeutung der philosophischen
Theologie auch für die kirchliche Praxis lebendig und durch die That
vertreten, während man bei uns davon nur höchst wenige, inconséquente,
sporadische Beispiele findet, und die Jüngeren, welche in dieser Bildung wurzeln,
entweder den akademischen Weg einschlagen, oder oft auch das Interesse
und den Ernst für das wirklich Religiöse verloren haben und dann zur
Philologie abbiegen.

Die Frage nun, über welche ich Ihren gütigen Rath mir erbitten
möchte, ist die : wie soll die philosophische Ansicht von der Unsterblichkeit
sich in der kirchlichen Praxis bewähren? Bei der Predigt hat die Sache

weniger Schwierigkeit. Hier kann man den zeitlichen Unterschied von
Diesseits und Jenseits ruhig stehen lassen, ohne dadurch beengt zu werden,
da man ja das Jenseits immer fassen wird als nach Inhalt und Wesen
identisch mit dem, was hier schon dem Geiste als Ewiges offenbar und
gegenwärtig ist; es ist gleichsam nur die Verlängerung einer Linie, die hier schon

gezogen ist und dadurch in ihrer Richtung nicht verändert wird. Andererseits

aber könnte man auch ohne Scrupel das ewige Leben und die ideale
Sphäre des Geistes, grade um sie in ihrer für sich seienden Allgemeinheit
und Unbedingtheit auch für die Vorstellung scharf hervortreten zu lassen,
wohl hin und wieder von dem irdischen Leben trennen und diesem als ein
auch zeitlich Jenseitiges gegenüber treten lassen; dieses Verhältnis hätte
dann auch wesentliche religiöse Bedeutung: das Jenseits wäre dann die
ideale Projection, welche in die Gestaltung des Diesseits lebendig eingriffe,
ein energisches Urtheil über den ungewissen gegenwärtigen Zustand des

Subjects ausspräche und den idealen Maßstab abgä,be, zu welchem die
Wirklichkeit sich fortbilden müsse, wenn derselbe auch für die Vorstellung als
ein erst künftig zu erreichender erscheint. Ueberhaupt hat die Predigt
den Vortheil, daß in ihr die Vorstellung vom Jenseits immer nur als der
Hintergrund auftritt, welchen sie nicht selbst hervorzuziehen, auszufüllen
und zu bestimmen braucht — denn das wäre ein nur doctrinäres Interesse —,
den sie vielmehr in seinem Fürsichsein auf sich beruhen läßt und nur in
seinen, in dem Vordergrunde des religiösen Lebens Gestalt gewinnenden
Einflüssen und Wirkungen zu betrachten hat, so daß in diesen gegenwärtigen

Wirkungen und Resultaten jener abstracte, jenseitige Ausgangspunkt



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 117

selbst aufgeht und erst darin seine concrete Wahrheit gewinnt, — Anders
aber und schwieriger, wie mir scheint, stellt sich die Sache in der übrigen
geistlichen Praxis, besonders bei Leichenreden und an Krankenbetten. Hier
gilt es nicht, oder wenigstens nicht allein das Interesse des gegenwärtigen
religiösen Lebens, denn dieses liegt ja in solchen Momenten als ein irdisches
abgeschlossenes gleichsam dahinten, sondern vornehmlich das unabweisbare,
drängende, oft verzweiflungsvolle Interesse, über das kommende Geschick
des Geistes eine Gewißheit zu haben, ein Interesse, das nicht immer ein
schlecht egoistisches zu sein braucht, sondern auch Tieferes, z. B. den
Wunsch der Theilnahme an weiteren Entwicklungen des Geistes zum Inhalt
haben kann. Hier kann man den Dualismus der Vorstellung nicht dadurch
mildern, daß man den Inhalt des jenseitigen Lebens als den wesentlichen
Inhalt des religiösen Lebens überhaupt darstellt und die transcendente Form
dran als vorstellungsmäßig ruhig und unbefangen bestehn läßt, hier darf
man das Jenseits nicht behandeln als die ideale vollendete Anschauung
dessen, was wir schon hier als Wirkliches, aber in seiner Erscheinung
Beschränktes, Schwankendes, hie und da Verkümmertes besitzen, hier kann
jene Vorstellung auch nur in untergeordneter Weise als Motiv gefaßt werden,

um das wahrhaft religiöse Verhalten in den letzten Stunden des eigenen

Lebens oder bei der Trauer um einen Verstorbenen zu beleben und
aufrecht zu erhalten. Hier ist vielmehr das, was in der Predigt als
Vorstellung, als Bild, in welchem dem Hörer der religiöse Inhalt, auf den es

ankommt, gegeben wird, ohne alle Hypokrisie gebraucht werden kann, das

ist grade hier für das Bewußtsein die Hauptsache, grade auf diese dualistische

Form, ob hinter dem Ersten es noch ein Zweites gibt, kommt es ihm
an, grade daran hängt sich in solchen Momenten ein theoretisches Interesse,
und eben dies macht es dem Prediger unmöglich, sich jener Form auch noch
weiter unbefangen zu bedienen. Was soll er nun thun? Soll er etwa dem

Fragenden ausweichen und sagen: bewahre nur fest den Glauben, so wird
Gott auch das Weitere aufs weiseste und beste fügen — oder dergl.?
Ich glaube nicht, daß er damit bei einer von Kindheit auf festgewurzelten,
wenn auch während des wirklichen Lebens vielfach in den Hintergrund
getretenen Ueberzeugung weit kommen wird — die Conflicte mit der Bibel
ungerechnet. Grade in solchen Momenten, wie ich sie hier im Sinne habe,
wo der ganze Reichthum und die über die Naturbasis hinausgehobene Ent-
wickelung des Geistes wieder in das unmittelbare, in die Leiblichkeit
versenkte, seelische Selbstgefühl mehr oder weniger zurückgeht, liegt schon
in der drängenden Frage immer die verlangte Antwort. Eine Beruhigung
aber muß der Prediger nach seiner Pflicht geben; die verlangte kann er
nicht geben, und der Trost, welchen uns unsere umfassendere philosophische
Anschauung und unser dadurch mitbestimmtes und befreites religiöses
Leben giebt, und der uns, wie wir hoffen, auch in unserer letzten Stunde
bleiben wird, von dem kann ebendeshalb hier, wenn er auch in untergeordneter

Weise miteinfließen mag, doch auf keinen Fall Alles erwartet werden.

— Ich bin nun keineswegs der Ansicht, daß dieser Conflict unauflöslich

wäre, glaube auch, daß man solche praktischen Verhältnisse niemals
aus der Vogelperspective, sondern nur mitten in der Praxis selbst stehend



118 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

gründlich und angemessen beurtheilen kann, und daß dabei überall die
Macht der Persönlichkeit und die Begeisterung für die Sache einigend und
versöhnend über die Differenzen hinübergreift; aber ebendeshalb, weil ich
dieses Vertrauen habe, würden Sie, hochgeehrter Herr Pfarrer, mir einen
wahrhaften Herzenswunsch erfüllen, wenn Sie darüber, wie Sie in Ihrer
Praxis diese Sache gefunden und geistig verarbeitet haben, mir einige
Worte zukommen ließen. Das aufrichtige Interesse, welches ich dabei habe,
wird vielleicht in Ihren Augen die Kühnheit entschuldigen, mit welcher ich
mir hier Ihre gütige Antwort erbitte; des herzlichsten Dankes werden Sie
dabei im Voraus gewiß sein.

Mit innigster Hochachtung
Ihr ergebenster

Dr. Franz Holberg. (Taubenstraße 20.)

Leider ist die Antwort auf Holbergs Brief nicht erhalten.

2. Brief von R. A. Lipsius an Biedermann vom 6. April 1875.

Richard Adalbert Lipsius (1830—1892) war Professor der
Theologie in Jena. Es sind 6 Briefe von ihm an Biedermann
aus den Jahren 1873—1884 erhalten, dazu 4 Konzepte Biedermanns

zu Briefen an Lipsius.
Jena, den 6 April 1873

Verehrtester Herr College
Seit Ihrem letzten Briefe vom 2 Aug. 71 ist ein sehr langer Zeitraum

verflossen. Ich hatte immer gehofft, demnächst eine Gelegenheit zu finden,
die in Ihrem Briefe verhandelten Fragen ausführlicher zu besprechen und
diese Darlegung Ihnen als Antwort auf Ihre Bemerkungen zu schicken.
Da sich indessen die Ausführung meiner Absicht immer wieder hinauszieht,

so will ich nun doch nicht länger anstehen, wenigstens mit einigen
Worten auf die zwischen uns differenten Fragen zurückzukommen. Sie
haben ganz Recht, wenn Sie den Punkt der persönlichen Fortdauer als
denjenigen hervorheben, an welchem unsere beiderseitigen Anschauungen
am Bestimmtesten auseinandertreten. Nicht zwar in dem Sinne, als ob ich
Ihrer principiellen Bestreitung eine ebenso entschiedene Bejahung der
Frage entgegenzusetzen vermöchte, wohl aber insofern, als ich die
logischen Operationen, die Sie für entscheidend erachten, für durchaus
ungenügend betrachten muß, die Frage zu erledigen. Ich komme wissenschaftlich

hier nicht üher die Skepsis hinaus und lasse es völlig offen, ob
vielleicht die Naturwissenschaft zu Ergebnissen komme, welche jeden weiteren
Streit schlichten. In meinen dogmatischen Vorträgen pflege ich die ganze
Frage bei Seite zu stellen und die Ideen des Lebens in Gott, des Gottesreichs

u.s.w. völlig unabhängig von der individuellen Fortdauer zu
entwickeln, nur daß ich hinzuzufügen pflege, daß ein Leben nach dem Tode,
wenn es ein solches gäbe, nur als Fortsetzung des gegenwärtigen, und
unter analogen Bedingungen wie dieses vorgestellt werden müsse. Bei der



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 119

religiösen Betrachtung des absoluten Werthes eines Lebens in Gottes
Gemeinschaft vergesse ich überdies nicht hinzuzufügen, daß damit wol eine
Fortdauer des Geistes, auch des individuellen, aber noch keineswegs eine
Fortdauer desselben als individuelle selbstbewußte und selbsttätige
Persönlichkeit verbürgt sei, da auch eine Rückkehr des endlichen Geisteslebens

in den unendlichen Urgrund ohne gesonderte Fortexistenz des

Individuums als Individuum wohl denkbar sei. Da ich überdies die Möglichkeit

einer präcis negativen Entscheidung von Seiten der Naturwissenschaft
jederzeit offenhalte, so wüßte ich nicht, welches Interesse mich sonst
abhalten könnte Ihnen ohne Weiteres beizupflichten, wenn es nicht in der
That noch eine ungelöste Differenz über das sog. reine Denken wäre. Nach
Ihren Darlegungen sind wir einander unzweifelhaft näher gerückt. Aber
die Differenz bleibt, da was Sie als das Wesen oder die Substanz des Geistes
betrachten, «die einheitliche Totalität seiner der Erfahrung vorliegenden
Selbstbetätigung» mir in der That nur die Erscheinung des Geistes für
unsere Beobachtung ist, wobei ich es als eine philosophisch unlösbare Frage
betrachte, ob der Geist noch etwas Andres ist als die von uns wahrnehmbare
Thätigkeit, oder ob er mit letzterer zusammenfalle. Das wird Ihnen nun
freilich sehr vorstellungsmäßig vorkommen; ich darf Ihnen aber versichern,
mir recht wohl einen actus purus des Geisteslebens oder ein dahinter
befindliches Ding an sich denken zu können; nur weiß ich nicht, ob dieses
Denken auch ein richtiges ist. Zunächst was unser endliches, d. h. auf dem
Grunde einer natürlichen Leiblichkeit sich räumlich und zeitlich
entwickelndes Geistesleben betrifft, so weiß ich zwar recht wohl, daß die
erkennende und wollende Thätigkeit das Geistige im Menschen ist, daß wir
also was uns «Menschengeist» heißt, negativ als relative Unabhängigkeit
des Thuns von räumlicher und zeitlicher Begränztheit bestimmen. Aber das,

was nun in unsrer natürlichen Organisation die Erscheinungen des Geisteslebens

ermöglicht, ist hiermit noch nicht erkannt, und wenn man dafür ein
Worf setzte wie Kraft oder Seele oder was sonst, so ist damit durchaus
nichts gebessert. Hier bleibt mir nur ein ehrliches Eingeständnis des
Nichtwissens, Vollends beim unendlichen Geiste geht mir völlig jede Einsicht
in das was den substantiellen Grund des unendlichen Geisteslebens
ausmacht, ab. Bezeichne ich den absoluten Geist als das Gesetz, die Vernunft
oder Nothwendigkeit in den Dingen, so habe ich wieder nur eine Vorstellung,

die im Grunde nicht mehr erklärt als die axiomatische Annahme der
Naturwissenschaft, daß kein Stoff ohne Kraft, keine Kraft ohne Stoff sei.
Beidemale gehe ich mit meinen Vorstellungen über das der Erfahrung
zugängliche Gebiet hinaus und versuche es mit Hypothesen, die mir zur
Gestaltung einer einheitlichen Weltanschauung ganz dienlich sind aher
schlechterdings keine Einsicht in die letzten Gründe des Daseins eröffnen.

Ist dem aber so, so kann ich unter der «concreten Selbsterfassung des
Geistes» nur die Beobachtung des Gesetzes seiner unsrem Bewußtsein
wahrnehmbaren Thätigkeit sehen. Dieser Inhalt ist ja freilich ein rein geistiger.
Wie es aber möglich sein soll, den «reell geistigen» Gehalt unsrer
Vorstellungen ohne eine adäquate Kenntnis vom Wesen des Geistes an sich,
deren ich mich eben nicht erfreue zu erfassen, noch dazu bei der auch von



120 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

Ihnen zugestandenen Unvermeidlichkeit des, wenn auch noch so abstracten,
doch immer noch sinnlichen Ausdrucks — das ists was ich noch immer nicht
zu fassen vermag, und was ich nur dann zu fassen hoffen dürfte, wenn es
mir gelänge, das Hegeische substanzlose Denken welches sich seihst denkt
oder genauer ausgedrückt: das Denken dessen Substanzialität eben im Denken

seiner selbst besteht — mir als das A & Q meiner philosophischen
Ueberzeugung anzueignen. Setze ich aber auch das Wesen des Geistes gleich
mit dem dem natürlichen Dasein immanenten Gesetze des Geschehns,
betrachte es also als das Ideelle im Reellen, so kann ich wieder den Satz,
daß der Geist die Totalität seiner Eigenschaften und Thätigkeiten sei, nur
unter dem Vorbehalte unterschreiben, daß das, was ich Geist nenne, kein
gesondertes Fürsichsein habe, also im strengen Sinne nicht Substanz
genannt werden dürfe. Setze ich wie Andre vorziehn dagegen das Wesen des

Geistes in die bewußte Thätigkeit, so fragt sich wieder ob das, was wir
Geist nennen, nicht doch etwa nur eine bestimmte, wenn auch noch so
gesteigerte Kraftäußerung des so und so gruppirten stofflichen Atoms ist;
kurz, wie ich es auch anfange, ich komme nicht zu einer wissenschaftlichen
Einsicht in die letzten Gründe des Seins, sondern muß mich begnügen, das
Gesetz unserer geistigen Thätigkeit d. h. unseres Imaginierens und Empfindens,

Denkens und Wollens durch möglichst scharfes Aufmerken auf die
Natur dieser «geistigen» Vorgänge approximativ auszumitteln, und zwar
approximativ, weil ich hier mit Größen rechne, die ich nur theilweise kenne
und wie die Quadratur des Cirkels nur in endlosen Brüchen ausdrücken
kann. — Jenes sich selbst denkende Denken welches nicht blos Substanz
überhaupt, sondern im Grunde die Substanz selbst wäre, gibt ja eine Formel,

die mir ganz bequem wäre, da ich an ihrer Hand alle Fragen der
Philosophie beantworten und sozusagen auf algebraische Gleichungen bringen

könnte. Aber ich habe dabei immer das Gefühl, als hätte ich mit dem

Allen nichts wirklich erklärt, sondern mich nur über mein Nichtwissen
durch eine Formel hinweggetröstet, die vielleicht in dem was sie meint
der Wahrheit recht nahe kommt, zunächst aber nur den Werth eines
Lesezeichens für mich hat, an dessen Hand ich jede beliebige Stelle eines von
mir vielgelesenen aber niemals verstandenen Buches aufzuschlagen vermag.

Verzeihen Sie diese Selbstgeständnisse eines Skeptikers, der es
vielleicht zu einer ausgeführten religiösen Psychologie wohl auch zu einer
Glaubenslehre à la Schweizer, aber nun und nimmermehr zu einem
philosophischen System im Geiste des Hegeischen bringen wird. Abgesehen von
diesem Differenzpunkte, der wie ich fürchte unausgeglichen bleiben wird,
also wahrscheinlich in allen concreten Fragen der Dogmatik werden wir
wohl nicht blos im Wesentlichen, sondern sogar bis aufs Einzelste hin
sachlich zusammengehen können. Es bestärkt mich dies in meiner längst
gehegten Meinung, daß der Fortschritt der wissenschaftlichen Arbeit wie
überhaupt so speciell in der Theologie nicht so unbedingt von den

metaphysischen Voraussetzungen abhängig ist, wie man insgemein annimmt.
Wir würden uns beide als Theologen und Kritiker nicht so nahe zusammengefunden

haben, wie dies zu meiner Freude thatsächlich der Fall ist.



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 121

Herr Prediger Lang, dessen persönliche Bekanntschaft ich in
Osnabrück gemacht habe, hat mir Ihre Grüße gebracht und hoffentlich auch
meine Gegengrüße bestellt. Ich habe große Freude an dem Manne und an
seinem öffentlichen Auftreten gehabt. An dem von Heidelberg und Bern
aus projectirten Theologentage, der im Herbste stattfinden soll, gedenke
ich mich, wenn kein häusliches Hindernis eintritt, jedenfalls zu beteiligen
und hoffe dann endlich auch Ihre persönliche Bekanntschaft zu machen. Zu
der Vorversammlung in Freiburg im Breisgau (19 April) werde ich schwerlich

kommen. Im Herbste aber wird Jena hoffentlich nicht blos durch mich
sondern auch durch Schräder und Pfleiderer vertreten sein, und schön wäre
es, wenn auch die Züricher Facultät womöglich in corpore erschiene.

Schräder ist kürzlich hier angelangt. Er hat einen sehr angenehmen
Eindruck auf mich gemacht und ich hoffe an ihm einen guten und treuen
Collegen zu gewinnen. Mit Pfleiderer verkehre ich viel; überhaupt sind
meine hiesigen collegialischen Verhältnisse sehr angenehm. Hilgenfeld ist
zu unserem Bedauern immer noch nicht in der Facultät. Die Regierungen
haben unsre darauf bezüglichen Vorschläge einfach ad acta gelegt. Er hat
in den maßgebenden Kreisen viele Feinde, und das nicht unberechtigte
Gefühl der Zurücksetzung verbittert ihm seine hiesige Existenz. Daß er in
historisch-kritischen Fragen nicht blos Ihrem Collegen Volkmar gegenüber,
sondern auch gegen Pfleiderer, Holsten, Overbeck, Holtzmann und mich
gern «conservative» Ansichten herauskehrt, hängt mit den besten Vorzügen
seiner Natur, einer großen Festigkeit und Zähigkeit des einmal als Wahrheit

Ergriffenen zusammen, wenn es ihn auch zuweilen mehr als billig für
Gegengründe unzugänglich macht. Der Mann ist zu lange gedrückt
gewesen, als daß sich seiner nicht eine gewisse Herbigkeit in der Verteidigung

der einmal eingenommenen Positionen bemächtigt haben sollte. Uebri-
gens bleibt es eine Schmach, daß er es noch zu keinem Ordinariate hat bringen

können.

Die kirchlichen Kämpfe in Deutschland werden Sie mit demselben regen
Interesse verfolgen als wir die schweizerischen. Beidemale handelt es sich
ja um dieselben geistigen Güter und um die Abwehr derselben Feinde. Sehr
gespannt bin ich auch auf Ihre Auseinandersetzung mit Strauß, von der die
Rede geht daß sie demnächst veröffentlicht werden wird. Meine Ansicht
über das Buch habe ich in der Kürze im Centralblatte niedergelegt.

Mit den herzlichsten Grüßen empfiehlt sich Ihnen
ganz der Ihrige

B. Lipsius.

3. Brief von Albert Kalthoff, Begründer des «Protestantischen
Reformvereins», an Biedermann, Berlin-Steglitz, 14. März
1880.

A. Kalthoff (1850—1906), damals noch in Berlin, wirkte von
1888 an als Pastor in Bremen.



122 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

Steglitz bei Berlin 14 März 1880

Hochgeehrter Herr Professor!
Ich freue mich, durch Ihre sehr geschätzten Zeilen vom 12. d. Mts.

Gelegenheit u. Veranlassung zu haben, zugleich mit meinem besten Dank für
Ihren Brief u. meinem Ausdruck der Hochachtung u. Verehrung für Sie
einen Irrtum zu berichtigen, den, wie ich sehe, auch Sie über den protest.
Reform-Verein, in dessen Dienst ich arbeite, hegen. Dieser Irrtum betrifft
die Stellung dieses Vereins zur preußischen Landeskirche. Der von mir in's
Leben gerufene Verein steht durchaus innerhalb der Landeskirche u. hat sich
grade die Reform derselben zur Aufgabe gesetzt. Wenn § 1 des Statuts auch
nicht grade den Ausdruck «Landeskirche», sondern nur den allgemeineren
Ausdruck «evang. Kirche» gebraucht, so ist doch der Sinn grade durch
den Anklang dieses Paragraphen an die Unionsurkunde Friedr. Wilhelms III
eigentlich unverkennbar. Im Falle Sie kein Exemplar unsrer Statuten
erhalten haben sollten, erlaube ich mir ein solches beizulegen. Daß § 1 des
Statuts als das Ziel unsrer Reform, soweit sie die Verfassung betrifft, den

Begriff der unabhängigen evang. Volkskirche einführt, scheint mir durch
die einfache Rücksicht geboten, daß in dem Statut eines Reform-Vereins
auch das Ziel der Reform möglichst präeise u. unumwunden ausgesprochen
wird. Wenn der Protestanten-Verein die Ziele seiner Bestrebungen in den

Forderungen der Versöhnung des Christentums mit den Kulturentwicklungen

unsrer Zeit u. der Beseitigung hierarchischer Institutionen
ausspricht, so ist vielleicht damit dasselbe gesagt, nur scheint mir die Form
zu unbestimmt u. deshalb zu zweideutig.

Dem Protest. Reform-Verein gehören nicht nur Prediger der preuß.
Landeskirche, sondern hauptsächlich auch Vertreter der Kirchengemeinden
an. Unser Vorsitzender ist z. B. ebenfalls Mitglied einer Berliner
Gemeindevertretung. Wie sich das Gerücht in alle Welt ausgebreitet hat, wir hätten
uns von der Landeskirche losgesagt, ist mir unerklärlich. Weder von meiner
Seite, noch von Seiten unsres Vorstandes ist irgend etwas geschehen, was
zu diesem Gerüchte berechtigten Grund abgeben könnte. Die Gefahren u.
Bedenken, die Sie in Ihrem geehrten Schreiben gegen einen solchen Schritt
geltend machen, haben uns von Anfang an so klar vor der Seele gestanden,
daß wir ohne absolut zwingende Notwendigkeit uns nicht von der Landeskirche

lossagen werden. Sollte die Zukunft diesen Schritt zur unabweisbaren

Gewissenspflicht machen, so können Sie versichert sein, daß er nur
mit größter Besonnenheit u. nur dann gethan werden würde, wenn eine
genügende Verbindung mit der histor. Vergangenheit des Protestantismus
u. dem gesammten Organismus der evang. Christenheit sicher gestellt wäre.
Vorläufig aber setzen wir unsre ganze Kraft daran, einmal den kirchl.
Indifferentismus aus seinem Schlafe aufzuwecken, soweit dies Menschen

überhaupt möglich ist. Wir hoffen dabei, daß ein Ermannen des freis.
Protestantismus auch seine segnende Rückwirkung auf die Landeskirche
ausüben wird.

Daß eine Emancipation von dem Protestanten-Verein notwendig geworden

ist, bedaure ich selbst am meisten. Wir versuchen Alles, soweit die



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 123

Bücksicht auf die Wahrhaftigkeit dies gestattet, mit dem Prot. Verein
Waffenbrüderschaft zu halten. Aber die reaktionäre Strömung hat dort so-
viele gute u. tüchtige Elemente mitgerissen, daß an ein eigentliches
Zusammenarbeiten vorläufig nicht zu denken ist. Es fällt mir nicht ein, auf
meine Collegen vom Prot. Verein einen Stein werfen zu wollen. Sie handeln
gewiß bona fide, oder vielmehr, sie handeln eben nicht. Aber nach meiner
Ueberzeugung kann ich die Theorie des Abwartens u. Diplomatisirens grade
in der gegenwärtigen Krisis nicht für richtig halten. Es mag sein, daß ich
vielleicht in den entgegengesetzten Fehler falle u. manche Grundsätze
radicaler ausspreche, als Manchem im Interesse des Zusammenarbeitens
richtig erscheint. Die polemische Tendenz meiner Predigten ist mir selber
nachgerade aufgefallen. Lebten wir nicht in einer Zeit der wüstesten
Reaktion, so würde ich der Erste sein der mit Wolbehagen die Polemik aus
den Predigten entfernte. Aber ich halte an dieser Polemik vorläufig noch
fest, wahrhaftig mehr aus Pflicht als aus Neigung. Die Erfahrungen, welche
ich in der allerdings erst kurzen Zeit meiner Berliner Wirksamkeit zu
machen Gelegenheit hatte, deuten durchaus darauf hin, daß der protestant.
Geist auch in der Reichshauptstadt selbst im Zeitalter der Socialisten-Ge-
setze u. des kleinen Belagerungszustandes noch lebendig ist. Freilich bleibt
uns die sogenannte gebildete Welt mehr oder weniger verschlossen. Es sind
hauptsächlich Männer aus dem Volk, vielfach ganz geringe Handwerker u.
Arbeiter, die mit einem bewunderungswürdigen Eifer u. mit wirklich
religiösem Sinn unser Publikum bilden. Von den Weisen u. Klugen haben wir
nur Wenige, aber die wir haben, stehen auch mit Leib u. Seele ein für den

Kampf um die Protestantische Freiheit.
Ob der Protestanten-Verein oder der prot. Beform-Verein wächst u.

blüht, daran liegt mir wahrhaftig nichts. Ich würde der Erste sein, der die
hübschen u. unverkennbar kräftigen Formen unsres Vereins zerschlüge,
wenn der Hinblick auf das evangelische Ziel dieses verlangte. Wenn der
Protestanten-Verein, d.h. der Berliner, sich ermannt u. sich von dem Joch
einzelner seiner Führer frei macht, so steht auch einem Zusammenwirken
mit demselben unsrerseits nichts entgegen. Der Prot. Verein macht mir
freilich das Leben recht sauer. Seine Organe sind es besonders, die das

Gerücht von einer Sectenbildung unsres Vereins ausstreuen. Der neue

evang. Gemeinde-Bote Schmeidler's brachte sogar vor 14 Tagen einen
Artikel über einen von mir gehaltenen Vortrag, wonach ich wieder von einem
Zerschlagen der Landeskirche geredet haben sollte. Da daran kein wahres
Wort war, so ließ unser Vorstand an Schmeidler eine Berichtigung auf
Grund stenograph. Aufzeichnungen gelangen. Der Abdruck dieser rein
sachlichen Berichtigung wurde verweigert. — Doch wozu das alles: Ich
kann, wenn's drauf ankommt, alle Unbill in's Meer versenken, wo es am
tiefsten ist u. trage den Leuten gewiß nichts nach.

Nehmen Sie nochmals meinen herzl. Dank für Ihren Brief!
Ihr Sie hochschätzender

Kalthoff.



124 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

4. Privates Gutachten A. E. Biedermanns in der Frage des

sogenannten «Taufzwangs» (14. September 1882).

Dieses handschriftliche Gutachten war von Biedermann
seinem Schwiegersohn, Dr. Th. Burckhardt in Basel, auf dessen
Bitte zugestellt worden. Denn im Jahre 1882 wurde, zuerst in
Basel, von der freisinnigen Richtung der Landeskirche die
Forderung, daß die Taufe Vorbedingung der Konfirmation sein
solle, als «Taufzwang» bestritten.

Zwar waren die außerordentlich heftigen Parteikämpfe in
der Basler Kirche damals scheinbar bereits abgeflaut; die
«Reformer» hatten Sieg auf Sieg erfochten und verfügten in der
durch die neue Kirchenverfassung von 1874 geschaffenen Synode

über die Mehrheit. (Vgl. darüber das Kapitel «Die Kämpfe
in der reformierten Landeskirche von Basel-Stadt» in der
«Geschichte der Stadt Basel» von Paul Burckhardt, 1942, S. 288 bis
299.) In der Sitzung der Synode vom 19. Juni 1882 stellte der
Kandidat der Theologie Franz Hörler, damals der schroffste
Vorkämpfer der Reform, den Antrag, den Artikel in der vom
Kirchenrat vorgelegten Gottesdienstordnung zu streichen, der
die Taufe als obligatorische Bedingung für die Konfirmation
erklärte. In der politischen Tagespresse (politischer und
religiöser Freisinn und konservative und «positive» Gesinnung
waren im damaligen Basel fast untrennbar miteinander
verbunden) nannte Hörler die Taufe überhaupt ein «orientalisches
Waschsymbol, das seine trockene Sinnesart kalt lasse». (Seine
Trockenheit bewährte Hörler auch als Lehrer einer staatlichen
Schulanstalt.)

Als nun am 5. Oktober 1882 der Antrag Hörlers in der Synode

zur Diskussion kam, distanzierten sich die Vertreter der
Reform allerdings mehrheitlich von ihrem «enfant terrible»
und bezeugten ihre Hochachtung vor der Taufe, betrachteten es
aber als einen Akt der Unduldsamkeit, einem nicht getauften
Kind die Konfirmation zu verweigern.

Da Th. Burckhardt damals noch nicht der Synode angehörte,
übergab er das Gutachten Biedermanns einem Verwandten, der
wie er selbst die positive Richtung vertrat, und dieser verlas
— mit ausdrücklicher Genehmigung des Verfassers — das
Gutachten wenigstens teilweise.



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 125

Die Reaktion der Reformer (in der Synode und in der
Presse) auf Biedermanns Gutachten, das «ins Fleisch der
eigenen Partei einschnitt», wie derKirchenblattreferent schrieb,
war natürlich keine Zustimmung. Biedermann sei zwar
hochgelehrt, aber in praktischen Fragen oft doktrinär und zur
Führung ungeschickt, da er praktisch gegen die Grundsätze
verstoße, durch deren Vertretung er der wissenschaftliche
Führer der Reformpartei geworden sei. Laut einem Brief Th.
Burckhardts an seinen Schwiegervater wurde auch «die
Familie in der Presse herumgezogen», wie das leider zum Stil der
damaligen Richtungskämpfe gehörte (Brief vom 27. Dezember
1882).

Die Entscheidung über die Tauf- und Konfirmationsfrage
erfolgte erst in der Synodalsitzung vom 1. März 1888. Mit 36

gegen 27 Stimmen wurde der Paragraph der Ordnung gestrichen,

der den Pfarrern vorschrieb, vor der Konfirmation einen
Taufschein zu verlangen. Jedoch unterlag der Antrag Hörlers,
die Konfirmation künftig nicht mehr als «Bestätigung des
Taufbundes» zu bezeichnen. Prof. Paul Wilhelm Schmidt gab
im Namen der freisinnigen Mehrheit die Erklärung ab, die
von Hörler konsequenterweise angefochtene Definition solle
als eine Konzession an die Positiven und als Zeichen der
Versöhnlichkeit stehenbleiben. Auch versprachen die freisinnigen
Pfarrer, sich zu bemühen, daß die Taufe freiwillig «nachgeholt»

werde. Die Positiven freilich blieben dabei, die Basler
Synode habe die Taufe zum «fakultativen Sakrament» gemacht,
und sämtliche positiven Pfarrer erklärten öffentlich, sie würden

kein ungetauftes Kind konfirmieren.
Die Frage beschäftigte in den nächsten Jahren die

Synoden verschiedener reformierter Kantone. Es kam freilich nicht
dazu, wie Pfr. Dr. Johannes Hauri im Kirchenblatt vom
2. Januar 1888 voraussah, daß in einigen Jahren Tausende von
ungetauften Kindern zur Konfirmation angemeldet würden;
die Synoden des Kantons Bern und der Eglise nationale
der Waadt beschlossen Ende 1889, daß kein Kind konfirmiert
werden dürfe, das nicht getauft sei, und die Synode des Kantons

Zürich entschied sich gleichzeitig dahin, daß kein Pfarrer

angehalten werden könne, ein Kind zu konfirmieren, wenn
jeder Ausweis über den Empfang der Taufe fehle.



126 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

In Basel bestimmte erst § 20 der auf 1. Oktober 1950 in
Kraft getretenen «Ordnung für die Gottesdienst- und kirchlichen

Handlungen» der Evangeliseh-Reformierten Kirche
Basel-Stadt ausdrücklich, daß die Taufe, als Voraussetzung der
Zugehörigkeit zur christlichen Kirche, auch an Konfirmanden
zu vollziehen sei, die als Kinder die Taufe nicht empfangen
haben.

Die Basler Kirche hatte eben praktisch seit dem 2.
November 1882 keine neue Gottesdienstordnung; denn die Synode

der selbständig gewordenen Evangeliseh-Reformierten
Kirche Basel-Stadt hatte am 17. Februar 1911 die alte
Gottesdienstordnung der ehemaligen Landeskirche übernommen. Die
Konfirmation als besonderer Feier war in der formal seit 1882
bis 1950 geltenden Gottesdienstordnung gar nicht speziell
erwähnt. Doch der einstige Kampf gegen den «Taufzwang» war
längst vergessen, und die Taufe als Voraussetzung der
Konfirmation wurde ohne jede Opposition Gesetz, nachdem sie praktisch

bereits anerkannt worden war; denn in den Konfirmandenregistern

war jeweils auch die Taufe eingetragen worden.
Anschließend folgt hier der Text des Gutachtens Biedermanns.

Professor Biedermann über die Aufhebung des «Taufzwanges».

Es ist schief, daß die Frage über die Nothwendigkeit der Taufe für
die Zugehörigkeit zur Kirche — die nur in dem Sinn «Taufzwang» genannt
werden kann, daß die Nothwendigkeit einer Bedingung für einen Zweck
demjenigen allerdings als Zwang erscheint, der den Zweck ohne seine
Bedingung möchte — nicht für sich zur Behandlung und Entscheidung
gebracht werden will, sondern nur so nebenbei bei Anlaß der Konfirmation.

Die Aeußerung in meinem Vortrag («Unsere Stellung zu Christus»,
Ausgewählte Vorträge und Aufsätze, herausgegeben von Kradolfer, Berlin
1885, Seite 308) über den «Fortschritt im Gänsemarsch, Einer hinter dem

Andern her, weil eine Fahne mit bestechendem Stichwort vorausflattert,
ist nicht die ächte Gangart der Freiheit» — hatte in der That zu allernächst
die Fahne mit dem Stichwort «wider den Taufzwang» im Auge.

Man kann allerdings grundsätzlich die Frage aufwerfen: Darf, soll
und will eine Kirche die Taufe als Zeichen der Aufnahme in ihre soziale
Gemeinschaft verwerfen oder nicht? Allein da hieße es dann: Ja oder Nein?
Beibehaltung oder Abschaffung? Das Fakultativlassen, d. h. die Abschaffung

bloß des Taufzwangs, stellte sich da als widersinnige Halbheit oder
Getheiltheit des Sinnes heraus. Die Frage so gestellt, konnte nur eine
supranatural illuminatistische, unhistorische Schwarmgeister-Sekte (für



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 127

sie) triftige religiöse Gründe zur Abschaffung haben: nämlich nur
unmittelbare, innere Wirkungen des heil. Geistes überall gelten zu lassen. Der
projektirte Sturm gegen den «Taufzwang» wird aber schwerlich von
solchen Leuten oder auch für solche Leute unternommen.

Rationell sich wirklich auf Gewissensfreiheit stützende Gründe hätten
nur einer offen oder verdeckt magischen Auffassung der Taufe gegenüber
Anhalt und Sinn. Sie fallen aber vollständig weg gegenüber der ächt und
genuin reformirten, d. i. rein und streng symbolischen Fassung derselben,
bei der die objektiv-real-religiöse Bedeutung (das ächt «Mystische» im
Unterschied vom nur verschämt mystisch ausgedrückten Magischen) durchaus
in der ethischen Bedeutung und Wirkung einer heiligen sinnbildlichen
Handlung und der Theilnahme an einer solchen beruht und besteht, — ich
sage: der ächt reformirten, rein und streng symbolischen Fassung gegenüber

fallen alle rationellen Gründe um der Gewissensfreiheit willen rein
und vollständig dahin. Aber eben damit wäre auch die Abschaffung der
Taufe als des Aufnahmeritus in die Kirche, der sinnbildlich den alleinigen
religiösen Zweck, welchem dieselbe für ihre Glieder dienen soll, darstellt
und vorhält, gleich bedeutend mit der Erklärung: das durch sie sinnbildlich
Vorgehaltene sei gar nicht wesentlicher Zweck der Kirche, man könne also,
mit offiziell bei der Aufnahme ausgesprochener Verneinung desselben «aus
Gewissensgründen», doch der Kirche angehören wollen. Gegen jede magische

oder auch nur magisch mißzuverstehende Fassung der Taufe (das
erstere die katholische, das zweite die lutherische und auch in bildlichen
Ausdrücken lutheranisirende — wie allerdings oft unbesonnen bei
reformirten Geistlichen vorkommen mag) hat der Gewissensprotest einen
berechtigten Halt: «den religiösen Zweck, den die Kirche in der Taufe
sinnbildlich vorhält, den suche auch ich in ihrer Gemeinschaft, aber an irgend
welche direkt oder indirekt magische Knüpfung seiner Erfüllung an den
Taufakt kann ich nicht glauben.»

Kurz, bei der rein reformirten Fassung könnte für die Kirche nicht von
einem Erlassensollen der Taufe aus Gewissensgründen, sondern nur von
allgemeiner Beibehaltung oder Aufhebung der Taufe als ihres historisch
mit ihrer Entstehung gegebenen sinnbildlichen Aufnahmeritus die Rede
sein. Diese Frage würde ich nun allerdings nicht für eine göttlich schon
entschiedene, sondern für eine menschlicher Entscheidung aus rationellen,
historischen, ethischen Gründen offene erklären, aber aus eben solchen
Gründen ganz entschieden für die Beibehaltung mich aussprechen: so gut
— um einen profanen Vergleich zu brauchen — ich es nicht für vernünftig
und wohlgethan halten könnte, wenn die Schweiz oder ein Kanton oder
eine einzelne Gemeinde einen eigenen, von aller übrigen Welt unterschiedenen

Münzfuß (oder auch nur eine solche Orthographie) obligatorisch
bei sich einführen wollte.

Ich glaube auch, wenn die Tauffrage so gestellt würde, wie sie prinzipiell

gestellt werden sollte, würde in der vorliegenden Situation von keinem
«Reformer» die Abschaffung der Taufe beantragt werden wollen. Sie aber

prinzipiell für bloß fakultativ erklären, wäre eine sinnlose Halbheit.
Das ist nun aber auch gar nicht die vorliegende Sachlage. Sondern von



128 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

der Konfirmation aus, die bisher natürlich die Taufe voraussetzte, kommt
man rückwärts auf die Frage, ob nicht gewisser Fälle wegen, um da
etwaige Unkommlichkeiten zu vermeiden, die Taufe zu erlassen, d. h. eben
doch, die Taufe überhaupt prinzipiell für fakultativ zu erklären sei.

Was sind das aber für Fälle?
1) Es kann geschehen (und kommt vor), daß Eltern mit Kindern im

Schul- oder auch schon im Konfirmationsalter in die Heimat zurückkehren
aus einem Lande, wo sie (z. B. im Innern Brasiliens) weit und breit keine
Möglichkeit gehabt hatten, dieselben protestantisch taufen zu lassen; allein
heimgekehrt, wollen sie dieselben nun ganz selbstverständlich christlich
erziehen und kirchlich aufnehmen lassen: «warum ihnen nun die Taufe nicht
ersparen sollen, da, bei der allgemeinen Gewöhnung an die Kindertaufe, die
Taufe halberwachsener Christenkinder doch etwas durch das Auffallende
Gênantes hätte ?> — Allein, es gibt ein berechtigtes und ein unberechtigtes
Genirtsein: jenes wird durch eine taktvolle Vornahme der Taufe
berücksichtigt und geschont werden können, ohne daß die Gemeinschaft dem

letztern ihre berechtigte Forderung der Aufrechterhaltung ihrer
Gesellschaftsordnung preiszugeben braucht.

2) Oder, die wirkliche oder nur vorgeschobene Verlegenheit, Taufzeugen

beizubringen, hat Eltern abgehalten, ihre Kinder seiner Zeit zur Taufe
zu bringen. «Warum sie nun hinterdrein, noch vor der Konfirmation, dazu
nöthigen wollen?» Die Ausrede mit diesem Fall schneide die Kirche damit
ab, daß sie Jedem ermögliche, ohne ökonomische und andere derartige
Verlegenheiten sein Kind zur Taufe zu bringen. In dem Fall aber, wo Einer
sich eigentlich schämen sollte, ein Kind in die Welt gesetzt zu haben, ist
es doch nicht Sache der Kirche, ihm die Beschämung ersparen zu wollen,
es ihr darzubringen.

3) Oder, es nimmt Einer Glaubensanstoß an der Taufe und hat darum
seine Kinder nicht mögen taufen lassen; im Uebrigen möchte er ihnen aber
doch alles Gute von der kirchlichen Gemeinschaft zukommen lassen: «Warum

sollte da die Kirche — nach dem bekannten Sprichwort — nicht
nachgeben dürfen, ja, nicht besser thun, wirklich nachzugeben?» — Allein für's
erste: von einem wirklichen Glaubensanstoß kann, wie gesagt, der genuin
reformirten, konsequent symbolischen Fassung gegenüber in Wahrheit
keine Rede sein, und ein solcher nur aus eigener abergläubischer Vorstellung

des Renitenten stammen. Da brauchen also die Geistlichen der
reformirten Kirche im Konfirmationsunterricht und privater und öffentlicher
Belehrung nur einfach ihre reformirte Pflicht zu thun, und der Anstoß ist
beseitigt. (NB. Darum sollten auch in der gegenwärtigen Frage die
«Positiven» sich hüten, im Eifer der Betonung der Nothwendigkeit der Taufe
über die symbolische Bedeutung derselben hinauszugeben, und wär's auch
nur in Redensarten, die halbmagisch verstanden werden könnten, während
sie vielleicht wirklich nur mystisch im wahren und berechtigten Sinn des

Wortes — wie die tiefere Fassung des rein Sinnbildlichen ihn nicht aus-,
sondern einschließt — gemeint sind. Damit würden sie den Gegnern des

«Taufzwangs» nur eine wirkliche Handhabe bieten.)



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 129

4) Es bleibt schließlich nur der Fall, daß ein Setzkopf — den Zwingli
kurz und derb einen «Letzkopf» nennen würde — prätendirte: ich möchte

nun einmal meine Rechte in der Kirche für mich oder doch meine Kinder
geltend machen und genießen (ob wirklich genießen?), ohne mich an das

Gesellschaftsstatut für die Angehörigkeit zur kirchlichen Gemeinschaft zu
kehren. Welche Gesellschaft, die nur irgend einen Grund hat, auf ihr
Gesellschaftsstatut etwas zu halten, wird sich zu einer solchen Kondeszendenz

gegen einen derartigen «Setzkopf» veranlaßt fühlen können? «Doch — hört
man etwa sagen — auch einem solchen kann die Kirche zum Segen sein,
auch wenn er in diesem Stück zur Zeit noch ein Setzkopf ist. Also gebe sie
ihm doch lieber nach.» — Als ob Einer den Segen, von dem hier allein die
Rede sein kann, nicht, wenn er wirklich will, von der Kirche erhalten
könnte, auch ohne ihr Mitglied zu sein. Ihre Thore stehen ja Allen offen,
die von ihr hören wollen. Nur zum aktiv berechtigten Mitglied eignet er sich
wahrhaftig so lange nicht, als er von einem Sinnbild dessen, was ihr
alleiniger Zweck ist, nichts wissen will.

Die Sache ist nur darum nicht auf den ersten Blick luzid, weil es sich
nicht um Neukonstituirung der Mitgliedschaft der Kirche handelt, sondern
jetzt alle rechtlich Glieder der Kirche bleiben, die es schon sind (wenn sie
nicht ausdrücklich ihren Austritt erklären), diese aber eben das fragliche
äußere Requisit der Taufe schon haben, und weil von der faulen Verquik-
kung des Kirchlichen und Staatlichen her, die von dem alten Staatskirchenthum,

trotz aller entgegengesetzten Verfassungsgrundsätze, noch ganz naiv
fortdauert, es noch als ganz selbstverständlich gilt, daß, wie im Staatsbürgerrecht,

so auch im Kirchenbürgerrecht, schon ganz einfach die Vererbung
durch die Geburt gelte.

So kann ich es nur als Menschenfurcht oder Menschengefälligkeit von
Seite reformerischer Theologen ansehen, wenn sie der Aufhebung des

«Taufzwangs» das Wort reden, um ja nicht das Prestige der Preisinnigkeit vor
den Liberalen (im trivialen Sinn des Wortes) Gefahr laufen zu lassen; nie
und nimmer aber für wirkliche theologische und kirchliche Freisinnigkeit.

Am 18. Januar 1890, fünf Jahre nach Biedermanns Tod,
druckte der Redaktor des «Kirchenblattes für die reformierte
Schweiz» das ganze Gutachten über die «Aufhebung des

Taufzwanges» ab, als charakteristisch für die Stellung Biedermanns,

der sich gegen links wie rechts zu wehren wußte. Ich
danke Herrn Prof. Dr. Ernst Staehelin bestens für den
Hinweis auf die verschiedenen Jahrgänge des «Kirchenblattes»
bzw. «Volksblattes für die reformierte Schweiz».

Basel. Paul Burckhardt.

9


	Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

