Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Artikel: Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann
Autor: Burckhardt, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

114 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

wann immer Tyrannei droht. Wie der Kriege, Rebellion und
Despotie erzeugende Démon zu zéhmen sei zum Wohle Eng-
lands und des Abendlandes: das war eine seiner Lebensfragen.
Auch als er die Utopia schrieb, beschiftigte er sich mit ihr.
Ueber den ganz speziellen Charakter der Liésungen, die er im
zweiten Teil dieses Werkes von Hythloday anpreisen lief,
haben wir uns ausgesprochen. Die forcierte Interpretation ein
paar weniger jener Liosungen kann nicht ins Gewicht fallen
gegeniiber dem Sinn, den das ganze Buch im Zusammenhang
des ganzen Lebens und der iibrigen Schriften Mores erhilt.
Und jene Interpretation darf den Mann, der selbst der Macht
in ihrer brutalsten (estalt begegnete und sie besiegte, nicht
zum Symbol einer Denkart machen, welche dem Machttrieb,
ohne es recht zu wissen und zu wollen, unter moralistischen
Phrasen dient.
St. Gallen. Rudolf Stamm.

Aus der Korrespondenz
von Alois Emanuel Biedermann.

Die hier zum erstenmal publizierten Briefe sind Stiicke aus
der — freilich nicht vollstindig erhaltenen — Korrespondenz
des Ziircher Theologen Alois Emanuel Biedermann (1819 bis
1885), die in meinem Besitz ist. In der Festschrift zum 60. Ge-
burtstag von Paul Wernle («Aus fiinf Jahrhunderten Schweize-
rischer Kirchengeschichte», Verlag von Helbing & Lichten-
hahn, Basel 1932) ist ein genaues Verzeichnis der von und
an Biedermann geschriebenen Briefe sowie eine Auswahl aus
der erhaltenen Korrespondenz abgedruckt, so Briefe Bieder-
manns an David Friedrich Straull, Johann Peter Romang und
Franz Overbeck, sowie Briefe von Karl Rudolf Hagenbach, Ro-
mang, Overbeck und Friedrich Theodor Vischer.

1. Brief von Dr. phil. Franz Holberg (Berlin) an A. E. Bieder-
mann vom 22. November 1846.

Ueber Franz Holberg hat Herr Kollege Martin Schmidt,
Prof. f. Kirchengesch. an der Kirchl. Hochschule Berlin, der
ThZ-Redaktion dankenswerterweise folgendes mitgeteilt:



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 115

«Franciscus Holberg Hasserodanus (Hasserode ist ein Dorf im
Harz bei Wernigerode) wurde am 1. Sept. 1843 in der Philos.
Fakultéit der Universitit Halle-Wittenberg zum Dr. promoviert.
Thema der Dissertation: ,De theologia naturali Raimundi de
Sabunde commentatio’, Halis 1843, Formis expressum Semm-
lerianis, 77 S. Er widmete die Dissertation viro dilectissimo
Deiphobo C. Fulda ad aedes S. Mariae Halenses pastori prima-
rio, qui in patris locum ipsi successit. Alles dies steht in der
Dissertation. Leider enthélt sie keine Vita. Ueber Holbergs
spatere Stellung habe ich nichts herausbekommen. Man miilite
wahrscheinlich einmal alle Pfarrerverzeichnisse des zweiten
Drittels des 19. Jahrhunderts durchsuchen und dabei mit seiner
Heimatkirche, der Provinz Sachsen, anfangen, obwohl nicht
unbedingt sicher ist, daBl er als Theologe tiatig war. Moglicher-
weise ist er ins Schulfach gegangen, so dafl man die Personal-
verzeichnisse der Gymnasien zu priifen hétte. Nach seiner Dis-
sertation ist er offenbar nicht mehr hervorgetreten.» *

Biedermann war damals (von 1843—1850) Pfarrer in Miin-
chenstein bei Basel. Seine 1. Schrift «Die freie Theologie oder
Philosophie und Christenthum in Streit und Frieden» war —
nach dem Ausdruck des Ziircher Antistes Finsler — eine
Rakete, die den Aufmarsch einer neuen Streitmacht, der speku-
lativen Theologie, verkiindete. Die Schrift war aus den Vorar-
beiten Biedermanns iiber das Thema «Das ewige Lebeny her-
vorgegangen. Seit 1845 redigierte er die neugegriindete Zeit-
schrift «Die Kirche der Gegenwarty.

Berlin, 22. Nov. 1846.
Werden Sie es verzeihen, hochgeehrtester Herr Pfarrer, wenn ein Un-
bekannter iiber viele Meilen hinweg mit einer Frage und Bitte zu Ihnen
zu kommen wagt? Ich troste mich damit, daf ja die Ménner der Wissen-

* In dem Artikel iiber Raimundus Sabiende der 3. Aufl. der Realencyklo-
pidie fiir protestantische Theologie und Kirche, 16. Bd., S. 415—421, ist die
Holbergsche Dissertation genannt und folgendes hinzugefiigt: «Von dem-
selben Autor eine Recension der gleich zu erwihnenden Schrift von Matzke
in den Studien und Kritiken vom Jahre 1847, Bd. II, S. 1028; D. Matzke,
Die natiirliche Theologie des Raymundus von Sabunde, Breslau, Trewendt,
1836 ...> Im Zettelkasten der Basler Universititsbibliothek findet sich, ab-
gesehen von seiner Dissertation, der Name Franz Holbergs nirgends, so da8
in der Tat seine literarische Beschaftigung nur mit dem genannten Raimun-
dus Sabiende anzunehmen ist. D. Red.

8*



116 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

schaft und der geisterfiillten Praxis fiir Alle, die mit ihnen in demselben
Elemente geistigen Strebens sich fiihlen, ein Gemeingut sind, in einer Liebe
verbunden und zu geistiger Handreichung gewissermalen verpflichtet. Die
Sache nun, mit welcher ich in diesem Vertrauen zu Thnen komme, betrifft
eine Frage aus der geistlichen Praxis, die mir um so mehr am Herzen liegt,
da ich wahrscheinlich in den n#ichsten Monaten in ein geistliches Amt ein-
treten werde. Die unleughar bedeutenden Schwierigkeiten, die dies grade
fiir uns — wenigstens jezt noch — hat, habe ich mir so gewissenhaft als
moglich klar zu machen gesucht; daB ich aber dariiber grade bei Ihnen noch
einen Rath holen mochte, wird Sie gewill bei dem jetzigen Stande der Dinge
nicht wunder nehmen. IThr Buch iiber «Philosophie und Christenthum» hat
meinen Muth und meine Freudigkeit zu jener Praxis unendlich gestiirkt,
und iiberhaupt sind Sie ja mit Thren Helvetischen Freunden die Ersten und
Einzigen, welche die Berechtigung und Bedeutung der philosophischen
Theologie auch fiir die kirchliche Praxis lebendig und durch die That ver-
treten, wihrend man bei uns davon nur hochst wenige, inconsequente, spora-
dische Beispiele findet, und die Jiingeren, welche in dieser Bildung wurzeln,
entweder den akademischen Weg einschlagen, oder oft auch das Interesse
und den Ernst fiir das wirklich Religitse verloren haben und dann zur
Philologie abbiegen.

Die Frage nun, iiber welche ich Ihren giitigen Rath mir erbitten
mochte, ist die: wie soll die philosophische Ansicht von der Unsterblichkeit
sich in der kirchlichen Praxis bewihren? Bei der Predigt hat die Sache
weniger Schwierigkeit. Hier kann man den zeitlichen Unterschied von
Diesseits und Jenseits ruhig stehen lassen, ohne dadurch beengt zu werden,
da man ja das Jenseits immer fassen wird als nach Inhalt und Wesen iden-
tisch mit dem, was hier schon dem Geiste als Ewiges offenbar und gegen-
wirtig ist; es ist gleichsam nur die Verlingerung einer Linie, die hier schon
gezogen ist und dadurch in ihrer Richtung nicht veréindert wird. Anderer-
seits aber konnte man auch ohne Scrupel das ewige Leben und die ideale
Sphiire des Geistes, grade um sie in ihrer fiir sich seienden Allgemeinheit
und Unbedingtheit auch fiir die Vorstellung scharf hervortreten zu lassen,
wohl hin und wieder von dem irdischen Lieben trennen und diesem als ein
auch zeitlich Jenseitiges gegeniiber treten lassen; dieses Verhiltnis hitte
dann auch wesentliche religiose Bedeutung: das Jenseits wire dann die
ideale Projection, welche in die Gestaltung des Diesseits lebendig eingriffe,
ein energisches Urtheil iiber den ungewissen gegenwirtigen Zustand des
Subjects ausspriiche und den idealen Maflstab abgébe, zu welchem die Wirk-
lichkeit sich fortbilden miisse, wenn derselbe auch fiir die Vorstellung als
ein erst kiinftig zu erreichender erscheint. Ueberhaupt hat die Predigt
den Vortheil, daBl in ihr die Vorstellung vom Jenseits immer nur als der
Hintergrund auftritt, welchen sie nicht selbst hervorzuziehen, auszufiillen
und zu bestimmen braucht — denn das wiire ein nur doctrinéres Interesse —,
den sie vielmehr in seinem Fiirsichsein auf sich beruhen 148t und nur in
seinen, in dem Vordergrunde des religiosen Lebens Gestalt gewinnenden
Einfliissen und Wirkungen zu betrachten hat, so dall in diesen gegenwir-
tigen Wirkungen und Resultaten jener abstracte, jenseitige Ausgangspunkt



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 117

selbst aufgeht und erst darin seine concrete Wahrheit gewinnt. — Anders
aber und schwieriger, wie mir scheint, stellt sich die Sache in der iibrigen
‘geistlichen Praxis, besonders bei Leichenreden und an Krankenbetten. Hier
gilt es nicht, oder wenigstens nicht allein das Interesse des gegenwirtigen
religiésen Lebens, denn dieses liegt ja in solchen Momenten als ein irdisches
abgeschlossenes gleichsam dahinten, sondern vornehmlich das unabweisbare,
dringende, oft verzweiflungsvolle Interesse, iiber das kommende Geschick
des Geistes eine Gewillheit zu haben, ein Interesse, das nicht immer ein
schlecht egoistisches zu sein braucht, sondern auch Tieferes, z.B. den
Wunsch der Theilnahme an weiteren Entwicklungen des Geistes zum Inhalt
haben kann. Hier kann man den Dualismus der Vorstellung nicht dadurch
mildern, dafl man den Inhalt des jenseitigen Lebens als den wesentlichen
Inhalt des religitsen Lebens iiberhaupt darstellt und die transcendente Form
dran als vorstellungsmifiig ruhig und unbefangen bestehn ldft, hier darf
man das Jenseits nicht behandeln als die ideale vollendete Anschauung
dessen, was wir schon hier als Wirkliches, aber in seiner Erscheinung Be-
schrinktes, Schwankendes, hie und da Verkiimmertes besitzen, hier kann
jene Vorstellung auch nur in untergeordneter Weise als Motiv gefalit wer-
den, um das wahrhaft religiose Verhalten in den letzten Stunden des eige-
nen Lebens oder bei der Trauer um einen Verstorbenen zu beleben und
aufrecht zu erhalten. Hier ist vielmehr das, was in der Predigt als Vor-
stellung, als Bild, in welchem dem Horer der religivse Inhalt, auf den es
ankommt, gegeben wird, ohne alle Hypokrisie gebraucht werden kann, das
ist grade hier fiir das BewuBtsein die Hauptsache, grade auf diese dualisti-
sche Form, ob hinter dem Ersten es noch ein Zweites gibt, kommt es ihm
an, grade daran hingt sich in solchen Momenten ein theoretisches Interesse,
und eben dies macht es dem Prediger unmoglich, sich jener Form auch noch
weiter unbefangen zu bedienen. Was soll er nun thun? Soll er etwa dem
Fragenden ausweichen und sagen: bewahre nur fest den Glauben, so wird
Gott auech das Weitere aufs weiseste und beste fiigen — oder dergl.?
Ich glaube nicht, daB er damit bei einer von Kindheit auf festgewurzelten,
wenn auch wihrend des wirklichen Lebens vielfach in den Hintergrund
getretenen Ueberzeugung weit kommen wird — die Conflicte mit der Bibel
ungerechnet. Grade in solchen Momenten, wie ich sie hier im Sinne habe,
wo der ganze Reichthum und die iiber die Naturbasis hinausgehobene Ent-
wickelung des Geistes wieder in das unmittelbare, in die Leiblichkeit ver-
senkte, seelische Selbstgefithl mehr oder weniger zuriickgeht, liegt schon
in der dringenden Frage immer die verlangte Antwort. Eine Beruhigung
aber mull der Prediger nach seiner Pflicht geben; die verlangte kann er
nicht geben, und der Trost, welchen uns unsere umfassendere philosophische
Anschauung und unser dadurch mithestimmtes und befreites religidses
Leben giebt, und der uns, wie wir hoffen, auch in unserer letzten Stunde
bleiben wird, von dem kann ebendeshalb hier, wenn er auch in untergeord-
neter Weise miteinfliefen mag, doch auf keinen Fall Alles erwartet wer-
den. — Ich bin nun keineswegs der Ansicht, daBl dieser Conflict unauflés-
lich wére, glaube auch, daf man solche praktischen Verhiltnisse niemals
aus der Vogelperspective, sondern nur mitten in der Praxis selbst stehend



118 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

griindlich und angemessen beurtheilen kann, und daB dabei iiberall die
Macht der Personlichkeit und die Begeisterung fiir die Sache einigend und
versohnend iiber die Differenzen hiniibergreift; aber ebendeshalb, weil ich
dieses Vertrauen habe, wiirden Sie, hochgeehrter Herr Pfarrer, mir einen
wahrhaften Herzenswunsch erfiillen, wenn Sie dariiber, wie Sie in Threr
Praxis diese Sache gefunden und geistig verarbeitet haben, mir einige
Worte zukommen lielen. Das aufrichtige Interesse, welches ich dabei habe,
wird vielleicht in Thren Augen die Kiihnheit entschuldigen, mit welcher ich
mir hier Ihre giitige Antwort erbitte; des herzlichsten Dankes werden Sie
dabei im Voraus gewil} sein.
Mit innigster Hochachtung
Thr ergebenster
Dr. Franz Holberg. (Taubenstrale 20.)

Leider ist die Antwort auf Holbergs Brief nicht erhalten.

2. Brief von R. A. Lipsius an Biedermann vom 6. April 1875.

Richard Adalbert Lipsius (1830—1892) war Professor der
Theologie in Jena. Es sind 6 Briefe von ihm an Biedermann
aus den Jahren 1873—1884 erhalten, dazu 4 Konzepte Bieder-
manns zu Briefen an Lipsius.

Jena, den 6 April 1873

Verehrtester Herr College

Seit Ihrem letzten Briefe vom 2 Aug.71 ist ein sehr langer Zeitraum
verflossen. Ich hatte immer gehofft, demniichst eine Gelegenheit zu finden,
die in Ihrem Briefe verhandelten Fragen ausfiihrlicher zu besprechen und
diese Darlegung Thnen als Antwort auf Ihre Bemerkungen zu schicken.
Da sich indessen die Ausfithrung meiner Absicht immer wieder hinaus-
zieht, so will ich nun doch nicht linger anstehen, wenigstens mit einigen
Worten auf die zwischen unsg differenten Fragen zuriickzukommen. Sie
haben ganz Recht, wenn Sie den Punkt der persténlichen Fortdauer als
denjenigen hervorheben, an welchem unsere beiderseitigen Anschauungen
am Bestimmtesten auseinandertreten. Nicht zwar in dem Sinne, als ob ich
Ihrer principiellen Bestreitung eine ebenso entschiedene Bejahung der
Frage entgegenzusetzen vermochte, wohl aber insofern, als ich die logi-
schen Operationen, die Sie fiir entscheidend erachten, fiir durchaus unge-
niigend betrachten muf}, die Frage zu erledigen. Ich komme wissenschaft-
lich hier nicht iiber die Skepsis hinaus und lasse es vollig offen, ob viel-
leicht die Naturwissenschaft zu Ergebnissen komme, welche jeden weiteren
Streit schlichten. In meinen dogmatischen Vortrigen pflege ich die ganze
Frage bei Seite zu stellen und die Ideen des Lebens in Gott, des Gottes-
reichs u.s.w. vollig unabhéngig von der individuellen Fortdauer zu ent-
wickeln, nur daB ich hinzuzufiigen pflege, daB ein Leben nach dem Tode,
wenn es ein solches gibe, nur als Fortsetzung des gegenwirtigen, und
unter analogen Bedingungen wie dieses vorgestellt werden miisse. Bei der



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 119

religiosen Betrachtung des absoluten Werthes eines Lebens in Gottes Ge-
meinschaft vergesse ich iiberdies nicht hinzuzufiigen, dafl damit wol eine
Fortdauer des Geistes, auch des individuellen, aber noch keineswegs eine
Fortdauer desselben als individuelle selbstbewullte und selbsttitige Per-
sonlichkeit verbiirgt sei, da auch eine Riickkehr des endlichen Geistes-
lebens in den unendlichen Urgrund ohne gesonderte Fortexistenz des In-
dividuums als Individuum wohl denkbar sei. Da ich iiberdies die Mdglich-
keit einer pricis negativen Entscheidung von Seiten der Naturwissenschaft
jederzeit offenhalte, so wiillte ich nicht, welches Interesse mich sonst ab-
halten konnte Thnen ohne Weiteres beizupflichten, wenn es nicht in der
That noch eine ungeloste Differenz iiber das sog. reine Denken wire. Nach
Thren Darlegungen sind wir einander unzweifelhaft niher geriickt. Aber
die Differenz bleibt, da was Sie als das Wesen oder die Substanz des Geistes
betrachten, «die einheitliche Totalitét seiner der Erfahrung vorliegenden
Selbstbethiitigung» mir in der That nur die Erscheinung des Geistes fiir
unsere Beobachtung ist, wobei ich es als eine philosophisch unléshare Frage
betrachte, ob der Geist noch etwas Andres ist als die von uns wahrnehmbare
Thitigkeit, oder ob er mit letzterer zusammenfalle. Das wird Ihnen nun
freilich sehr vorstellungsmifig vorkommen; ich darf IThnen aber versichern,
mir recht wohl einen actus purus des Geisteslebens oder ein dahinter be-
findliches Ding an sich denken zu kénnen; nur weill ich nicht, ob dieses
Denken auch ein richtiges ist. Zun#chst was unser endliches, d. h. auf dem
Grunde einer natiirlichen Leiblichkeit sich rédumlich und zeitlich ent-
wickelndes Geistesleben betrifft, so weill ich zwar recht wohl, dal die
erkennende und wollende Thiitigkeit das Geistige im Menschen ist, dall wir
also was uns «Menschengeist> heifit, negativ als relative Unabhingigkeit
des Thuns von riumlicher und zeitlicher Begrinztheit bestimmen. Aber das,
was nun in unsrer natiirlichen Organisation die Erscheinungen des Geistes-
lebens ermdglicht, ist hiermit noch nicht erkannt, und wenn man dafiir ein
Wort setzte wie Kraft oder Seele oder was sonst, so ist damit durchaus
nichts gebessert. Hier bleibt mir nur ein ehrliches Eingestindnis des Nicht-
wissens. Vollends beim unendlichen Geiste geht mir véllig jede Einsicht
in das was den substantiellen Grund des unendlichen Geisteslebens aus-
macht, ab. Bezeichne ich den absoluten Geist als das Gesetz, die Vernunft
oder Nothwendigkeit in den Dingen, so habe ich wieder nur eine Vorstel-
lung, die im Grunde nicht mehr erklirt als die axiomatische Annahme der
Naturwissenschaft, dall kein Stoff ohne Kraft, keine Kraft ohne Stoff sei.
Beidemale gehe ich mit meinen Vorstellungen iiber das der Erfahrung
zugingliche Gebiet hinaus und versuche es mit Hypothesen, die mir zur
Gestaltung einer einheitlichen Weltanschauung ganz dienlich sind aber
schlechterdings keine Einsicht in die letzten Griinde des Daseins ersffnen.

Ist dem aber so, so kann ich unter der «concreten Selbsterfassung des
Geistes» nur die Beobachtung des Gesetzes seiner unsrem Bewultsein wahr-
nehmbaren Thitigkeit sehen. Dieser Inhalt ist ja freilich ein rein geistiger.
Wie es aber moglich sein soll, den <reell geistigen» Gehalt unsrer Vor-
stellungen ohne eine adiquate Kenntnis vom Wesen des Geistes an sich,
deren ich mich eben nicht erfreue zu erfassen, noch dazu bei der auch von



120 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

Ihnen zugestandenen Unvermeidlichkeit des, wenn auch noch so abstracten,
doch immer noch sinnlichen Ausdrucks — das ists was ich noch immer nicht
zu fassen vermag, und was ich nur dann zu fassen hoffen diirfte, wenn es
mir geldnge, das Hegelsche substanzlose Denken welches sich selbst denkt
oder genauer ausgedriickt: das Denken dessen Substanzialitit eben im Den-
ken seiner selbst besteht — mir als das A & £ meiner philosophischen
Ueberzeugung anzueignen. Setze ich aber auch das Wesen des Geistes gleich
mit dem dem natiirlichen Dasein immanenten Gesetze des Geschehns, be-
trachte es also als das Ideelle im Reellen, so kann ich wieder den Satz,
dal der Geist die Totalitit seiner Eigenschaften und Thitigkeiten sei, nur
unter dem Vorbehalte unterschreiben, dafl das, was ich Geist nenne, kein
gesondertes Fiirsichsein habe, also im strengen Sinne nicht Substanz ge-
nannt werden diirfe. Setze ich wie Andre vorziehn dagegen das Wesen des
Geistes in die bewufite Thitigkeit, so fragt sich wieder ob das, was wir
Geist nennen, nicht doch etwa nur eine bestimmte, wenn auch noch so ge-
steigerte KraftiduBlerung des so und so gruppirten stofflichen Atoms ist;
kurz, wie ich es auch anfange, ich komme nicht zu einer wissenschaftlichen
Einsicht in die letzten Griinde des Seins, sondern mufl mich begniigen, das
Gesetz unserer geistigen Thitigkeit d. h. unseres Imaginierens und Empfin-
dens, Denkens und Wollens durch méglichst scharfes Aufmerken auf die
Natur dieser «geistigen» Vorgiinge approximativ auszumitteln, und zwar
approximativ, weil ich hier mit Groflen rechne, die ich nur theilweise kenne
und wie die Quadratur des Cirkels nur in endlosen Briichen ausdriicken
kann, — Jenes sich selbst denkende Denken welches nicht blos Substanz
ilberhaupt, sondern im Grunde die Substanz selbst wire, gibt ja eine For-
mel, die mir ganz bequem wire, da ich an ihrer Hand alle Fragen der
Philosophie beantworten und sozusagen auf algebraische Gleichungen brin-
gen konnte. Aber ich habe dabei immer das Gefiihl, als hitte ich mit dem
Allen nichts wirklich erklidrt, sondern mich nur iiber mein Nichtwissen
durch eine Formel hinweggetrostet, die vielleicht in dem was sie meint
der Wahrheit recht nahe kommt, zunichst aber nur den Werth eines Lese-
zeichens fiir mich hat, an dessen Hand ich jede beliebige Stelle eines von
mir vielgelesenen aber niemals verstandenen Buches aufzuschlagen vermag.
Verzeihen Sie diese Selbstgestindnisse eines Skeptikers, der es viel-
leicht zu einer ausgefiithrten religiosen Psychologie wohl auch zu einer
Glaubenslehre & la Schweizer, aber nun und nimmermehr zu einem philo-
sophischen System im Geiste des Hegelschen bringen wird. Abgesehen von
diesem Differenzpunkte, der wie ich fiirchte unausgeglichen bleiben wird,
also wahrscheinlich in allen concreten Fragen der Dogmatik werden wir
wohl nicht blos im Wesentlichen, sondern sogar bis aufs Einzelste hin
sachlich zusammengehen konnen. Es bestdrkt mich dies in meiner lingst
gehegten Meinung, dafl der Fortschritt der wissenschaftlichen Arbeit wie
iiberhaupt so speciell in der Theologie nicht so unbedingt von den meta-
physischen Voraussetzungen abhiingig ist, wie man insgemein annimmft.
‘Wir wiirden uns beide als Theologen und Kritiker nicht so nahe zusammen-
gefunden haben, wie dies zu meiner Freude thatséchlich der Fall ist.



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 121

Herr Prediger Lang, dessen personliche Bekanntschaft ich in Osna-
briick gemacht habe, hat mir Ihre Griile gebracht und hoffentlich auch
meine Gegengriile bestellt. Ich habe grofle Freude an dem Manne und an
seinem offentlichen Auftreten gehabt. An dem von Heidelberg und Bern
aus projectirten Theologentage, der im Herbste stattfinden soll, gedenke
ich mich, wenn kein hiusliches Hindernis eintritt, jedenfalls zu beteiligen
und hoffe dann endlich auch Ihre persinliche Bekanntschaft zu machen. Zu
der Vorversammlung in Freiburg im Breisgau (19 April) werde ich schwer-
lich kommen. Im Herbste aber wird Jena hoffentlich nicht blos durch mich
sondern auch durch Schrader und Pfleiderer vertreten sein, und schon wire
es, wenn auch die Ziiricher Facultit womoglich in corpore erschiene.

Schrader ist kiirzlich hier angelangt. Er hat einen sehr angenehmen
Eindruck auf mich gemacht und ich hoffe an ihm einen guten und treuen
Collegen zu gewinnen. Mit Pfleiderer verkehre ich viel; tiberhaupt sind
meine hiesigen collegialischen Verhiltnisse sehr angenehm. Hilgenfeld ist
zu unserem Bedauern immer noch nicht in der Facultit. Die Regierungen
haben unsre darauf beziiglichen Vorschlige einfach ad acta gelegt. Er hat
in den mallgebenden Kreisen viele Feinde, und das nicht unberechtigte Ge-
fiithl der Zuriicksetzung verbittert ihm seine hiesige Existenz. Dall er in
historisch-kritischen Fragen nicht blos IThrem Collegen Volkmar gegeniiber,
sondern auch gegen Pfleiderer, Holsten, Overbeck, Holtzmann und mich
gern «conservative» Ansichten herauskehrt, hingt mit den besten Vorziigen
seiner Natur, einer groflen Festigkeit und Zihigkeit des einmal als Wahr-
heit Ergriffenen zusammen, wenn es ihn auch zuweilen mehr als billig fiir
Gegengriinde unzuginglich macht. Der Mann ist zu lange gedriickt ge-
wesen, als dalB} sich seiner nicht eine gewisse Herbigkeit in der Vertheidi-
gung der einmal eingenommenen Positionen beméchtigt haben sollte. Uebri-
gens bleibt es eine Schmach, dafl er es noch zu keinem Ordinariate hat brin-
gen konnen.

Die kirchlichen Kémpfe in Deutschland werden Sie mit demselben regen
Interesse verfolgen als wir die schweizerischen. Beidemale handelt es sich
ja um dieselben geistigen Giiter und um die Abwehr derselben Feinde. Sehr
gespannt bin ich auch auf Ihre Auseinandersetzung mit Straul}, von der die
Rede geht dall sie demmiichst verdffentlicht werden wird. Meine Ansicht
tiber das Buch habe ich in der Kiirze im Centralblatte niedergelegt.

Mit den herzlichsten Griilen empfiehlt sich Thnen
ganz der Thrige
R. Lipsius.

3. Brief von Albert Kalthoff, Begriinder des «Protestantischen
Reformvereins>, an Biedermann, Berlin-Steglitz, 14. Mérz
1880.

A. Kalthoff (1850—1906), damals noch in Berlin, wirkte von
1888 an als Pastor in Bremen.



122 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

Steglitz bei Berlin 14 Mirz 1880
Hochgeehrter Herr Professor!

Ich freue mich, durch Ihre sehr geschitzten Zeilen vom 12. d. Mts. Ge-
legenheit u. Veranlassung zu haben, zugleich mit meinem besten Dank fiir
Ihren Brief u. meinem Ausdruck der Hochachtung u. Verehrung fiir Sie
einen Irrtum zu berichtigen, den, wie ich sehe, auch Sie iiber den protest.
Reform-Verein, in dessen Dienst ich arbeite, hegen. Dieser Irrtum betrifft
die Stellung dieses Vereins zur preuBischen Landeskirche. Der von mir in's
Leben gerufene Verein steht durchaus innerhalb der Landeskirche u. hat sich
grade die Reform derselben zur Aufgabe gesetzt. Wenn § 1 des Statuts auch
nicht grade den Ausdruck ¢Landeskirche», sondern nur den allgemeineren
Ausdruck <evang. Kirche» gebraucht, so ist doch der Sinn grade durch
den Anklang dieses Paragraphen an die Unionsurkunde Friedr. Wilhelms III
eigentlich unverkennbar. Im Falle Sie kein Exemplar unsrer Statuten er-
halten haben sollten, erlaube ich mir ein solches beizulegen. Dall §1 des
Statuts als das Ziel unsrer Reform, soweit sie die Verfassung betrifft, den
Begriff der unabhiingigen evang. Volkskirche einfiihrt, scheint mir durch
die einfache Riicksicht geboten, dal in dem Statut eines Reform-Vereins
auch das Ziel der Reform méglichst préicise u. unumwunden ausgesprochen
wird. Wenn der Protestanten-Verein die Ziele seiner Bestrebungen in den
Forderungen der Versthnung des Christentums mit den Kulturentwick-
lungen unsrer Zeit u. der Beseitigung hierarchischer Institutionen aus-
spricht, so ist vielleicht damit dasselbe gesagt, nur scheint mir die Form
zu unbestimmt u. deshalb zu zweideutig.

Dem Protest. Reform-Verein gehoren nicht nur Prediger der preuf.
Landeskirche, sondern hauptséchlich auch Vertreter der Kirchengemeinden
an. Unser Vorsitzender ist z. B. ebenfalls Mitglied einer Berliner Gemeinde-
vertretung. Wie sich das Geriicht in alle Welt ausgebreitet hat, wir hitten
uns von der Landeskirche losgesagt, ist mir unerklérlich. Weder von meiner
Seite, noch von Seiten unsres Vorstandes ist irgend etwas geschehen, was
zu diesem Geriichte berechtigten Grund abgeben kionnte. Die Gefahren u.
Bedenken, die Sie in Threm geehrten Schreiben gegen einen solchen Schritt
geltend machen, haben uns von Anfang an so klar vor der Seele gestanden,
dafl wir ohne absolut zwingende Notwendigkeit uns nicht von der Landes-
kirche lossagen werden. Sollte die Zukunft diesen Schritt zur unabweis-
baren Gewissenspflicht machen, so kénnen Sie versichert sein, dafl er nur
mit groBter Besonnenheit u. nur dann gethan werden wiirde, wenn eine
geniigende Verbindung mit der histor. Vergangenheit des Protestantismus
u. dem gesammten Organismus der evang. Christenheit sicher gestellt wire.
Vorlaufig aber setzen wir unsre ganze Kraft daran, einmal den kirchl.
Indifferentismus aus seinem Schlafe aufzuwecken, soweit dies Menschen
itberhaupt moglich ist. Wir hoffen dabei, daf} ein Ermannen des freis. Prote-
stantismus auch seine segnende Riickwirkung auf die Landeskirche aus-
iiben wird.

Dafl eine Emancipation von dem Protestanten-Verein notwendig gewor-
den ist, bedaure ich selbst am meisten. Wir versuchen Alles, soweit die



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 123

Riicksicht auf die Wahrhaftigkeit dies gestattet, mit dem Prot. Verein
Waffenbriiderschaft zu halten. Aber die reaktionire Stromung hat dort so-
viele gute u. tiichtige Elemente mitgerissen, dafl an ein eigentliches Zu-
sammenarbeiten vorldufig nicht zu denken ist. Es fillt mir nicht ein, auf
meine Collegen vom Prot. Verein einen Stein werfen zu wollen. Sie handeln
gewiB bona fide, oder vielmehr, sie handeln eben nicht. Aber nach meiner
Ueberzeugung kann ich die Theorie des Abwartens u. Diplomatisirens grade
in der gegenwirtigen Krisis nicht fiir richtig halten. Es mag sein, daf} ich
vielleicht in den entgegengesetzten Iehler falle u. manche Grundsitze
radicaler ausspreche, als Manchem im Interesse des Zusammenarbeitens
richtig erscheint. Die polemische Tendenz meiner Predigten ist mir selber
nachgerade aufgefallen. Lebten wir nicht in einer Zeit der wiistesten
Reaktion, so wiirde ich der Erste sein der mit Wolbehagen die Polemik aus
den Predigten entfernte. Aber ich halte an dieser Polemik vorldufig noch
fest, wahrhaftig mehr aus Pflicht als aus Neigung. Die Erfahrungen, welche
ich in der allerdings erst kurzen Zeit meiner Berliner Wirksamkeit zu
machen Gelegenheit hatte, deuten durchaus darauf hin, dafl der protestant.
Geist auch in der Reichshauptstadt selbst im Zeitalter der Socialisten-Ge-
setze u. des kleinen Belagerungszustandes noch lebendig ist. F'reilich hleibt
uns die sogenannte gebildete Welt mehr oder weniger verschlossen. Es sind
hauptsichlich Ménner aus dem Volk, vielfach ganz geringe Handwerker u.
Arbeiter, die mit einem bewunderungswiirdigen Eifer u. mit wirklich reli-
giosem Sinn unser Publikum bilden. Von den Weisen u. Klugen haben wir
nur Wenige, aber die wir haben, stehen auch mit Leib u. Seele ein fiir den
Kampf um die Protestantische Freiheit.

Ob der Protestanten-Verein oder der prot. Reform-Verein wichst u.
bliiht, daran liegt mir wahrhaftig nichts. Ich wiirde der Erste sein, der die
hiibschen u. unverkennbar kriftigen Formen unsres Vereins zerschliige,
wenn der Hinblick auf das evangelische Ziel dieses verlangte. Wenn der
Protestanten-Verein, d.h. der Berliner, sich ermannt u. sich von dem Joch
einzelner seiner Fiihrer frei macht, so steht auch einem Zusammenwirken
mit demselben unsrerseits nichts entgegen. Der Prot. Verein macht mir
freilich das Leben recht sauer. Seine Organe sind es besonders, die das
Geriicht von einer Sectenbildung unsres Vereins ausstreuen. Der neue
evang. Gemeinde-Bote Schmeidler’s brachte sogar vor 14 Tagen einen Ar-
tikel iiber einen von mir gehaltenen Vortrag, wonach ich wieder von einem
Zerschlagen der Landeskirche geredet haben sollte. Da daran kein wahres
Wort war, so liel unser Vorstand an Schmeidler eine Berichtigung auf
Grund stenograph. Aufzeichnungen gelangen. Der Abdruck dieser rein
sachlichen Berichtigung wurde verweigert. — Doch wozu das alles: Ich
kann, wenn’s drauf ankommt, alle Unbill in’s Meer versenken, wo es am
tiefsten ist u. trage den Leuten gewill nichts nach.

Nehmen Sie nochmals meinen herzl. Dank fiir Ihren Brief!

Ihr Sie hochschitzender
Kalthoff.



124 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

4. Privates Gutachten A.E. Biedermanns in der Frage des
sogenannten «Taufzwangs» (14. September 1882).

Dieses handschriftliche Gutachten war von Biedermann
seinem Schwiegersohn, Dr. Th. Burckhardt in Basel, auf dessen
Bitte zugestellt worden. Denn im Jahre 1882 wurde, zuerst in
Basel, von der freisinnigen Richtung der Landeskirche die For-
derung, dafl die Taufe Vorbedingung der Konflrmatlon sein
solle, als «Taufzwangy bestritten.

Zwar waren die aulerordentlich heftigen Parteikimpfe in
der Basler Kirche damals scheinbar bereits abgeflaut; die «Re-
former» hatten Sieg auf Sieg erfochten und verfiigten in der
durch die neue Kirchenverfassung von 1874 geschaffenen Syn-
ode iiber die Mehrheit. (Vgl. dariiber das Kapitel «Die Kéampfe
in der reformierten Landeskirche von Basel-Stadty in der «Ge-
schichte der Stadt Basely von Paul Burckhardt, 1942, S. 288 bis
299.) In der Sitzung der Synode vom 19. Juni 1882 stellte der
Kandidat der Theologie Franz Hérler, damals der schroffste
Vorkémpfer der Reform, den Antrag, den Artikel in der vom
Kirchenrat vorgelegten Gottesdienstordnung zu streichen, der
die Taufe als obligatorische Bedingung fiir die Konfirmation
erklarte. In der politischen Tagespresse (politischer und reli-
gioser Freisinn und konservative und <«positive» (Gesinnung
waren im damaligen Basel fast untrennbar miteinander ver-
bunden) nannte Horler die Taufe iiberhaupt ein «orientalisches
Waschsymbol, das seine trockene Sinnesart kalt lassey. (Seine
Trockenheit bewihrte Horler auch als Lehrer einer staatlichen
Schulanstalt.)

Als nun am 5. Oktober 1882 der Antrag Hoérlers in der Syn-
ode zur Diskussion kam, distanzierten sich die Vertreter der
Reform allerdings mehrheitlich von ihrem <enfant terrible»
und bezeugten ihre Hochachtung vor der Taufe, betrachteten es
aber als einen Akt der Unduldsamkeit, einem nicht getauften
Kind die Konfirmation zu verweigern.

Da Th. Burckhardt damals noch nicht der Synode angehorte,
iibergab er das Gutachten Biedermanns einem Verwandten, der
wie er selbst die positive Richtung vertrat, und dieser verlas
— mit ausdriicklicher Genehmigung des Verfassers — das
Gutachten wenigstens teilweise.



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 125

Die Reaktion der Reformer (in der Synode und in der
Presse) auf Biedermanns Gutachten, das «ins Fleisch der
eigenen Partei einschnitty, wie der Kirchenblattreferent schrieb,
war natiirlich keine Zustimmung. Biedermann sei zwar hoch-
gelehrt, aber in praktischen Fragen oft doktrinir und zur
Fiihrung ungeschickt, da er praktisch gegen die Grundsitze
verstofle, durch deren Vertretung er der wissenschaftliche
Fiihrer der Reformpartei geworden sei. Laut einem Brief Th.
Burckhardts an seinen Schwiegervater wurde auch «die Fa-
milie in der Presse herumgezogeny», wie das leider zum Stil der
damaligen Richtungskdmpfe gehoérte (Brief vom 27. Dezember
1882).

Die Entscheidung iiber die Tauf- und Konfirmationsfrage
erfolgte erst in der Synodalsitzung vom 1. Méarz 1883. Mit 36
gegen 27 Stimmen wurde der Paragraph der Ordnung gestri-
chen, der den Pfarrern vorschrieb, vor der Konfirmation einen
Taufschein zu verlangen. Jedoch unterlag der Antrag Horlers,
die Konfirmation kiinftig nicht mehr als «Bestitigung des
Taufbundesy zu bezeichnen. Prof. Paul Wilhelm Schmidt gab
im Namen der freisinnigen Mehrheit die Erklirung ab, die
von Horler konsequenterweise angefochtene Definition solle
als eine Konzession an die Positiven und als Zeichen der Ver-
sohnlichkeit stehenbleiben. Auch versprachen die freisinnigen
Ptfarrer, sich zu bemiihen, dafl die Taufe freiwillig «nachge-
holty werde. Die Positiven freilich blieben dabei, die Basler
Synode habe die Taufe zum «fakultativen Sakramenty gemacht,
und sidmtliche positiven Pfarrer erkldrten 6ffentlich, sie wiir-
den kein ungetauftes Kind konfirmieren.

Die Frage beschiftigte in den néchsten Jahren die Syn-
oden verschiedener reformierter Kantone. Es kam freilich nicht
dazu, wie Pfr. Dr. Johannes Hauri im Kirchenblatt vom
2. Januar 1888 voraussah, daf in einigen Jahren Tausende von
ungetauften Kindern zur Konfirmation angemeldet wiirden;
die Synoden des Kantons Bern und der Eglise nationale
der Waadt beschlossen Ende 1889, dafl kein Kind konfirmiert
werden diirfe, das nicht getauft sei, und die Synode des Kan-
tons Ziirich entschied sich gleichzeitig dahin, dafl kein Pfar-
rer angehalten werden konne, ein Kind zu konfirmieren, wenn
jeder Ausweis iiber den Empfang der Taufe fehle.



126 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

In Basel bestimmte erst § 20 der auf 1. Oktober 1950 in
Kraft getretenen «Ordnung fiir die Gottesdienst- und kirch-
lichen Handlungeny der Evangelisch-Reformierten Kirche
Basel-Stadt ausdriicklich, daf die Taufe, als Voraussetzung der
Zugehorigkeit zur christlichen Kirche, auch an Konfirmanden
zu vollziehen sei, die als Kinder die Taufe nicht empfangen
haben.

Die Basler Kirche hatte eben praktisch seit dem 2. No-
vember 1882 keine neue Gottesdienstordnung; denn die Syn-
ode der selbstindig gewordenen KEvangelisch-Reformierten
Kirche Basel-Stadt hatte am 17. Februar 1911 die alte Gottes-
dienstordnung der ehemaligen Landeskirche iibernommen. Die
Konfirmation als besonderer Feier war in der formal seit 1882
bis 1950 geltenden Gottesdienstordnung gar nicht speziell er-
wéahnt. Doch der einstige Kampf gegen den «Taufzwangy war
lingst vergessen, und die Taufe als Voraussetzung der Kon-
firmation wurde ohne jede Opposition Gesetz, nachdem sie prak-
tisch bereits anerkannt worden war; denn in den Konfirmanden-
registern war jeweils auch die Taufe eingetragen worden.

Anschlieflend folgt hier der Text des Gutachtens Bieder-
manns.

Professor Biedermann iiber die Aufhebung des «Taufzwanges>.

Es ist schief, daB die Frage iiber die Nothwendigkeit der Taufe fiir
die Zugehorigkeit zur Kirche — die nur in dem Sinn «Taufzwang» genannt
werden kann, daB die Nothwendigkeit einer Bedingung fiir einen Zweck
demjenigen allerdings als Zwang erscheint, der den Zweck ohne seine Be-
dingung mochte — nicht fiir sich zur Behandlung und Entscheidung ge-
bracht werden will, sondern nur so nebenbei bei Anlafl der Konfirmation.

Die AeuBlerung in meinem Vortrag («Unsere Stellung zu Christus»,
Ausgewihlte Vortrige und Aufsitze, herausgegeben von Kradolfer, Berlin
1885, Seite 308) iiber den «Fortschritt im Génsemarsch, Einer hinter dem
Andern her, weil eine Fahne mit bestechendem Stichwort vorausflattert,
ist nicht die dchte Gangart der Freiheit> — hatte in der That zu allerniichst
die Fahne mit dem Stichwort «wider den Taufzwang» im Auge.

Man kann allerdings grundsitzlich die Frage aufwerfen: Darf, soll
und will eine Kirche die Taufe als Zeichen der Aufnahme in ihre soziale
Gemeinschaft verwerfen oder nicht? Allein da hiefle es dann: Ja oder Nein?
Beibehaltung oder Abschaffung? Das Fakultativlassen, d.h. die Abschaf-
fung bloB des Taufzwangs, stellte sich da als widersinnige Halbheit oder
Getheiltheit des Sinnes heraus. Die Frage so gestellt, konnte nur eine
supranatural illuminatistische, unhistorische Schwarmgeister-Sekte (fiir



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 127

sie) triftige religiose Griinde zur Abschaffung haben: namlich nur unmit-
telbare, innere Wirkungen des heil. Geistes iiberall gelten zu lassen. Der
projektirte Sturm gegen den «Taufzwang» wird aber schwerlich von sol-
chen Leuten oder auch fiir solche Leute unternommen.

Rationell sich wirklich auf Gewissensfreiheit stiitzende Griinde hitten
nur einer offen oder verdeckt magischen Auffassung der Taufe gegeniiber
Anhalt und Sinn. Sie fallen aber vollstindig weg gegeniiber der #cht und
genuin reformirten, d.i. rein und streng symbolischen Fassung derselben,
bei der die objektiv-real-religiose Bedeutung (das dcht «Mystische» im Un-
terschied vom nur verschimt mystisch ausgedriickten Magischen) durchaus
in der ethischen Bedeutung und Wirkung einer heiligen sinnbildlichen
Handlung und der Theilnahme an einer solchen beruht und besteht, — ich
sage: der dcht reformirten, rein und streng symbolischen Fassung gegen-
iiber fallen alle rationellen Griinde um der Gewissensfreiheit willen rein
und vollstindig dahin. Aber eben damit wére auch die Abschaffung der
Taufe als des Aufnahmeritus in die Kirche, der sinnbildlich den alleinigen
religiosen Zweck, welchem dieselbe fiir ihre Glieder dienen soll, darstellt
und vorhilt, gleich bedeutend mit der Erkldrung: das durch sie sinnbildlich
Vorgehaltene sei gar nicht wesentlicher Zweck der Kirche, man kénne also,
mit offiziell bei der Aufnahme ausgesprochener Verneinung desselben ¢aus
Gewissensgriinden», doch der Kirche angehoren wollen. Gegen jede magi-
sche oder auch nur magisch mifizuverstehende Fassung der Taufe (das
erstere die katholische, das zweite die lutherische und auch in bildlichen
Ausdriicken lutheranisirende — wie allerdings oft unbesonnen bei refor-
mirten Geistlichen vorkommen mag) hat der Gewissensprotest einen be-
rechtigten Halt: «den religitsen Zweck, den die Kirche in der Taufe sinn-
bildlich vorhilt, den suche auch ich in ihrer Gemeinschaft, aber an irgend
welche direkt oder indirekt magische Kniipfung seiner Erfiillung an den
Taufakt kann ich nicht glauben.»

Kurz, bei der rein reformirten Fassung kénnte fiir die Kirche nicht von
einem Erlassensollen der Taufe aus Gewissensgriinden, sondern nur von
allgemeiner Beibehaltung oder Aufhebung der Taufe als ihres historisch
mit ihrer Entstehung gegebenen sinnbildlichen Aufnahmeritus die Rede
sein. Diese Frage wiirde ich nun allerdings nicht fiir eine gottlich schon
entschiedene, sondern fiir eine menschlicher Entscheidung aus rationellen,
historischen, ethischen Griinden offene erklidren, aber aus eben solchen
Griinden ganz entschieden fiir die Beibehaltung mich aussprechen: so gut
— um einen profanen Vergleich zu brauchen — ich es nicht fiir verniinftig
und wohlgethan halten konnte, wenn die Schweiz oder ein Kanton oder
eine einzelne Gemeinde einen eigenen, von aller iibrigen Welt unterschie-
denen Miinzfull (oder auch nur eine solche Orthographie) obligatorisch
bei sich einfithren wollte.

Ich glaube auch, wenn die Tauffrage so gestellt wiirde, wie sie prinzi-
piell gestellt werden sollte, wiirde in der vorliegenden Situation von keinem
«Reformer» die Abschaffung der Taufe beantragt werden wollen. Sie aber
prinzipiell fiir bloB fakultativ erkldren, wire eine sinnlose Halbheit.

Das ist nun aber auch gar nicht die vorliegende Sachlage. Sondern von



128 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

der Konfirmation aus, die bisher natiirlich die Taufe voraussetzte, kommt
man riickwirts auf die Frage, ob nicht gewisser Félle wegen, um da
etwaige Unkommlichkeiten zu vermeiden, die Taufe zu erlassen, d.h. eben
doch, die Taufe iiberhaupt prinzipiell fiir fakultativ zu erkliren sei.

Was sind das aber fiir Fille?

1) Es kann geschehen (und kommt vor), daf Eltern mit Kindern im
Schul- oder auch schon im Konfirmationsalter in die Heimat zuriickkehren
aus einem Lande, wo sie (z.B. im Innern Brasiliens) weit und breit keine
Méglichkeit gehabt hatten, dieselben protestantisch taufen zu lassen; allein
heimgekehrt, wollen sie dieselben nun ganz selbstverstindlich christlich
erziehen und kirchlich aufnehmen lassen: <warum ihnen nun die Taufe nicht
ersparen sollen, da, bei der allgemeinen Gewdhnung an die Kindertaufe, die
Taufe halberwachsener Christenkinder doch etwas durch das Auffallende
Génantes hitte?> — Allein, es gibt ein berechtigtes und ein unberechtigtes
Genirtsein: jenes wird durch eine taktvolle Vornahme der Taufe beriick-
sichtigt und geschont werden koénnen, ohne dal die Gemeinschaft dem
letztern ihre berechtigte IMorderung der Aufrechterhaltung ihrer Gesell-
schaftsordnung preiszugeben braucht.

2) Oder, die wirkliche oder nur vorgeschobene Verlegenheit, Taufzeu—
gen beizubringen, hat Eltern abgehalten, ihre Kinder seiner Zeit zur Taufe
zu bringen. «Warum sie nun hinterdrein, noch vor der Konfirmation, dazu
nothigen wollen?» Die Ausrede mit diesem Fall schneide die Kirche damit
ab, daB sie Jedem ermogliche, ohne ©konomische und andere derartige
Verlegenheiten sein Kind zur Taufe zu bringen. In dem Fall aber, wo Einer
sich eigentlich schimen sollte, ein Kind in die Welt gesetzt zu haben, ist
es doch nicht Sache der Kirche, ihm die Beschimung ersparen zu wollen,
es ihr darzubringen.

3) Oder, es nimmt Einer Glaubensanstofl an der Taufe und hat darum
seine Kinder nicht m6gen taufen lassen; im Uebrigen mochte er ihnen aber
doch alles Gute von der kirchlichen Gemeinschaft zukommen lassen: «War-
um sollte da die Kirche — nach dem bekannten Sprichwort — nicht nach-
geben diirfen, ja, nicht besser thun, wirklich nachzugeben?» — Allein fiir’s
erste: von einem wirklichen Glaubensansto kann, wie gesagt, der genuin
reformirten, konsequent symbolischen Fassung gegeniiber in Wahrheit
keine Rede sein, und ein solcher nur aus eigener abergléubischer Vorstel-
lung des Renitenten stammen. Da brauchen also die Geistlichen der refor-
mirten Kirche im Konfirmationsunterricht und privater und o6ffentlicher
Belehrung nur einfach ihre reformirte Pflicht zu thun, und der Anstol ist
beseitigt. (NB. Darum sollten auch in der gegenwiirtigen Frage die «Posi-
tiven» sich hiiten, im Eifer der Betonung der Nothwendigkeit der Taufe
iiber die symbolische Bedeutung derselben hinauszugeben, und wir’s auch
nur in Redensarten, die halbmagisch verstanden werden kénnten, wihrend
sie vielleicht wirklich nur mystisch im wahren und berechtigten Sinn des
Wortes — wie die tiefere Fassung des rein Sinnbildlichen ihn nicht aus-,
sondern einschlieft — gemeint sind. Damit wiirden sie den Gegnern des
<Taufzwangs» nur eine wirkliche Handhabe bieten.)



P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann 129

4) Es bleibt schlieBlich nur der Fall, dall ein Setzkopf — den Zwingli
kurz und derb einen ¢Letzkopf» nennen wiirde — prétendirte: ich mochte
nun einmal meine Rechte in der Kirche fiir mich oder doch meine Kinder
geltend machen und genieBfen (ob wirklich genieflen?), ohne mich an das
Gesellschaftsstatut fiir die Angehorigkeit zur kirchlichen Gemeinschaft zu
kehren. Welche Gesellschaft, die nur irgend einen Grund hat, auf ihr Ge-
sellschaftsstatut etwas zu halten, wird sich zu einer solchén Kondeszendenz
gegen einen derartigen <Setzkopf» veranlaft fithlen kénnen? «Doch — hort
man etwa sagen — auch einem solchen kann die Kirche zum Segen sein,
auch wenn er in diesem Stiick zur Zeit noch ein Setzkopf ist. Also gebe sie
ihm doch lieber nach.» — Als ob Einer den Segen, von dem hier allein die
Rede sein kann, nicht, wenn er wirklich will, von der Kirche erhalten
konnte, auch ohne ihr Mitglied zu sein. Thre Thore stehen ja Allen offen,
die von ihr horen wollen. Nur zum aktiv berechtigten Mitglied eignet er sich
wahrhaftig so lange nicht, als er von einem Sinnbild dessen, was ihr allei-
niger Zweck ist, nichts wissen will.

Die Sache ist nur darum nicht auf den ersten Blick luzid, weil es sich
nicht um Neukonstituirung der Mitgliedschaft der Kirche handelt, sondern
jetzt alle rechtlich Glieder der Kirche bleiben, die es schon sind (wenn sie
nicht ausdriicklich ihren Austritt erkliren), diese aber eben das fragliche
dullere Requisit der Taufe schon haben, und weil von der faulen Verquik-
kung des Kirchlichen und Staatlichen her, die von dem alten Staatskirchen-
thum, trotz aller entgegengesetzten Verfassungsgrundsiitze, noch ganz naiv
fortdauert, es noch als ganz selbstverstéindlich gilt, dall, wie im Staatsbiir-
gerrecht, so auch im Kirchenbiirgerrecht, schon ganz einfach die Vererbung
durch die Geburt gelte.

So kann ich es nur als Menschenfurcht oder Menschengefiilligkeit von
Seite reformerischer Theologen ansehen, wenn sie der Aufhebung des <Tauf-
zwangs» das Wort reden, um ja nicht das Prestige der Freisinnigkeit vor
den Liberalen (im trivialen Sinn des Wortes) Gefahr laufen zu lassen; nie
und nimmer aber fiir wirkliche theologische und kirchliche Freisinnigkeit.

Am 18. Januar 1890, fiinf Jahre nach Biedermanns Tod,
druckte der Redaktor des «Kirchenblattes fiir die reformierte
Schweizy das ganze Gutachten iiber die «Aufhebung des Tauf-
zwangesy ab, als charakteristisch fiir die Stellung Bieder-
manns, der sich gegen links wie rechts zu wehren wufite. Ich
danke Herrn Prof. Dr. Ernst Staehelin bestens fiir den Hin-
weis auf die verschiedenen Jahrgéinge des <«Kirchenblattesy
bzw. «Volksblattes fiir die reformierte Schweizy.

Basel. Paul Burckhardt.



	Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

