Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Artikel: Die Morus-Biographie von R. W. Chambers und ihre Auswirkung
Autor: Stamm, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877487

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

R. Stamm, Die Morus-Biographie von R. W. Chambers ... 103

pliindert und mit Stellen aus andern Homilien oder aus den
Gesetzen geist- und kunstlos zusammengeflickt worden. Mehr
Interesse verdienen einige Fassungen des <«Himmelsbriefesy,
jenes Briefes Christi, der angeblich vom Himmel fiel und unter
Androhung der schwersten Strafen zu einer dulerst rigorosen
Sonntagsheiligung aufforderte. Es sind Ableger jenes beriich-
tigten Schriftstiickes, das auf einer romischen Synode vom
Jahre 745 und einer Synode Karls des Groflen als ketzerisch
verurteilt worden war. Fiir keinen der altenglischen Himmels-
briefe kommt Wulfstan als Verfasser in Frage. Eine gleichfalls
unechte Wulfstanpredigt (Napier Nr. XLLVI) behandelt im An-
schluf} an eine Vision des Apostels Paulus die Buliredemptionen
und hélt die Uebernahme fremder Siinden gegen Geldentschédi-
gung fiir zuldssig, sofern man wisse, dafl man auller den eige-
nen Siinden auch die des andern Mannes zu biilen vermdoge.
Eine mit erstaunlicher Sorgfalt mit Hilfe von Exzerpten aus
mindestens zwanzig verschiedenen Texten zusammengesetzte
Predigt wurde nach ihrem eigenen Wortlaut vor dem Konig
und den versammelten Groflen seines Reiches gehalten (Nr. L).
Auch sie stammt nicht von Wulfstan.

Das Resultat meiner Untersuchung ist, dal Wulfstans
Sprache niemals nachgeahmt wurde. Gerade die Tatsache, daBl
so haufig wortliche Wulfstanexzerpte ohne Riicksicht auf die
Stildiskrepanz an ebenso wortliche Exzerpte aus andern Auto-
ren angereiht und zu neuen Predigten verarbeitet worden
sind, .ist mir eine wichtige Bestitigung, dal niemand in der
Sprache Wulfstans zu schreiben vermochte auer Wulfstan selber.

Basel. Karl Jost.

Anmerkung bei der Korrektur: Das neueste Buch iiber Alfric von Mar-
guerite-Marie Dubois, Alfric, Sermonnaire, Docteur et Grammairien, Paris
1943, kommt mir soeben zu Gesicht.

Die Morus-Biographie von R. W. Chambers
und ihre Auswirkung.

Als sich das 400. Todesjahr Thomas Mores né#éherte, das
zum Jahr seiner Heiligsprechung werden sollte, nahm die Dis-
kussion um seine Gestalt naturgemdf an Lebhaftigkeit zu.
Wichtige vorbereitende Publikationen waren zwei Binde der



104 R. Stamm, Die Morus-Biographie

Neuausgabe seiner englischen Werke *, die spite Erstausgabe
der um 1555 entstandenen Biographie von Nicholas Harps-
field 2, die sorgfiiltige Studie des #uBeren Lebensganges von
E. M. G. Routh * und das Buch von Christopher Hollis ¢, dessen
Hauptanliegen die Interpretation der Schriften vom katholi-
schen Standpunkt aus war. Das Erinnerungsjahr 1935 sah das
Erscheinen der Biographie von R. W. Chambers ° einer Frucht
jahrzehntelanger Bemiihung, auflerdem einer neuen, kritischen
Ausgabe der kurzen Lebensbeschreibung, die Mores Schwie-
gersohn William Roper auch etwa zwanzig Jahre nach der
Hinrichtung verfalite ®, der offiziellen Doppelbiographie von
Richard L. Smith ?, deren italienische Uebersetzung aus Anlaf}
der Heiligsprechung von John Fisher und Thomas More dem
Papst und anderen kirchlichen Wiirdentrigern iiberreicht
wurde, nebst einer Anzahl gelehrter Aufsitze und vieler popu-
larer Biicher und Artikel. Aus der Nachlese der unmittelbar
folgenden Jahre seien Algernon Cecils Beitrag ®, der More als
Vorkampfer der abendlindischen Einheit feiert, erwihnt und
die Ergéinzung, welche R.W.Chambers dem Epilog seiner
Biographie nachfolgen lief. ®

Unter den angefiihrten Studien haben diejenigen von R. W.
Chambers, im besonderen seine Biographie, die stirkste Wir-
kung geiibt, weil er mit mehr Entschlossenheit, Geduld und
Scharfsinn als irgendein anderer die Aufgabe gel6st hat, die
reichen Quellen zum Leben und Denken Mores, die uns zur
Verfiigung stehen, erneut zu priifen und, unbeeinflufit durch
die halben Wahrheiten, welche katholische und protestantische,
konservative, liberale und marxistische Parteigéinger iiber ihn

1 The English Works of Sir Thomas More, ed. by W. E. Campbell, with
introduction and notes by A. W. Reed, R. W. Chambers and ‘W. A. G. Doyle
Davidson. Vol.I and vol. IT, 1931.

2 The Life and Death of Sir Thomas More, by Nicholas Harpsfield, ed.
by E.V.Hitcheock, with historical notes by R. W. Chambers, 1932.

3 Sir Thomas More and His Friends, 1934.

4 Sir Thomas More, 1934. 5 Thomas More, 1935.

¢ The Life of Sir Thomas More, by William Roper, ed. by E. V. Hitch-
cock, 1935. _

? John Fisher and Thomas More: Two English Saints, 1935.

8 A Portrait of Sir Thomas More: Scholar, Statesman, Saint, 1937.

® The Place of St. Thomas More in English Literature and History, 1937.



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 106

verkiindet haben, ein neues Lebensbild des Verfassers der
Utopia aufzubauen. Seit dem Jahre 1947 ist Chambers’ Bio-
graphie dem deutschsprachigen Leser in der gewissenhaften
und fliissig geschriebenen Uebersetzung J. E. Nenningers zu-
gianglich, welche der Verlag Benno Schwabe, Basel, heraus-
gebracht hat.

Die schwierigste Frage, welche Chambers beantworten
mullite, war diejenige nach der Einheit im Leben, im Denken
und in den Schriften der dargestellten Persénlichkeit. Seine
Reife und Klugheit bewahrte ihn davor, aus dem groflen Men-
schen, mit dem er es zu tun hatte, ein ausgekliigelt Buch zu
machen, das von seiner ersten bis zur letzten Seite verstanden
werden kénnte. Er konnte den Leser das Geheimnis Thomas
Mores verspiiren lassen, weil er sich hiitete, es im Sinne irgend-
einer psychologischen Schule aufzultsen. Zu diesem Geheim-
nis gehort die Vereinigung von gegensétzlichen Strebungen:
der Heiterkeit, der Freude an Scherz und Witz, die alle, welche
ihn kannten, an ihm liebten, steht der Ernst des gldubigen
Christen gegeniiber, der Tatkraft und dem Wirklichkeitssinn
des Magistraten, Diplomaten und Politikers die Illusionslosig-
keit eines Mannes, der die Menschenwelt aus der Perspektive
der Gotteswelt zu sehen vermag, der Begeisterung fiir die Taten
des hochentwickelten individuellen Geistes, fiir die Leistungen
der neuen Wissenschaft, die Sehnsucht nach der Selbsthingabe
und der Askese der Monche. Solche Gegensétze waren in Tho-
mas More; sein bester Biograph sucht sie nicht fortzuerkliren;
er zeigt vielmehr, wie er sie, da er der vollen Freiheit eines
gliubigen Christen teilhaftig war, umfassen konnte, ohne an
ihnen zu zerbrechen.

- Chambers bietet zunichst einen Ueberblick iiber seine
Quellen und korrigiert stellenweise deren traditionelle Ein-
schéitzung. So unterstreicht er die Wichtigkeit der sorgfiltig
ausgearbeiteten Vita von Harpsfield gegeniiber der wertvollen,
aber etwas dilettantischen und nicht fehlerfreien Skizze Wil-
liam Ropers. Er sieht auch in dem verhéltnismidfig spaten Hi-
storiendrama Sir Thomas More, zu welchem Shakespeare nach
dem Urteil der besten Kritiker eine in seiner Handschrift er-
haltene Szene beigesteuert hat, einen aufschlulireichen Beitrag,
da er'in ihm die Auffassung des Londoner Volkes von der Per-



106 R. Stamm, Die Morus-Biographie

sonlichkeit des populdren Richters und Kanzlers aufbewahrt
findet. Diese Auffassung wich in wesentlichen Punkten von
derjenigen des More wenig freundlich gesinnten Edward Hall
ab, dessen Chronik eine wichtige Quelle der Verfasser des Dra-
mas war.

In der Darstellung selbst ist es ein Hauptanliegen Cham-
bers’, als eine Konstante in Mores Leben seine tiefe Frommig-
keit aufzuzeigen, die nie aufhérte, seine Lebensfiihrung, sein
Denken und seine Schriften zu beeinflussen. Als Student zwei-
felte er lange, ob er eine juristische oder eine kirchliche Lauf-
bahn einschlagen sollte, und wihrend seines juristischen Stu-
diums lebte er im Kartiduserkloster in London und betei-
ligte sich an den religiosen Uebungen, soweit er das als Laie
tun konnte. Der Verzicht auf ein geistliches Leben fiel ihm
schwer. Nachdem er ihn geleistet hatte, bemiihte er sich, auch
sein weltliches Dasein zu heiligen durch den Dienst an den
Mitmenschen und durch Strenge gegen sich selbst. Seine Nei-
gung zur Askese, die ihn ein unbequemes hérenes Hemd be-
vorzugen lieB, fiel seinen Néachsten immer wieder auf. Man
mullte ihn allerdings gut kennen, um sie zu bemerken, denn
seine Frommigkeit bevorzugte die Stille und vermied alle auf-
filligen Manifestationen, wenn er den Geschiften der Welt
nachging. Seine innere Sicherheit erlaubte ihm diese Haltung,
die auch seiner Bescheidenheit, Leutseligkeit und Freundlich-
keit entsprach, den Eigenschaften, die das Bild dieses frommen
Menschen so anziehend machen. In dem Brief, den Erasmus im
Jahre 1519 iiber seinen englischen Freund an Hutten schrieb,
vermerkte er, dal More, der am liebsten Wasser oder ganz
diinnes Bier trank, gewo6hnlich einen Zinnbecher benutzte, um
das Behagen seiner Geféhrten nicht zu stéren, und dafl er den
Wein wenigstens mit den Lippen beriihrte, um den herrschen-
den Trinksitten Geniige zu tun.

Mores ausgesprochenes Interesse am mittelalterlichen
Monchstum und Kirchenwesen stand nicht im Widerspruch zu
seiner Liebe fiir die neuen Studien der Humanisten: sie waren
eng verbunden, ja diese Liebe war eine Frucht jenes Interes-
ses. Weil die alte Kirche ihm wichtig war, suchte er zusammen
mit seinen dem geistlichen Stand angehoérigen Freunden Colet,
Grocyn, Linacre und Erasmus eine neue und bessere Theo-



von R. W, Chambers und ihre Auswirkung 107

logie auf Grund besserer Texte. Aus dem gleichen Grunde war
er, wie Colet und Erasmus, dulerst kritisch den Mifstéinden
in Kirche und Klostern gegeniiber und unterstiitzte alle Maf}-
nahmen, die ihrer Austilgung dienten. Chambers legt groflen
Wert darauf, zu zeigen, dal fiir More und seine Freunde in der
Zeit vor dem Regierungsantritt Heinrichs VIII. Jahre hoher
und gliicklicher Erwartungen kamen. Sie blickten mit Freude
und Vertrauen auf den begabten und gelehrten Thronfolger.
Sie sahen in ihm den kommenden Friedensfiirsten und hofften
auf eine Bliite der humanistischen Wissenschaften unter ihm.
Diese sollte bei der Erneuerung der Kirche mithelfen, deren
Notwendigkeit die tapferen Predigten Colets betonten. Nachdem
Heinrich einige Zeit auf dem Thron gesessen hatte, kam eine
Enttduschung nach der andern fiir die Hoffenden. Die schlimm-
sten darunter waren fiir More die kontinentale Kriegspolitik
des Konigs mit allen ihren Folgen, seine Scheidungssache und
sein schliefllicher Bruch mit Rom. Bevor die zwei zuletzt ge-
nannten Angelegenheiten in ein kritisches Stadium traten,
diente er Heinrich mit der ganzen Loyalitit, deren er fihig war,
als Diplomat und Kanzler. Dies wurde ihm dadurch erleichtert,
daB er sich lange Zeit mit ihm verbunden sah in der Ablehnung
der Lehren und der Taten Luthers. More war und blieb ein
treuer Sohn der katholischen Kirche, der ihre Institutionen
von Auswiichsen und Degenerationserscheinungen befreien
wollte, ohne aber auch nur einen Teil ihres Organismus, ge-
schweige denn sie selbst, zu zerbrechen. In Wort und Schrift
wurde er zum Verteidiger der alten Lehre, des Zélibates der
Priester, der Bilderverehrung, der Wallfahrten, der Kléoster
und des Monchstums. Der Vorwurf ist ihm gemacht worden,
er sei als Kanzler auch ein aktiver Verfolger der Protestanten
gewesen und habe Quélereien und Hinrichtungen Andersgliu-
biger verschuldet. More hat diese Anklagen zu seinen Lebzeiten
als falsch bezeichnet, und Chambers bestitigt in sorgfiltiger
Untersuchung, daf er trotz seines Abscheus vor der Kirchen-
spaltung nicht zu einem Verfolger geworden ist. Er bewies den-
Ernst seiner Ueberzeugung nicht dadurch, dall er Andersden-
kenden nach dem Leben trachtete, sondern dadurch, dafl er
sein eigenes nicht schonte, als der sich so orthodox gebérdende
Konig von der rémischen Kirche abfiel und sich als Oberhaupt



108 R. Stamm, Die Morus-Biographie

der englischen Kirche bezeichnet wissen wollte. Um sich und
der Welt Beweise ihrer Orthodoxie zu liefern, wurden der
geistliche Macht usurpierende Konig und die Bischdofe, welche
ihm gefiigig waren, zu Verfolgern der Protestanten, nicht aber
Thomas More. Indem er das, was Heinrich fiir England geleistet
hat, mit dem vergleicht, was er hiitte leisten konnen, hilt
Chambers ein ganz aulerordentlich scharfes Gericht iiber
diesen Konig. Bei der Schilderung der Jahre nach der Nieder-
legung des Kanzleramtes, des Prozesses und des Endes Mores
dagegen riickt der Biograph noch einmal die Schlichtheit und
Klarheit dieses glaubigen Menschen ins hellste Licht. Er suchte
den Mértyrertod nicht. Das Problem, das der vierte Versucher
an T. S. Eliots Thomas Becket herantragt, scheint fiir ihn kein
Problem gewesen zu sein. Er blieb loyal gegen den Konig
und Cromwell. Er reizte sie nicht. Er vermied es, seine Mei-
nung iiber die Scheidung und die Suprematie zu besprechen
oder zu verbreiten; er verlangte nur, schweigen zu diirfen. Er
kiampfte um sein Leben und machte es den Richtern nicht leicht,
das ungerechte Urteil iiber ihn zu fidllen. Aber er verriet seine
Ueberzeugung nicht, und als es feststand, dal er deshalb auf
das Schafott steigen miisse, sprach er mit aller Deutlichkeit
iiber das, was ihm widerfuhr. Unmittelbar vor seinem Tod
erklirte er, er sterbe als des Konigs treuer Diener, aber zuerst
als Gottes Diener.

Wie laBt sich aber die Utopia in dieses Leben einfiigen mit
ihrem Lob eines durchrationalisierten kommunistischen Staa-
tes, der bei aller prinzipiellen Friedfertigkeit klug zu koloni-
sieren und riicksichtslos Krieg zu fiihren versteht, und einer
Vernunftreligion, die alle Meinungen toleriert, die nicht mit
dem Glauben an die Vorsehung und an das Leben nach dem
Tode in Konflikt geraten? Chambers l6st diese Frage, indem
er sich von den zwei extremen Antworten, die vor ihm ge-
geben worden sind, etwa gleich weit entfernt hilt. Er sieht
weder eine politische Programmschrift in Mores beriihmtestem
Buch, noch ein geistreiches Humanistenspiel. Ernstgemeinte
und spielerische Elemente sind vorhanden. Ernstgemeint war
selbstversténdlich die scharfe Kritik an der englischen Krimi-
naljustiz, an der Agrarpolitik der groflen Landbesitzer und
an der Kriegspolitik der europdischen Kabinette im ersten



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 109

Teil. Wie steht es aber mit den Dingen, die Raphael Hythloday
im zweiten Teil vom Lande Utopien erzihlt? Auch hier steckt
viel bitterernste Kritik. Ihr Ziel sind aber meistens nicht mehr
englische, sondern gemeineuropidische Milstéinde, und sie ist
indirekt ausgedriickt. Angeregt durch das Beispiel Platos und
Augusting und durch die Erzihlungen, welche Vespucei und
andere, besonders auch englische Seefahrer von ihren Reisen
heimbrachten, erlaubte er sich das Vergniigen, ein auf die vier
antiken Tugenden Weisheit, Standhaftigkeit, MaBigkeit und
Gerechtigkeit aufgebautes Vernunftreich auszudenken und
auf einer Insel in fernen Meeren anzusiedeln. Er zeigte, was
etwa die Vernunft allein, ohne die Hilfe der Offenbarung Got-
tes und der christlichen Lehre, erreichen konnte, und hoffte,
dadurch die Méinner, welche die Geschicke des christlichen
Abendlandes leiteten, wirksamer wecken und beschdmen zu
kénnen als durch die Abfassung eines neuen lehrhaften Fiir-
stenspiegels, in dem er kaum Besseres hétte sagen kénnen als
Erasmus in seiner Institutio Principis Christiani. Chambers
hebt die oft iibersehenen mittelalterlichen Ziige an Mores
Traumstaat hervor: die feste stindische Ordnung, die angese-
henen Ménchsorden, welche wenige, dafiir aber untadelige Mit-
glieder haben, und das Ideal eines streng disziplinierten kom-
munalen Lebens. Aber das Schreiben der Utopia war fiir ihren
Verfasser nicht nur Ernst, sondern auch Spiel, wie die Erfin-
dung des Encomium Moriae fiir Erasmus nicht nur Spiel, son-
dern auch Ernst gewesen war. Nicht vergeblich hatten die
beiden Humanistenfreunde lukianische Dialoge iibersetzt °, die
satirischen und ironischen Nebentdne in ihnen studiert und die
Kunst ihres Autors, die absonderlichsten Meinungen plausibel
vertreten zu lassen. Der ganze zweite Teil der Utopia atmet die
Freude, mit der More einmal, da er es mit Gedankengebilden
zu tun hatte und nicht mit harten Tatsachen und wirklichen
Menschen, seiner Phantasie die Ziigel schieflen liel}. Offensicht-
liche und versteckte Scherze in Hythlodays Erzidhlung verraten
das spielerische Element in dem Werk. More konnte halb ernst
und halb spielerisch schreiben iiber den Vernunftstaat, weil die
Vernunft fiir ihn eine menschliche Gabe war, die ernstgenom-

10 Vgl. C. R. Thompson, The Translations of Lucian by Erasmus and
St. Thomas More, Ithaca, New York, 1940.



110 R. Stamm, Die Morus-Biographie

men werden mull, aber nicht allzuernst, eine unentbehrliche
Helferin, aber nicht die letzte Instanz, fihig wertvoller Er-
kenntnisse, aber auch des Irrtums. Utopien ist eine subchrist-
liche Region, darum fiir ihren Erfinder eine Region, wo Wahr-
heit und Irrtum sich mischen. Charakteristisch dafiir, daB die
Verhiltnisse dieses Landes trotz ihrer Vorziige alles andere
sind als ideal, ist die Tatsache, dafl in Hythlodays Schilderung
gar nicht selten das kleine Wort «Tod» vorkommt. Es bezeich-
net die Strafe fiir alle diejenigen, die sich mehr als einmal
gegen die Grundgesetze des Landes vergangen haben.

Bei dieser Beschaffenheit des Werkes geht es nicht an, dem
Verfasser im Hinblick auf sein Leben und seine anderen
Schriften vorzuwerfen, er habe einmal fiir, ein anderes Mal
gegen den Kommunismus gepredigt, einmal fiir, ein anderes
Mal gegen die Toleranz, einmal fiir, ein anderes Mal gegen
den Krieg. Um solchen MiBlverstindnissen vorzubeugen, hat er
die Erzéhlung von Utopien Raphael Hythloday in den Mund
gelegt und sich selbst mehrfach deutlich von dessen Meinungen
distanziert.

Seit dem Erscheinen von Chambers’ Werk sind solche Feh-
ler ebenso unmoéglich geworden wie das Uebersehen der aus-
gesprochen mittelalterlichen und konservativen Ziige an Mores
Personlichkeit. Unter den neueren Beitrigen zur Diskussion
der Utlopia** sei H. W. Donners ausgezeichnete Einfiihrung
hervorgehoben, die im Geiste Chambers’ verfafit ist, die gegen-
sitzlichen Anschauungen iiber Einzelaspekte des beriihmten
Buches aber mit groflerer Ausfiihrlichkeit sichtet. An Hand der
vielen, in den englischen Werken verstreuten Zitate aus der
Heiligen Schrift wiirdigte F.E.Hutchinson Mores Leistung
als Bibeliibersetzer, im besonderen seine Kunst, kraftige idio-
matische Wendungen zu finden und an den rechten Stellen ein-

11 Robert P. Adams, The Philosophic Unity of More’s «Utopia», Studies
in Philology, 1941.

Derselbe, Designs by More and Erasmus for a New Social Order, ebenda,
1945. H. W. Donner, Introduction to Utopia, 1945.

Russel Ames, Citizen Thomas More and his Utopia, Princeton University
Press, 1949. Dieses Buch enthiilt einen neuen Versuch, unter Ignorierung
zahlreicher Tatsachen einen Revolutionir und Klassenkémpfer aus More zu
machen. Vgl. die Besprechung durch H. W. Donner in English Studies,
Februar 1951.



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 111

zusetzen ?. Zwei Einzelstudien des Jahres 1943 galten eben-
falls seiner literarischen Leistung **, deren Bedeutung schon
Chambers nachdriicklich unterstrichen hatte. Unter den jiing-
sten Beitrigen befindet sich die wichtige Ausgabe der Kor-
respondenz Mores durch Elizabeth F. Rogers* und eine niitz-
liche Bibliographie. *°

Chambers’ Werk hat auch in Deutschland stark auf die
Diskussion der Utopia eingewirkt, wo vorher die Auffassung
Hermann Onckens, wie er sie in seiner Einleitung zu Gerhard
Ritters Uebersetzung des Buches auseinandergesetzt hatte *¢,
vorherrschend war. Er fafite es als eine sehr ernstgemeinte
Programmschrift eines am Anfang seiner Laufbahn stehenden
Politikers auf und entdeckte einen Bruch in ihm. Dieser soll
daher stammen, dal More das zuerst entworfene Bild eines
kommunistischen Wohlfahrtsstaates nachtréiglich unter dem
Eindruck der politischen Wirklichkeit durch die Schilderung
der Kolonisations- und Kriegsmethoden der Utopier in das-
jenige eines imperialistischen Machtstaates verwandelt habe.
Charakteristisch, der zukiinftigen englischen Expansion die
Wege weisend, soll das Anliegen sein, Machtpolitik ideologisch
zu verbrimen. Diese Auffassung Mores als eines bewuliten
oder unbewuliten Urvaters der britischen Kolonialpolitik, des
britischen Imperialismus und des britischen «canty bewies in
Deutschland eine betrichtliche Anziehungskraft, hat sie doch
zeitweilig selbst Friedrich Brie in ihren Bann gezogen. 7 Nach
dem Studium von Chambers’ Werk hat Brie sich aber wieder
davon freigemacht und in seinem Aufsatz «Thomas More der
Heitere» *® die spielerische Seite der Utopia hervorgehoben und
die Unmoglichkeit dargetan, ausgerechnet in More einen ge-
tarnten Machtmenschen finden zu wollen. Auch H. H. Glunz,

12 Sir Thomas More as a Translator of the Bible, Review of English
Studies, 1941.

13 Leonard F. Dean, Literary Problems in More’s «Richard III», Publica-
tions of the Modern Language Association of America, 1943.

William Nelson, Thomas More, Grammarian and Orator, ebenda.

11 The Correspondence of Sir Thomas More, Princeton, 1947.

16 Frank Sullivan and Majie P. Sullivan, Moreana 1478—1945, Kansas City,
1946. 18 Klassiker der Politik, Bd. I, Berlin, 1922.

17 Imperialistische Stréomungen in der englischen Literatur, 2. Aufl,
1928, S. 16 ff. 18 Englische Studien, 1936.



112 R. Stamm, Die Morus-Biographie-

der in seiner Studie iiber Shakespeare und Morus ** von Cham-
bers’ Anschauungen ausging, sah More anders: als den Huma-
nisten, der sich tatkriftig und heiter in der Menschenwelt be-
wegte, ohne je zu vergessen, dall des Menschen eigentliche
Heimat in der Gotteswelt ist. Er wurde der Utfopia allerdings
auch nicht véllig gerecht, indem er ein positives Gegenbild zur
Tyrannengestalt in der History of Richard I1I in ihr entdecken
wollte und sie dabei, unter Vernachlidssigung des spielerischen
Elementes, allzunahe an die antiken Vorbilder heranriickte,
ein Fehler, der auch Robert P. Adams’ in Anmerkung 11 er-
wihnten Untersuchungen vorgeworfen werden muf. '
Trotzdem Onckens Auffassung auch in Deutschland mehr-
fach kritisiert wurde, unternahm es Gerhard Ritter, die Utopia
in einem verwandten Geiste in sein unter schwierigen Verhélt-
nissen erscheinendes Buch Machtstaat und Utopie. Vom Streit
um die Dimonie der Macht seit Machiavelli und Morus *® ein-
zufiihren. Der Versuch, More in dem Sinne als Gegenfiifler
Machiavellis zu sehen, dafl er zwar wie der Florentiner um
das ddmonische Wesen der Macht gewullt, sich aber gescheut
habe, ihr ins Antlitz zu sehen, daf} er seinem englischen Wesen
entsprechend habe moralisieren und beschénigen miissen, wo
jener furchtlos aussagte, rief nochmals Friedrich Brie auf den
Plan, der in «<Machtpolitik und Krieg in der Utopia des Thomas
More»* dieser Konstruktion den Boden entzog, indem er
zeigte, dall sie auf einen allzu kleinen und iiberdies ungliick-
lich interpretierten Teil der Utlopia gegriindet war und den
Sinn fiir Proportionen vermissen lief. Ritter hat sich in der
endgiiltigen Nachkriegsfassung seines Buches *?, das beson-
ders in seinen spéteren, Deutschland gewidmeten Teilen wich-
tige Erkenntnisse vermittelt, mit dieser Kritik beschéftigt, trotz-
dem aber an seiner Antithese Machiavelli-Morus, die in das
Fundament des Werkes eingebaut ist, festgehalten. Noch immer
werden die knappen Bemerkungen Hythlodays iiber die Koloni-
sation der Utopier auf England bezogen und gepreflt, bis sie
spiiren lassen, «dall diese Methoden, in praktische Politik um-

1% Klner Anglistische Arbeiten, Bd. 32, Bochum, 1938.

20 Miinchen, 1940. 2t Historisches Jahrbuch, 1941.

2 Dije Damonie der Macht. Betrachtungen iiber Geschichte und Wesen
des Machtproblems im politischen Denken der Neuzeit, Miinchen, 1948.



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 113

gesetzt, vom Imperialismus moderner Weltreiche nicht mehr
zu unterscheiden sein wiirdeny (S. 811f.). Die Betrachtung von
Hythlodays Aufzéhlung der Kriegsgriinde, welche die Utopier
als gerecht betrachten, miindet in die Frage: «Kann man zwei-
feln, daB auch hier wieder dem imperialistischen Machtdrang
des utopischen Inselvolkes — bewullit oder unbewulit — Tor
und Tiir gesffnet wird?» (S. 85). Ritter sieht sich zum Schlufl
gedringt, daB sich der friedliche Wohlfahrtsstaat der Utopier
bei ndherer Betrachtung als ein echter Macht- und Herrschafts-
staat erweise: «in seiner Aullenpolitik kehren alle Ziige jener
Démonie wieder, die unser Humanist in ehrlichem Bemiihen
versucht hatte, durch eine vernunftgemifle Staats- und Sozial-
ordnung zu bannen. Wenn diesmal auch der Ddmon sein Gor-
gonenhaupt unter einem dichten Schleier moralischer Ideo-
logien verbirgt: anmutiger wird das Antlitz dadurch nicht. Und
wer den Schleier liiftet, wird davor gewill nicht weniger tief er-
schrecken als vor dem Anblick jenes harten, aber ménnlich
klaren und aufrichtigen Bildes politischer Wirklichkeit, das
Machiavelli uns vor Augen stellty (S.881.).

Eine Diskussion der These, dall eine moralistische Ver-
briémung zum Wesen angelsidchsischer Machtpolitik gehore, ist
hier nicht am Platz. Wéren wir aber auf der Suche nach einem
grollen Zeugen, der diese These Liigen strafen sollte, dann
wiirden wir gewill Thomas More nennen. Gerhard Ritter hat
ohne Zweifel recht, wenn er ihm eine ebenso tiefe Kenntnis
des Wesens der Macht zutraut wie Machiavelli. Sooft er als
Richter, Diplomat und als Politiker Hand anlegte, bewies er
seinen Wirklichkeitssinn. Und was er dabei zu erreichen
suchte, war genau das, was Ritter am Ende seines Buches als
Ziel aller Menschen, die guten Willens sind, bezeichnet. Er trat
dem Dadmon der Macht entgegen «mit dem Einsatz aller h6heren
Geistes- und Willenskrifte, um wider allen Augenschein dem
Déamon ein Stiick verniinftiger Weltordnung abzutrotzeny. Er
tat das auf seine stille Art ohne alle heroische Pose, und in der
Auseinandersetzung mit Heinrich hat er eines der groflen Bei-
spiele dafiir gegeben, wie ein tapferer Mensch, der Hoheres
als die Macht kennt, sich verhélt, wenn ein Tyrann ihm nur
die Wahl 146t: Verrat an jenem Hdoheren oder Vernichtung.
Darum ist das Vorbild Thomas Mores wichtig, wo immer und

8



114 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

wann immer Tyrannei droht. Wie der Kriege, Rebellion und
Despotie erzeugende Démon zu zéhmen sei zum Wohle Eng-
lands und des Abendlandes: das war eine seiner Lebensfragen.
Auch als er die Utopia schrieb, beschiftigte er sich mit ihr.
Ueber den ganz speziellen Charakter der Liésungen, die er im
zweiten Teil dieses Werkes von Hythloday anpreisen lief,
haben wir uns ausgesprochen. Die forcierte Interpretation ein
paar weniger jener Liosungen kann nicht ins Gewicht fallen
gegeniiber dem Sinn, den das ganze Buch im Zusammenhang
des ganzen Lebens und der iibrigen Schriften Mores erhilt.
Und jene Interpretation darf den Mann, der selbst der Macht
in ihrer brutalsten (estalt begegnete und sie besiegte, nicht
zum Symbol einer Denkart machen, welche dem Machttrieb,
ohne es recht zu wissen und zu wollen, unter moralistischen
Phrasen dient.
St. Gallen. Rudolf Stamm.

Aus der Korrespondenz
von Alois Emanuel Biedermann.

Die hier zum erstenmal publizierten Briefe sind Stiicke aus
der — freilich nicht vollstindig erhaltenen — Korrespondenz
des Ziircher Theologen Alois Emanuel Biedermann (1819 bis
1885), die in meinem Besitz ist. In der Festschrift zum 60. Ge-
burtstag von Paul Wernle («Aus fiinf Jahrhunderten Schweize-
rischer Kirchengeschichte», Verlag von Helbing & Lichten-
hahn, Basel 1932) ist ein genaues Verzeichnis der von und
an Biedermann geschriebenen Briefe sowie eine Auswahl aus
der erhaltenen Korrespondenz abgedruckt, so Briefe Bieder-
manns an David Friedrich Straull, Johann Peter Romang und
Franz Overbeck, sowie Briefe von Karl Rudolf Hagenbach, Ro-
mang, Overbeck und Friedrich Theodor Vischer.

1. Brief von Dr. phil. Franz Holberg (Berlin) an A. E. Bieder-
mann vom 22. November 1846.

Ueber Franz Holberg hat Herr Kollege Martin Schmidt,
Prof. f. Kirchengesch. an der Kirchl. Hochschule Berlin, der
ThZ-Redaktion dankenswerterweise folgendes mitgeteilt:



	Die Morus-Biographie von R. W. Chambers und ihre Auswirkung

