
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 2

Artikel: Die Morus-Biographie von R. W. Chambers und ihre Auswirkung

Autor: Stamm, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


R. Stamm, Die Morus-Biographie von R. W. Chambers 103

plündert und mit Stellen aus andern Homilien oder aus den
Gesetzen geist- und kunstlos zusammengeflickt worden. Mehr
Interesse verdienen einige Fassungen des «Himmelsbriefes»,
jenes Briefes Christi, der angeblich vom Himmel fiel und unter
Androhung der schwersten Strafen zu einer äußerst rigorosen
Sonntagsheiligung aufforderte. Es sind Ableger jenes berüchtigten

Schriftstückes, das auf einer römischen Synode vom
Jahre 745 und einer Synode Karls des Großen als ketzerisch
verurteilt worden war. Für keinen der altenglischen Himmelsbriefe

kommt Wulfstan als Verfasser in Frage. Eine gleichfalls
unechte Wulfstanpredigt (Napier Nr. XLVI) behandelt im
Anschluß an eine Vision des Apostels Paulus die Bußredemptionen
und hält die Uebernahme fremder Sünden gegen Geldentschädigung

für zulässig, sofern man wisse, daß man außer den eigenen

Sünden auch die des andern Mannes zu büßen vermöge.
Eine mit erstaunlicher Sorgfalt mit Hilfe von Exzerpten aus
mindestens zwanzig verschiedenen Texten zusammengesetzte
Predigt wurde nach ihrem eigenen Wortlaut vor dem König
und den versammelten Großen seines Reiches gehalten (Nr. L).
Auch sie stammt nicht von Wulfstan.

Das Resultat meiner Untersuchung ist, daß Wulfstans
Sprache niemals nachgeahmt wurde. Gerade die Tatsache, daß
so häufig wörtliche Wulfstanexzerpte ohne Rücksicht auf die
Stildiskrepanz an ebenso wörtliche Exzerpte aus andern Autoren

angereiht und zu neuen Predigten verarbeitet worden
sind, ist mir eine wichtige Bestätigung, daß niemand in der
SpracheWulfstans zu schreiben vermochte außerWulfstan selber.

Basel. Karl Jost.

Anmerkung bei der Korrektur: Das neueste Buch über JSlfric von Mar-

guerite-Marie Dubois, JSlfric, Sermonnaire, Docteur et Grammairien, Paris
1943, kommt mir soeben zu Gesicht.

Die Morus-Biographie von R. W. Chambers
und ihre Auswirkung.

Als sich das 400. Todesjahr Thomas Mores näherte, das

zum Jahr seiner Heiligsprechung werden sollte, nahm die
Diskussion um seine Gestalt naturgemäß an Lebhaftigkeit zu.

Wichtige vorbereitende Publikationen waren zwei Bände der



104 R. Stamm, Die Morus-Biographie

Neuausgabe seiner englischen Werke1, die späte Erstausgabe
der um 1555 entstandenen Biographie von Nicholas Harps-
field2, die sorgfältige Studie des äußeren Lebensganges von
E. M. G. Routh3 und das Buch von Christopher Hollis4, dessen
Hauptanliegen die Interpretation der Schriften vom katholischen

Standpunkt aus war. Das Erinnerungsjahr 1935 sah das
Erscheinen der Biographie von R. W. Chambers5, einer Frucht
jahrzehntelanger Bemühung, außerdem einer neuen, kritischen
Ausgabe der kurzen Lebensbeschreibung, die Mores
Schwiegersohn William Roper auch etwa zwanzig Jahre nach der
Hinrichtung verfaßte6, der offiziellen Doppelbiographie von
Richard L. Smith 7, deren italienische Uebersetzung aus Anlaß
der Heiligsprechung von John Fisher und Thomas More dem
Papst und anderen kirchlichen Würdenträgern überreicht
wurde, nebst einer Anzahl gelehrter Aufsätze und vieler populärer

Bücher und Artikel. Aus der Nachlese der unmittelbar
folgenden Jahre seien Algernon Cecils Beitrag8, der More als
Vorkämpfer der abendländischen Einheit feiert, erwähnt und
die Ergänzung, welche R. W. Chambers dem Epilog seiner
Biographie nachfolgen ließ.8

Unter den angeführten Studien haben diejenigen von R. W.
Chambers, im besonderen seine Biographie, die stärkste
Wirkung geübt, weil er mit mehr Entschlossenheit, Geduld und
Scharfsinn als irgendein anderer die Aufgabe gelöst hat, die
reichen Quellen zum Leben und Denken Mores, die uns zur
Verfügung stehen, erneut zu prüfen und, unbeeinflußt durch
die halben Wahrheiten, welche katholische und protestantische,
konservative, liberale und marxistische Parteigänger über ihn

1 The Englieh Works of Sir Thomas More, ed. by W. E. Campbell, with
introduction and notes by A. W. Reed, R. W. Chambers and W. A. G. Doyle
Davidson. Vol. I and vol. II, 1931.

2 The Life and Death of Sir Thomas More, by Nicholas Harpsfield, ed.

by E. V. Hitchcock, with historical notes by R. W. Chambers, 1932.
3 Sir Thomas More and His Friends, 1934.
4 Sir Thomas More, 1934. 6 Thomas More, 1935.
6 The Life of Sir Thomas More, by William Roper, ed. by E. V. Hitchcock,

1935.

' John Fisher and Thomas More: Two English Saints, 1935.
8 A Portrait of Sir Thomas More: Scholar, Statesman, Saint, 1937.
8 The Place of St. Thomas More in English Literature and History, 1937.



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 105

verkündet haben, ein neues Lebensbild des Verfassers der
Utopia aufzubauen. Seit dem Jahre 1947 ist Chambers'
Biographie dem deutschsprachigen Leser in der gewissenhaften
und flüssig geschriebenen Uebersetzung J. E. Nenningers
zugänglich, welche der Verlag Benno Schwabe, Basel,
herausgebracht hat.

Die schwierigste Frage, welche Chambers beantworten
muhte, war diejenige nach der Einheit im Leben, im Denken
und in den Schriften der dargestellten Persönlichkeit. Seine
Reife und Klugheit bewahrte ihn davor, aus dem großen
Menschen, mit dem er es zu tun hatte, ein ausgeklügelt Buch zu
machen, das von seiner ersten bis zur letzten Seite verstanden
werden könnte. Er konnte den Leser das Geheimnis Thomas
Mores verspüren lassen, weil er sich hütete, es im Sinne irgendeiner

psychologischen Schule aufzulösen. Zu diesem Geheimnis

gehört die Vereinigung von gegensätzlichen Strebungeh:
der Heiterkeit, der Freude an Scherz und Witz, die alle, welche
ihn kannten, an ihm liebten, steht der Ernst des gläubigen
Christen gegenüber, der Tatkraft und dem Wirklichkeitssinn
des Magistraten, Diplomaten und Politikers die Illusionslosig-
keit eines Mannes, der die Menschenwelt aus der Perspektive
der Gotteswelt zu sehen vermag, der Begeisterung für die Taten
des hochentwickelten individuellen Geistes, für die Leistungen
der neuen Wissenschaft, die Sehnsucht nach der Selbsthingabe
und der Askese der Mönche. Solche Gegensätze waren in Thomas

More; sein bester Biograph sucht sie nicht fortzuerklären;
er zeigt vielmehr, wie er sie, da er der vollen Freiheit eines
gläubigen Christen teilhaftig war, umfassen konnte, ohne an
ihnen zu zerbrechen.

Chambers bietet zunächst einen Ueberblick über seine
Quellen und korrigiert stellenweise deren traditionelle
Einschätzung. So unterstreicht er die Wichtigkeit der sorgfältig
ausgearbeiteten Vita von Harpsfield gegenüber der wertvollen,
aber etwas dilettantischen und nicht fehlerfreien Skizze William

Ropers. Er sieht auch in dem verhältnismäßig späten
Historiendrama Sir Thomas More, zu welchem Shakespeare nach
dem Urteil der besten Kritiker eine in seiner Handschrift
erhaltene Szene beigesteuert hat, einen aufschlußreichen Beitrag,
da er in ihm die Auffassung des Londoner Volkes von der Per-



106 R. Stamm, Die Morus-Biographie

sönlichkeit des populären Kichters und Kanzlers aufbewahrt
findet. Diese Auffassung wich in wesentlichen Punkten von
derjenigen des More wenig freundlich gesinnten Edward Hall
ab, dessen Chronik eine wichtige Quelle der Verfasser des Dramas

war.
In der Darstellung selbst ist es ein Hauptanliegen Chambers',

als eine Konstante in Mores Leben seine tiefe Frömmigkeit

aufzuzeigen, die nie aufhörte, seine Lebensführung, sein
Denken und seine Schriften zu beeinflussen. Als Student zweifelte

er lange, ob er eine juristische oder eine kirchliche Laufbahn

einschlagen sollte, und während seines juristischen
Studiums lebte er im Kartäuserkloster in London und beteiligte

sich an den religiösen Uehungen, soweit er das als Laie
tun konnte. Der Verzicht auf ein geistliches Leben fiel ihm
schwer. Nachdem er ihn geleistet hatte, bemühte er sich, auch
sein weltliches Dasein zu heiligen durch den Dienst an den
Mitmenschen und durch Strenge gegen sich selbst. Seine
Neigung zur Askese, die ihn ein unbequemes härenes Hemd
bevorzugen ließ, fiel seinen Nächsten immer wieder auf. Man
mußte ihn allerdings gut kennen, um sie zu bemerken, denn
seine Frömmigkeit bevorzugte die Stille und vermied alle
auffälligen Manifestationen, wenn er den Geschäften der Welt
nachging. Seine innere Sicherheit erlaubte ihm diese Haltung,
die auch seiner Bescheidenheit, Leutseligkeit und Freundlichkeit

entsprach, den Eigenschaften, die das Bild dieses frommen
Menschen so anziehend machen. In dem Brief, den Erasmus im
Jahre 1519 über seinen englischen Freund an Hutten schrieb,
vermerkte er, daß More, der am liebsten Wasser oder ganz
dünnes Bier trank, gewöhnlich einen Zinnbecher benutzte, um
das Behagen seiner Gefährten nicht zu stören, und daß er den
Wein wenigstens mit den Lippen berührte, um den herrschenden

Trinksitten Genüge zu tun.
Mores ausgesprochenes Interesse am mittelalterlichen

Mönchstum und Kirchenwesen stand nicht im Widerspruch zu
seiner Liebe für die neuen Studien der Humanisten: sie waren
eng verbunden, ja diese Liebe war eine Frucht jenes Interesses.

Weil die alte Kirche ihm wichtig war, suchte er zusammen
mit seinen dem geistlichen Stand angehörigen Freunden Colet,
Grocyn, Linacre und Erasmus eine neue und bessere Theo-



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 107

logie auf Grund besserer Texte. Aus dem gleichen Grunde war
er, wie Colet und Erasmus, äußerst kritisch den Mißständen
in Kirche und Klöstern gegenüber und unterstützte alle
Maßnahmen, die ihrer Austilgung dienten. Chambers legt großen
.Wert darauf, zu zeigen, daß für More und seine Freunde in der
Zeit vor dem Regierungsantritt Heinrichs VIII. Jahre hoher
und glücklicher Erwartungen kamen. Sie blickten mit Freude
und Vertrauen auf den begabten und gelehrten Thronfolger.
Sie sahen in ihm den kommenden Friedensfürsten und hofften
auf eine Blüte der humanistischen Wissenschaften unter ihm.
Diese sollte bei der Erneuerung der Kirche mithelfen, deren
Notwendigkeit die tapferen Predigten Colets betonten. Nachdem
Heinrich einige Zeit auf dem Thron gesessen hatte, kam eine
Enttäuschung nach der andern für die Hoffenden. Die schlimmsten

darunter waren für More die kontinentale Kriegspolitik
des Königs mit allen ihren Folgen, seine Scheidungssache und
sein schließlicher Bruch mit Rom. Bevor die zwei zuletzt
genannten Angelegenheiten in ein kritisches Stadium traten,
diente er Heinrich mit der ganzen Loyalität, deren er fähig war,
als Diplomat und Kanzler. Dies wurde ihm dadurch erleichtert,
daß er sich lange Zeit mit ihm verbunden sah in der Ablehnung
der Lehren und der Taten Luthers. More war und blieb ein
treuer Sohn der katholischen Kirche, der ihre Institutionen
von Auswüchsen und Degenerationserscheinungen befreien
wollte, ohne aber auch nur einen Teil ihres Organismus,
geschweige denn sie selbst, zu zerbrechen. In Wort und Schrift
wurde er zum Verteidiger der alten Lehre, des Zölibates der
Priester, der Bilderverehrung, der Wallfahrten, der Klöster
und des Mönchstums. Der Vorwurf ist ihm gemacht worden,
er sei als Kanzler auch ein aktiver Verfolger der Protestanten
gewesen und habe Quälereien und Hinrichtungen Andersgläubiger

verschuldet. More hat diese Anklagen zu seinen Lebzeiten
als falsch bezeichnet, und Chambers bestätigt in sorgfältiger
Untersuchung, daß er trotz seines Abscheus vor der Kirchenspaltung

nicht zu einem Verfolger geworden ist. Er bewies den-
Ernst seiner Ueberzeugung nicht dadurch, daß er Andersdenkenden

nach dem Leben trachtete, sondern dadurch, daß er
sein eigenes nicht schonte, als der sich so orthodox gebärdende
König von der römischen Kirche abfiel und sich als Oberhaupt



108 R. Stamm, Die Morus-Biographie

der englischen Kirche bezeichnet wissen wollte. Um sich und
der Welt Beweise ihrer Orthodoxie zu liefern, wurden der
geistliche Macht usurpierende König und die Bischöfe, welche
ihm gefügig waren, zu Verfolgern der Protestanten, nicht aber
Thomas More. Indem er das, was Heinrich für England geleistet
hat, mit dem vergleicht, was er hätte leisten können, hält
Chambers ein ganz außerordentlich scharfes Gericht über
diesen König. Bei der Schilderung der Jahre nach der Niederlegung

des Kanzleramtes, des Prozesses und des Endes Mores
dagegen rückt der Biograph noch einmal die Schlichtheit und
Klarheit dieses gläubigen Menschen ins hellste Licht. Er suchte
den Märtyrertod nicht. Das Problem, das der vierte Versucher
an T. S. Eliots Thomas Becket heranträgt, scheint für ihn kein
Problem gewesen zu sein. Er blieb loyal gegen den König
und Cromwell. Er reizte sie nicht. Er vermied es, seine
Meinung über die Scheidung und die Suprematie zu besprechen
oder zu verbreiten; er verlangte nur, schweigen zu dürfen. Er
kämpfte um sein Leben und machte es den Richtern nicht leicht,
das ungerechte Urteil über ihn zu fällen. Aber er verriet seine
Ueberzeugung nicht, und als es feststand, daß er deshalb auf
das Schafott steigen müsse, sprach er mit aller Deutlichkeit
über das, was ihm widerfuhr. Unmittelbar vor seinem Tod
erklärte er, er sterbe als des Königs treuer Diener, aber zuerst
als Gottes Diener.

Wie läßt sich aber die Utopia in dieses Leben einfügen mit
ihrem Lob eines durchrationalisierten kommunistischen Staates,

der bei aller prinzipiellen Friedfertigkeit klug zu kolonisieren

und rücksichtslos Krieg zu führen versteht, und einer
Vernunftreligion, die alle Meinungen toleriert, die nicht mit
dem Glauben an die Vorsehung und an das Leben nach dem
Tode in Konflikt geraten? Chambers löst diese Frage, indem
er sich von den zwei extremen Antworten, die vor ihm
gegeben worden sind, etwa gleich weit entfernt hält. Er sieht
weder eine politische Programmschrift in Mores berühmtestem
Buch, noch ein geistreiches Humanistenspiel. Ernstgemeinte
und spielerische Elemente sind vorhanden. Ernstgemeint war
selbstverständlich die scharfe Kritik an der englischen
Kriminaljustiz, an der Agrarpolitik der großen Landbesitzer und
an der Kriegspolitik der europäischen Kabinette im ersten



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 109

Teil. Wie steht es aber mit den Dingen, die Raphael Hythloday
im zweiten Teil vom Lande Utopien erzählt? Auch hier steckt
viel bitterernste Kritik. Ihr Ziel sind aber meistens nicht mehr
englische, sondern gemeineuropäische Mißstände, und sie ist
indirekt ausgedrückt. Angeregt durch das Beispiel Piatos und
Augustins und durch die Erzählungen, welche Vespucci und
andere, besonders auch englische Seefahrer von ihren Reisen
heimbrachten, erlaubte er sich das Vergnügen, ein auf die vier
antiken Tugenden Weisheit, Standhaftigkeit, Mäßigkeit und
Gerechtigkeit aufgebautes Vernunftreich auszudenken und
auf einer Insel in fernen Meeren anzusiedeln. Er zeigte, was
etwa die Vernunft allein, ohne die Hilfe der Offenbarung Gottes

und der christlichen Lehre, erreichen könnte, und hoffte,
dadurch die Männer, welche die Geschicke des christlichen
Abendlandes leiteten, wirksamer wecken und beschämen zu
können als durch die Abfassung eines neuen lehrhaften
Fürstenspiegels, in dem er kaum Besseres hätte sagen können als
Erasmus in seiner Institutio Principis Christiani. Chambers
hebt die oft übersehenen mittelalterlichen Züge an Mores
Traumstaat hervor: die feste ständische Ordnung, die angesehenen

Mönchsorden, welche wenige, dafür aber untadelige
Mitglieder haben, und das Ideal eines streng disziplinierten
kommunalen Lebens. Aber das Schreiben der Utopia war für ihren
Verfasser nicht nur Ernst, sondern auch Spiel, wie die Erfindung

des Encomium Moriae für Erasmus nicht nur Spiel,
sondern auch Ernst gewesen war. Nicht vergeblich hatten die
beiden Humanistenfreunde lukianische Dialoge übersetzt10, die
satirischen und ironischen Nebentöne in ihnen studiert und die
Kunst ihres Autors, die absonderlichsten Meinungen plausibel
vertreten zu lassen. Der ganze zweite Teil der Utopia atmet die
Freude, mit der More einmal, da er es mit Gedankengebilden
zu tun hatte und nicht mit harten Tatsachen und wirklichen
Menschen, seiner Phantasie die Zügel schießen ließ. Offensichtliche

und versteckte Scherze in Hythlodays Erzählung verraten
das spielerische Element in dem Werk. More konnte halb ernst
und halb spielerisch schreiben liber den Vernunftstaat, weil die
Vernunft für ihn eine menschliche Gabe war, die ernstgenom-

10 Vgl. C. R. Thompson, The Translations of Lucian by Erasmus and
St. Thomas More, Ithaca, New York, 1940.



110 R. Stamm, Die Morus-Biographie

men werden muß, aber nicht allzuernst, eine unentbehrliche
Helferin, aber nicht die letzte Instanz, fähig wertvoller
Erkenntnisse, aber auch des Irrtums. Utopien ist eine subchristliche

Region, darum für ihren Erfinder eine Region, wo Wahrheit

und Irrtum sich mischen. Charakteristisch dafür, daß die
Verhältnisse dieses Landes trotz ihrer Vorzüge alles andere
sind als ideal, ist die Tatsache, daß in Hythlodays Schilderung
gar nicht selten das kleine Wort «Tod» vorkommt. Es bezeichnet

die Strafe für alle diejenigen, die sich mehr als einmal
gegen die Grundgesetze des Landes vergangen haben.

Bei dieser Beschaffenheit des Werkes geht es nicht an, dem
Verfasser im Hinblick auf sein Leben und seine anderen
Schriften vorzuwerfen, er habe einmal für, ein anderes Mal
gegen den Kommunismus gepredigt, einmal für, ein anderes
Mal gegen die Toleranz, einmal für, ein anderes Mal gegen
den Krieg. Um solchen Mißverständnissen vorzubeugen, hat er
die Erzählung von Utopien Raphael Hythloday in den Mund
gelegt und sich selbst mehrfach deutlich von dessen Meinungen
distanziert.

Seit dem Erscheinen von Chambers' Werk sind solche Fehler

ebenso unmöglich geworden wie das Uebersehen der
ausgesprochen mittelalterlichen und konservativen Züge an Mores
Persönlichkeit. Unter den neueren Beiträgen zur Diskussion
der Utopia11 sei H. W. Donners ausgezeichnete Einführung
hervorgehoben, die im Geiste Chambers' verfaßt ist, die
gegensätzlichen Anschauungen über Einzelaspekte des berühmten
Buches aber mit größerer Ausführlichkeit sichtet. An Hand der
vielen, in den englischen Werken verstreuten Zitate aus der
Heiligen Schrift würdigte F. E. Hutchinson Mores Leistung
als Bibelübersetzer, im besonderen seine Kunst, kräftige
idiomatische Wendungen zu finden und an den rechten Stellen ein-

11 Robert P. Adams, The Philosophic Unity of More's «Utopia», Studies
in Philology, 1941.

Derselbe, Designs hy More and Erasmus for a New Social Order, ebenda,
1945. H. W. Donner, Introduction to Utopia, 1945.

Rüssel Ames, Citizen Thomas More and his Utopia, Princeton University
Press, 1949. Dieses Buch enthält einen neuen Versuch, unter Ignorierung
zahlreicher Tatsachen einen Revolutionär und Klassenkämpfer aus More zu
machen. Vgl. die Besprechung durch H. W. Donner in English Studies,
Februar 1951.



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 111

zusetzen12. Zwei Einzelstudien des Jahres 1943 galten ebenfalls

seiner literarischen Leistung13, deren Bedeutung schon
Chambers nachdrücklich unterstrichen hatte. Unter den jüngsten

Beiträgen befindet sich die wichtige Ausgabe der
Korrespondenz Mores durch Elizabeth F. Rogers14 und eine nützliche

Bibliographie.15
Chambers' Werk hat auch in Deutschland stark auf die

Diskussion der Utopia eingewirkt, wo vorher die Auffassung
Hermann Onckens, wie er sie in seiner Einleitung zu Gerhard
Ritters Uebersetzung des Buches auseinandergesetzt hatte 18,

vorherrschend war. Er faßte es als eine sehr ernstgemeinte
Programmschrift eines am Anfang seiner Laufbahn stehenden
Politikers auf und entdeckte einen Bruch in ihm. Dieser soll
daher stammen, daß More das zuerst entworfene Bild eines
kommunistischen Wohlfahrtsstaates nachträglich unter dem
Eindruck der politischen Wirklichkeit durch die Schilderung
der Kolonisations- und Kriegsmethoden der Utopier in
dasjenige eines imperialistischen Machtstaates verwandelt habe.
Charakteristisch, der zukünftigen englischen Expansion die
Wege weisend, soll das Anliegen sein, Machtpolitik ideologisch
zu verbrämen. Diese Auffassung Mores als eines bewußten
oder unbewußten Urvaters der britischen Kolonialpolitik, des
britischen Imperialismus und des britischen «cant» bewies in
Deutschland eine beträchtliche Anziehungskraft, hat sie doch
zeitweilig selbst Friedrich Brie in ihren Bann gezogen.17 Nach
dem Studium von Chambers' Werk hat Brie sich aber wieder
davon freigemacht und in seinem Aufsatz «Thomas More der
Heitere» 18 die spielerische Seite der Utopia hervorgehoben und
die Unmöglichkeit dargetan, ausgerechnet in More einen
getarnten Machtmenschen finden zu wollen. Auch H. H. Glunz,

12 Sir Thomas More as a Translator of the Bible, Review of English
Studies, 1941.

13 Leonard F. Dean, Literary Problems in More's «Richard III», Publications

of the Modern Language Association of America, 1943.

William Nelson, Thomas More, Grammarian and Orator, ebenda.
14 The Correspondence of Sir Thomas More, Princeton, 1947.
16 Frank Sullivan and Majie P. Sullivan, Moreana 1478—1945, Kansas City,

1946. 16 Klassiker der Politik, Bd. I, Berlin, 1922.
17 Imperialistische Strömungen in der englischen Literatur, 2. Aufl.,

1928, S. 16 ff. 18 Englische Studien, 1936.



112 R. Stamm, Die Morus-Biographie

der in seiner Studie über Shakespeare und Morus 19 von Chambers'

Anschauungen ausging, sah More anders: als den Humanisten,

der sich tatkräftig Und heiter in der Menschenwelt
bewegte, ohne je zu vergessen, daß des Menschen eigentliche
Heimat in der Gotteswelt ist. Er wurde der Utopia allerdings
auch nicht völlig gerecht, indem er ein positives Gegenbild zur
Tyrannengestalt in der History of Richard III in ihr entdecken
wollte und sie dabei, unter Vernachlässigung des spielerischen
Elementes, allzunahe an die antiken Vorbilder heranrückte,
ein Fehler, der auch Robert P. Adams' in Anmerkung 11

erwähnten Untersuchungen vorgeworfen werden muß.
Trotzdem Onckens Auffassung auch in Deutschland mehrfach

kritisiert wurde, unternahm es Gerhard Ritter, die Utopia
in einem verwandten Geiste in sein unter schwierigen Verhältnissen

erscheinendes Buch Machtstaat und Utopie. Vom Streit
um die Dämonie der Macht seit Machiavelli und Morus 20

einzuführen. Der Versuch, More in dem Sinne als Gegenfüßler
Machiavellis zu sehen, daß er zwar wie der Florentiner um
das dämonische Wesen der Macht gewußt, sich aber gescheut
habe, ihr ins Antlitz zu sehen, daß er seinem englischen Wesen
entsprechend habe moralisieren und beschönigen müssen, wo
jener furchtlos aussagte, rief nochmals Friedrich Brie auf den
Plan, der in «Machtpolitik und Krieg in der Utopia des Thomas
Mores*21 dieser Konstruktion den Boden entzog, indem er
zeigte, daß sie auf einen allzu kleinen und überdies unglücklich

interpretierten Teil der Utopia gegründet war und den
Sinn für Proportionen vermissen ließ. Ritter hat sich in der
endgültigen Nachkriegsfassung seines Buches22, das besonders

in seinen späteren, Deutschland gewidmeten Teilen wichtige

Erkenntnisse vermittelt, mit dieser Kritik beschäftigt, trotzdem

aber an seiner Antithese Machiavelli-Morus, die in das
Fundament des Werkes eingebaut ist, festgehalten. Noch immer
werden die knappen Bemerkungen Hythlodays über die Kolonisation

der Utopier auf England bezogen und gepreßt, bis sie

spüren lassen, «daß diese Methoden, in praktische Politik um-

19 Kölner Anglistische Arbeiten, Bd. 32, Bochum, 1938.
20 München, 1940. 21 Historisches Jahrbuch, 1941.
22 Die Dämonie der Macht. Betrachtungen über Geschichte und Wesen

des Machtproblems im politischen Denken der Neuzeit, München, 1948.



von R. W. Chambers und ihre Auswirkung 113

gesetzt, vom Imperialismus moderner Weltreiche nicht mehr
zu unterscheiden sein würden» (S. 81 f.). Die Betrachtung von
Hythlodays Aufzählung der Kriegsgründe, welche die Utopier
als gerecht betrachten, mündet in die Frage: «Kann man zweifeln,

daß auch hier wieder dem imperialistischen Machtdrang
des utopischen Inselvolkes — bewußt oder unbewußt — Tor
und Tür geöffnet wird?» (S. 85). Ritter sieht sich zum Schluß
gedrängt, daß sich der friedliche Wohlfahrtsstaat der Utopier
bei näherer Betrachtung als ein echter Macht- und Herrschaftsstaat

erweise: «in seiner Außenpolitik kehren alle Züge jener
Dämonie wieder, die unser Humanist in ehrlichem Bemühen
versucht hatte, durch eine vernunftgemäße Staats- und
Sozialordnung zu bannen. Wenn diesmal auch der Dämon sein Gor-
gonenhaupt unter einem dichten Schleier moralischer
Ideologien verbirgt: anmutiger wird das Antlitz dadurch nicht. Und
wer den Schleier lüftet, wird davor gewiß nicht weniger tief
erschrecken als vor dem Anblick jenes harten, aber männlich
klaren und aufrichtigen Bildes politischer Wirklichkeit, das
Machiavelli uns vor Augen stellt» (S. 88 f.).

Eine Diskussion der These, daß eine moralistische
Verbrämung zum Wesen angelsächsischer Machtpolitik gehöre, ist
hier nicht am Platz. Wären wir aber auf der Suche nach einem
großen Zeugen, der diese These Lügen strafen sollte, dann
würden wir gewiß Thomas More nennen. Gerhard Ritter hat
ohne Zweifel recht, wenn er ihm eine ebenso tiefe Kenntnis
des Wesens der Macht zutraut wie Machiavelli. Sooft er als
Richter, Diplomat und als Politiker Hand anlegte, bewies er
seinen Wirklichkeitssinn. Und was er dabei zu erreichen
suchte, war genau das, was Ritter am Ende seines Buches als
Ziel aller Menschen, die guten Willens sind, bezeichnet. Er trat
dem Dämon der Macht entgegen «mit dem Einsatz aller höheren
Geistes- und Willenskräfte, um wider allen Augenschein dem
Dämon ein Stück vernünftiger Weltordnung abzutrotzen». Er
tat das auf seine stille Art ohne alle heroische Pose, und in der
Auseinandersetzung mit Heinrich hat er eines der großen
Beispiele dafür gegeben, wie ein tapferer Mensch, der Höheres
als die Macht kennt, sich verhält, wenn ein Tyrann ihm nur
die Wahl läßt: Verrat an jenem Höheren oder Vernichtung.
Darum ist das Vorbild Thomas Mores wichtig, wo immer und

8



114 P. Burckhardt, Aus der Korrespondenz von Alois Emanuel Biedermann

wann immer Tyrannei droht. .Wie der Kriege, Rebellion und
Despotie erzeugende Dämon zu zähmen sei zum Wohle
Englands und des Abendlandes: das war eine seiner Lebensfragen.
Auch als er die Utopia schrieb, beschäftigte er sich mit ihr.
Ueber den ganz speziellen Charakter der Lösungen, die er im
zweiten Teil dieses Werkes von Hythloday anpreisen ließ,
haben wir uns ausgesprochen. Die forcierte Interpretation ein
paar weniger jener Lösungen kann nicht ins Gewicht fallen
gegenüber dem Sinn, den das ganze Buch im Zusammenhang
des ganzen Lebens und der übrigen Schriften Mores erhält.
Und jene Interpretation darf den Mann, der selbst der Macht
in ihrer brutalsten Gestalt begegnete und sie besiegte, nicht
zum Symbol einer Denkart machen, welche dem Machttrieb,
ohne es recht zu wissen und zu wollen, unter moralistischen
Phrasen dient.

St. Gallen. Rudolf Stamm.

Aus der Korrespondenz
von Alois Emanuel Biedermann.

Die hier zum erstenmal publizierten Briefe sind Stücke aus
der — freilich nicht vollständig erhaltenen — Korrespondenz
des Zürcher Theologen Alois Emanuel Biedermann (1819 bis
1885), die in meinem Besitz ist. In der Festschrift zum 60.

Geburtstag von Paul Wernle («Aus fünf Jahrhunderten Schweizerischer

Kirchengeschichte», Verlag von Helbing & Lichten-
hahn, Basel 1932) ist ein genaues Verzeichnis der von und
an Biedermann geschriebenen Briefe sowie eine Auswahl aus
der erhaltenen Korrespondenz abgedruckt, so Briefe Biedermanns

an David Friedrich Strauß, Johann Peter Romang und
Franz Overbeck, sowie Briefe von Karl Rudolf Hagenbach,
Romang, Overheck und Friedrich Theodor Vischer.

1. Brief von Dr. phil. Franz Holberg (Berlin) an A. E. Biedermann

vom 22. November 1846.

Ueber Franz Holberg hat Herr Kollege Martin Schmidt,
Prof. f. Kirchengesch, an der Kirchl. Hochschule Berlin, der
ThZ-Redaktion dankenswerterweise folgendes mitgeteilt:


	Die Morus-Biographie von R. W. Chambers und ihre Auswirkung

