
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 65

tigen ließe. Freilieh nur insoweit, als der in seiner ursprünglichen

Geschichte scheiternde, aber gerade darin sich vollendende

Christusgedanke einen einzigartigen Ausdruck
darstellt für die Möglichkeit, daß Existenz in der entschlossenen
Uebernahme ihres Scheiterns frei werden kann zu einem neuen
eigentlichen Sein — eine Möglichkeit, um die sowohl Kierkegaard

als auch die Existenzphilosophie, wie wir gesehen
haben, wissen. Wie dieser Gesichtspunkt aus der dogmatischen
Enge und Verkrampftheit Kierkegaards herausführen könnte,
so würde er die heutigen Existenzphilosophen vor einer oft zu
kurzschlüssigen und verhängnisvollen Bejahung des Seins,
wie es ist, bewahren und sie vor allem, worum nun allerdings
Kierkegaard auf seine Weise gewußt hat, die Erfahrung
erlösenden Eigentlichwerdens als Gnade verstehen lehren. So

müßte gerade ein existenzielles Verständnis der ursprünglichen
Christusbotschaft nicht nur über Kierkegaards Christentum
hinausführen, sondern es könnte dadurch zugleich
Existenzphilosophie zu ihrer Erfüllung gelangen, indem ihr, wenn auch
in etwas anderer Weise, als Heidegger ihn noch jüngst in
Aussicht gestellt hat, ein neuer Advent zuteil werden könnte.

Basel. Fritz Buri.

Rezensionen.
Lexicon in Veteris Testamenti libros, ed. Ludwig Koehler et

Walter Baumgartner, Lfg. VI und VII, Leiden, E. J. Brill,
1950.

A la lecture des fascicules successifs du dictionnaire
hébraïque de Ludwig Kœhler, une question se pose toujours
plus nettement : cet admirable lexique embrasse aussi bien
l'étymologie et la comparaison avec les autres langues ou
idiomes sémitiques que le relevé et le classement grammatical
des formes et leur analyse sémantique, voire syntaxique. En
revanche l'histoire même des différents vocables hébreux et de

leurs significations reste encore à l'état d'esquisse seulement.
Or on pourrait souhaiter qu'un dictionnaire fournît au moins
les éléments de l'histoire du langage considéré.

Sans doute nous comprenons fort bien l'utilité du plan formel

suivi par Ludwig Kœhler, après tant d'autres d'ailleurs.
5



66 Rezensionen

Mais on peut se demander si l'avenir n'imposera pas une
division du travail et une considération plus historique des
données de la lexicographie hébraïque, si l'on n'envisagera pas un
dictionnaire purement étymologique de la langue hébraïque,
comme il y en a pour les langues classiques, par exemple. On
soulagerait ainsi le dictionnaire hébreu d'une matière très
spéciale et l'on insisterait, en revanche, davantage sur l'histoire
des mots.

Aussi bien le plan d'un dictionnaire comme celui de L.
Kœhler oblige-t-il à trop simplifier la discussion de problèmes
étymologiques plus complexes souvent qu'il ne paraît à
l'étudiant, à aligner des faits comparatifs sans entrer dans leur
nécessaire analyse de détail, à ne pas peser minutieusement la
signification et le lien de ces témoignages, à condenser à
l'extrême la bibliographie linguistique, et tout cela au risque de

paraître formuler des conclusions étymologiques parfois
sommaires ou arbitraires. Pour prématurée qu'elle soit peut-être,
l'idée d'un dictionnaire étymologique de l'hébreu fera tôt ou
tard son chemin.

D'autre part, derrière chaque mot il y a sa tradition et
l'enchaînement des faits qui ont conditionné sa forme et sa ou
ses significations. Il importe donc, pour une étude scientifique,
de dégager cette histoire à travers les époques diverses et les
divers milieux sociaux d'Israël : ce sera aussi une des tâches
urgentes des lexicographes futurs.

En bref, nous pensons que, d'un côté, l'étude du vocabulaire

hébraïque gagnerait à être conçue et réalisée sous un
angle plus historique et que, de l'autre, sur cette base préalable

et indispensable des faits historiques, l'enquête
étymologique devra alors se faire pour elle-même, moyennant une
discussion rigoureusement méthodique de tous les éléments de

comparaison et en tenant strictement compte de l'exigence
formulée par le grand linguiste français Antoine Meillet : « On
ne devine pas une étymologie ; on la détermine par des

témoignages exprès sur le passé des mots ou grâce à la méthode
comparative qui permet de suppléer, en partie, à l'absence de

témoignages. »

Or l'analyse critique et chronologique des écrits de l'Ancien

Testament est aujourd'hui, et quoi qu'on en dise, suffisam-



Rezensionen 67

ment élaborée pour qu'on puisse, en dépit d'une marge
d'incertitude, tenter à tout le moins cette étude historique du
vocabulaire hébraïque : exégèse et théologie biblique ne
manqueraient pas d'en profiter.

Qu'on nous comprenne bien : ce que nous disons là n'est
pas une critique du dictionnaire de Kœhler dont, au contraire,
nous apprécions toujours davantage les mérites scientifiques
et pratiques aussi. C'est plutôt une vue d'avenir fondée sur la
conviction que la division du travail serait préférable au statut
actuel et que l'histoire proprement dite du vocabulaire
hébraïque mériterait une étude plus systématique.

Cela dit, nous énumérons, comme nous l'avons déjà fait
pour les fascicules précédents (cp. ThZ, t. Y, 1949, p. 81 suiv. ;

t. VI, 1950, p. 58 suiv., 307 suiv.), quelques remarques qu'une
lecture, trop rapide d'ailleurs, nous a suggérées pour les fascicules

6 et 7.

P. 321a, s. v. hofén : cp. égypt. kf' et Erman-Grapow, WB., s. v. —
Ibid., 1. 4 depuis le bas : aj. Ez. 33, 11 après 18, 23. 32. — P. 322a, s. v.
ftfr II : aj. Ps. 34, 6 aux exemples du qal. — P. 322b, s.v. ftäfarpärä : 1.

Crocidura pour Crociduva. — P. 323a, s. v. hoff.! : cp. J. Egypt. Archaeol.,
1924, p. 16 ; J. Pal. Or. Soc., 1926, p. 103, et cp. accad. hubSu : lien. —
P. 323b, 1. 12 depuis le haut : 1. 1 Sam. 20, 36-38 au lieu de 36. 38. —
Ibid, 1. 11 depuis le bas : aj. Neh. 9, 25 après 2 Chron. 26, 10. — Ibid.,
1. 10 depuis le bas : aj. 1 Chron. 22, 15 après 1 Chron. 22, 2. — Ibid.,
1. 8 et 7 depuis le bas : 1. h au lieu de ft à l'initiale des deux mots hébreux.
— P. 324b, s. v. ftästr I : aj. Ps. 104, 14. — P. 325a, s. v. ftâsosrâ : biffer
2 Chron. 29, 26 car ce n'est pas un exemple de ft. hatterü'ä. — Ibid., 1. 6

depuis le bas : aj. 2 Chron. 13, 14 et 29, 26. — P. 325b, s. v. ftâsêr : cp. aussi
ar. hazara, et Hehn, A. O. Stud. Meissner gewidmet, p. 71. — P. 326a, s. v.
Jiàsêrot : cp. Ostr. Sam., n. 15. 18. 22—26. — P. 328a, 1. 16 depuis le bas : 1.

Prov. 8, 27. 29 pour 8. 27. 29. — P. 328b, s. v. ftêqèr : aj. Prov. 25, 27 (mais
BH3 corrige en udeftoq). — P. 329a, s.v. ftarâ'im : 1. ar. hari'a pour ftariga.
Cp. copte ftoeire (< égypt. ft'ir-t) : excrément (cp. Spiegelberg, Kopt. WB.,
p. 243). — P. 329b, s. v. ftrb I, au puai et pour Jug. 16, 7. 8 : cp. ar. walar :

corde d'un arc, corde à boyau. — P. 330a, s. v. ftèrèb : à noter qu'ar. ftarbat
désigne la lance et le fer de lance, et l'hébreu ftèrèb : l'épée ; c'est un
exemple d'acceptions différentes d'un même mot dans les diverses langues
sémitiques. — P. 331a, s. v. ftargol : cp. ar. ftardjala : courir çà et là, courir
vite ; ftardjalat : troupe de chevaux, nuée de sauterelles. — P. 331b, 1. 7

depuis le bas : aj. aux exemples du nifal : Cant. 1, 6 (mais 1. avec Vers.
nèftèru). — P. 334b, s. v. hèrèm II : aj. Ez. 47, 10 après 32, 3 ; 1. Hab. 1,

15-17 au lieu de 15. 17. — P. 335a, s. v. ftèrmêS : cp. ar. harmaSa : égra-
tigner. — P. 336a, s. v. ftorèf II : 1. ar. harûf pour ftarûf. — P. 337a, s. v.

5*



68 Rezensionen

hârêrim : biffer le fatha sur l'alif du mot arabe. — P. 338a, s. v. hères I :

cp. ug. ifrtrS (I shall work magie). — Ibid., s.v. horès ; la racine {irSl
(labourer) suggère l'idée d'un terrain défriché et gagné sur la forêt (cf.
Riitli ; français : essert, essart) plutôt que l'idée de forêt même ; d'ailleurs
est-ce en forêt même qu'on bâtirait forteresse et tours (2 Chron. 27, 4)
— Ibid., s. v. fiârâS II : aj. 2 Rois 22, 6 ; Es. 44, 12. — P. 338b, s. v. fiàroSèt :

aj. Ex. 31, 5. — P. 339a, s. v. J}êf II : au Ps. 29, 9 la dérivation de frsf I
n'est cependant pas exclue : l'orage « éclaircit » les forêts. — P. 340a, 1. 2

depuis le bas : 1. ëlay pour 'al. — P. 342b, s. v. fr§q : cp. ar. 'aSiqa :

s'attacher à. — P. 343b, s. v. htk : cp. ar. hataka : marcher vite, à pas serrés.
— P. 344b, g. v. hâtân : 1. asa. mfytn au lieu de mattn. Cp. accad. hutnû :

couteau. — P. 345a, s. v. (if/ : 1. ar. (iatf pour (iuf/. — Ibid., s. v. (iff : aj.
Es. 31, 9 après 20, 5. — P. 346b, s. v. tèbal11 : aj. Ez. 21, 20. 33. — Ibid.,
s. v. tbl I : aj. 1 Sam. 14, 27. — P. 347b, s. v. fhr : aj. Lév. 12, 7. 8 ; Ps.

51, 9. — P. 349b, s. v. tob, sous chiffre 7 : dans Gen. 2, 17 tob wärä' a le
sens de « quoi que ce soit » plutôt que le sens proprement moral. — P. 350a,

s. v. tob III : cp. M. Noth, ZDPV, t. 68, p. 27-28. — Ibid., s. v. tub : aj. Esdr.
9, 12 (tüb hâ'ârès). — P. 351a, s.v. totâfot : cp. ar. watifa : avoir d'épais
sourcils — Ibid., s. v. fur : aj. 2 Chron. 4, 3. — P. 352a, s. v. tira : en
dépit de la difficulté phonétique y aurait-il un rapprochement à faire
avec ar. sura : rangée de pierres d'un mur — P. 352b, s. v. til I : cp. ar.
zallala : ombrager. — P. 354a, s. v. tum'â : aj. Lév. 22, 3. 5 ; 18, 19. —
P. 354b, s. v. fh : l'ar. tägiyyat est féminin; c'est le masculin tâyin qui,
strictement, signifie : der den rechten Weg verlässt. — P. 355a, s. v. ta'am :

sous chiffre 3 (Befehl, Erlass) cp. aram. Eléph. (cp. Cowley 26, 23; 34,

7, etc.). — P. 355b, s.v. taf : aj. Deut. 3, 19; 20, 14; 29, 10; 2 Chron.
31, 18. — Ibid., s. v. tfh I : cp. ar. taffa : étendre, embrasser ; taff : bord,
marge, limite. — P. 356a, s. v. tff : cp. ar. daffa : marcher lentement —
P. 356b, s.v. terëfâ: biffer le yod de terë(y)fâ. Aj. Ex. 22, 12. 30 aux
exemples de ce mot. — P. 357b, 1. 3 depuis le haut : biffer le yod de

terë(y)fâ. — Ibid., s.v. y'h : 1. ar. ya'ya'a (flatter) pour ya'aya'a. —
P. 358a, s. v. ye'or : 1. îrw pour jrw. — P. 360a, s. v ybi : aj. Ez. 37, 11

('asmot) et Ez. 19, 12. — P. 360b, 1. 2 depuis le haut : pour Am. 1, 2 on

pourrait citer la correction conjecturale ra'as d'après Joël 4, 16. — P. 361a,

s. v. ygh : le verbe arabe cité signifie plus précisément ; avoir les sabots
usés par la marche. — P. 363a, s. v. yâd, 1. 14 depuis le bas : pour Es. 57,
10 cp. ug. 52, 33. 34. 35 où le subst. «may mean pénis...» (Gordon). —
P. 367a, s. v. yidde 'onï on trouve la scriptio plena (avec w) dans les
fragments du Lévitique du désert de Juda à Lév. 19, 31. — Ibid., s. v.,
yëhû : cp. inscr. Salmanazar III, 1. 25 (cp. Welt des Orients, 1949, p. 267).
— P. 368a, s. v. yehûdî I : cp. Ostr. Sam. n. 51. — Ibid., s. v. yhwh : il
aurait été intéressant de savoir où la lecture « Jehovah » apparaît vers
l'an 1100, car Lods attribue encore la paternité de l'erreur à Pierre Gala-
tin, au début du XVIe s. (cp. RHR, 1921, t. 83, p. 91. 92). — P. 369a,
1. 10 depuis le haut : l'expression < first occurrence Gen. 2, 4 » est
équivoque car c'est, topographiquement, la première mention du nom Yahvé,
mais pas nécessairement la plus ancienne chronologiquement. — P. 372a,



Rezensionen 69

s. v. yöm : cp. le pl. ymot en phénicien (Dunand, Bybl. Gramm., p. 148,

fig. 49, 1.5). — P. 372b, 1. 13 depuis le bas: 1. ar. yawmu avec djezma
au lieu de hamza sur le w. — P. 374b, s. v. yönä I : aj. Cant. 5, 12 (où
le pl. yônim sert de métaphore pour les yeux). — P. 375a, s. v. yôsër : cp.

ug. ysrm : potiers (115, 11). Aj. Es. 44, 9 (LXX : yôsër ufèsèl ; TM.
yôserë fèsèl). — P. 376b, s. v. yahad : aj. Jér. 48, 7 (Ketib) ; Job 40, 13. —
P. 378a, s. v. yafrmür : 1. ar. yahmurun pour yafrmurrun ; le sens de ce
mot est-il aussi univoque (Rehbock) — Ibid., s. v. yâfrêf : cp. ar. al
Hâfî le Déchaussé), surnom d'un saint de Naplouse (cp. JPOS, t. VII,
p. 6). — P. 379b, s.v. yayin : cp. F. Stähelin, Fest. J. Wackernagel, 1923,

p. 152. — Cp. aussi Ostr. Sam. n. 53. 54, etc. — P. 383a, 1. 3 depuis le haut :

1. Es. 15, 2. 3 au lieu de 15, 2. — Ibid., s. v. yallèfèt : 1. Lév. 21, 20 ; 22, 22

au lieu de 21, 20. 22. — P. 384a, s. v. yâmin : cp. égypt. imn (d'ap. Erman-
Grapow, Aeg. Handwörterbuch, s. v.). — P. 385b, s. v. ynq : la forme
égyptienne snq est-elle vraiment un causatif Cp. le copte sönek dont le
causatif est tsenko ; Erman-Grapow (WB, IV, p. 174) n'indique que
dubitativement le caractère causatif de ènq. — P. 386a, s. v. ysd : cp. ar. was-
sada : enterrer (cp. Dozy, Suppl., II, p. 801). — P. 386b, s.v. yesôd : cp.
yswdy hrim dans un des hymnes du désert de Juda. Aj. 2 Chron. 24, 27

(mais cp. inf. qal de ysd). — P. 387b, s.v. ysr : le sens primitif et concret
du piël (châtier) devrait probablement être cité en premier (id. en
égyptien pour la éb'it). — P. 388a, s.v. y'd : cp. accad. adü : bestimmen
— Ibid., sous chiffre 4 : pour Am. 3, 3 il convient de rappeler la leçon
des LXX : nôdâ'û. — P. 388b, s. v. ye'HS : 1. ar. yaylüä au lieu de yafûtû.
— P. 389a, 1. 2 depuis le haut : 1. 40. 45 et non 40, 45. — Ibid., s. v. y'I :

aj. Job 21, 15 (nô'il). — P. 389b, s.v. ya'ânâ : 1. ar. na'âmat (cp. Mo'allaqât)
et non ba'ämat. — P. 390a, s. v. y's, 1. 9 depuis le bas : aj. Es. 7, 5. —
P. 390b : aux exemples du nif. de yä'as avec be : aj. 2 Chron. 10, 8. —
P. 391b, s. v. ya'äsäw : cp. n. pr. y's Ostr. Sam. n. 48. — P. 395b, s. v. ys' :

1. assi'âh pour assi'ah. — P. 396a, s. v. ysr : cp. l'emploi de ce verbe dans
les Hôdâyôt du désert de Juda (cp. p. ex. M. Wallenstein, Hôdâyôt from
the Judaean scrolls, 1950, p. 14, 1.3. 5. 6). — Ibid., dernière ligne : aj.
Es. 49, 5 après 45, 9. — P. 397b, s. v. yeqâhâ : 1. ar. waqiha pour waqaha.
— P. 398a, s. v. yaqqir : biffer le hireq sous le second yod. — P. 398b,
s. v. yqr : l'ar. waqara signifie proprement : avoir de la gravité, une tenue
digne. — P. 399a, s.v. yâqâr : cp. aussi Prov. 17, 27 (Q. yeqar rua)}). —
P. 399b, s. v. yr' I : le renvoi de Ges. Buhl11 à l'ar. wari'a (être pieux,
craignant Dieu) aurait peut-être pu être maintenu (cp. ar. wara' : crainte
de Dieu). — P. 401a, s. v. yârob'âm : aj. le métheg au premier qàmeç. —
P. 402a, s.v. yardën : cp. F. Stähelin, Fest. J. Wackernagel, p. 151. 152.

— P. 404a, s. v. yerüHälayim : cp. sa mention dans un ostracon égyptien
± 2000 av. J. C. (cp. Syria, VIII, p. 229. 230). — Ibid., s. v. yârëaff ; cp.
égypt. V)i : lime. — Ibid., 1. 5 depuis le bas : 1. Es. 60, 19. 20 pour 60,
20 et aj. Job 31, 26. — P. 405b, s. v. yarmût : cp. sa mention dans une stèle
de Séti I à Beisan (cp. RB, 1950, p. 483). — P. 406a, s. v. yirpe'ël : 1.

yirpe'ël pour yirfe'êl. — P. 408a, s. v. yissäkär : cp. Albright, ZAW, 1926,

p. 234, n. 4. — P. 410a, 1. 24 depuis le haut : 1. Ps. 113, 8. 9 pour 113, 8.



70 Rezensionen

— P. 411a, s. v. yesü'ä, 1. 10 depuis le haut : 1. Ps. 3, 3. 9 ; 9, 15. — Ibid.,
1. 21 depuis le haut : aj. Ps. 18, 51. — Ibid., s. v. yU : 1. Est. 5, 2 pour 5. 2.

— P. 415b, s. v. ytn : 1. ar. watana pour watina. — Ibid., s. v. ytr I : cp. ar.
watara et 'awtara : isoler (un nombre) ; watr et witr : seul, unique,
impair. — P. 416a, s. v. yètèr I : 1. Jug. 16, 7-9 pour 16, 9. — P. 417a, 1.11

depuis le haut : 1. kassaddiq pour kasaddlq. — P. 418b, s. v. k'h : cp. aussi
ar. ka'ka'a -, se retirer. — P. 419a, 1. 5 depuis le bas : dans Jug. 13, 17

kibbëd signifie plutôt : payer (des honoraires) qu'honorer. — P. 423b, s. v.
kad : pourrait-on tenter le rapprochement avec égypt. qad (pot) > copte
kôt — P. 426a, s. v. kôkâb : aj. Gen. 37, 9. — P. 426b, 1. 22 depuis le haut :

I. ar. qä'imatu pour qu'imatu (cp. Delitzsch, ad Prov. 4, 18). Cp. aussi G. R.

Driver, J. Th. Stud, t. 35, p. 381 : accad. adi adân (il) Samas ikunna : until
the time of S. is set. — P. 428a, dernière ligne : 1. ar. kâsun plutôt que
ka'sun. — P. 428b, s. v. kür : biffer le djezma dans ar. kürun. — Ibid., s. v.
kôrèS : 1. v.-perse kuruS pour kürus. Cp. aussi inscr. Darius à Behistoun, 1.

23 : krs. — P. 429a, s. v. küS I : cp. sous chiffre 1 : vieux-perse abl. sg.
küSä (Dar. Suse f. 43. 44) : von Nubien her ; adj. küSäya : der Nubier (Art.
II. Pers. XVIII) ; acc. pl. küSä : die Nubier (Dar. Ham. 5). — P. 431a,

s. v. kl,: aj. aux exemples du piël dans TM : Ps. 18, 45 ; 66, 3 ; 81, 16

(mais cp. sous nif. et hithp.!). — P. 433a, s.v. kt'im : noter Ps. 1, 2 où,
après les négatives du v. 1, le kï'im du v. 2 marque un contraste absolu (et
pas seulement une restriction). — P. 433b, s. v. kiyyôr : pour urart. kiri
(bassin) cp. J. Friedrich, Archiv Orientâlny, t. IV, p. 66-68. — P. 434a,

s. v. kîs : la leçon kôs à Prov. 23, 31 est celle du Qerë. — P. 434b, s. v.
kikkàr : cp. ug. (talent). — P. 436b, s. v. kl' : cp. inf. piël kallè (Dan. 9, 24),
mais cp. s. v. kâlâ. — P. 438a, dernière ligne : 1. Nah. 1, 8. 9 pour 1, 8. —
P. 438b, s. v. kallâ : aj. sous chiffre 2 : Ruth 2, 20. 22. — Ibid., s. v. kèlah :

cp. kôa]jL (avec l épenthétique) — P. 439b, s. v. kilyà : aj. Ps. 73, 21. —
P. 440a, s.v. kâlîl : aj. aux exemples de kehl yo/î : Ez. 28, 12 (mase. —
P. 440b, s. v. klm : aj. aux exemples du nifal : Ez. 36, 32 ; à ceux du hiphil :

Ruth 2, 15 (beschimpfen) ; aj. le parf. hophal : 1 Sam. 25, 15 ; Jér. 14, 3. —
P. 443a, s. v. kên III : 1. 1 Rois 7, 29. 31 pour 7, 31. — P. 443b, s. v. kinnör :

1. telugu pour tulugu. — P. 445b, 1. 4 depuis le haut : 1. 2 Ohron. 5, 7. 8 pour
5, 7. — P. 446b, s. v. ksh : sous piël chiffre 5 aj. Es. 6, 2. — P. 447b, s. v.
kesîl II : 1. ar. djabbârun pour djabârun. — P. 448a, s. v. kss : cp. ar.
kaskasa : broyer, piler.

Neuchâtel. Paul Humbert.

Olaf Moe, The Apostle Paul, his life and his work, translated
by L. A. Yigness, Minneapolis, Augsburg Publishing House,
1950, X u. 577 S., $ 4.75.

Siebenundzwanzig Jahre nach der Veröffentlichung der
norwegischen Originalausgabe (Oslo 1923) erscheint diese
englische Uebersetzung und macht so Moes Werk einem weiteren

Publikum zugänglich. Die Uebersetzung ist nicht nur ein



Rezensionen 71

Beweis, wie sehr die amerikanischen Norweger den
Zusammenhang mit der Heimatkirche aufrechterhalten, sondern auch
ein Zeugnis dafür, daß in den letzten Jahrzehnten keine umfassende

Lebenbeschreibung des Heidenapostels in englischer
Sprache erschienen ist. Dabei ist das Interesse für Paulus in
den USA. recht rege. Außer einer Reihe von Monographien, die
in den letzten Jahren erschienen sind, hat ein amerikanischer
Verleger einen Neudruck des fast hundert Jahre alten
zweibändigen Werkes von Conyheare and Howson veranstaltet, ein
anderer verkauft Neudrucke der Werke von Sir William Ramsay,

ein dritter druckt von neuem das große Buch von David
Smith, und Foakes-Jackson and Kirsopp Lakes monumentales
Werk «Beginnings of Christianity» ist auch wieder auf dem
Markte. Man könnte also geradezu von einer Paulusrenaissance

in den USA. reden. Nur ist eben das Interesse fast
ausschließlich auf die geschichtlichen Fragen beschränkt.

Prof. Moe, der an der Freien Gemeindefakultät in Oslo das
Neue Testament vertritt, hat nicht daran gedacht, eine ganz
neue Biographie des Paulus zu schreiben. Sein Buch ist im
wesentlichen auf den Arbeiten von Zahn, Sir William Ramsay
und Deißmann aufgebaut. Er ist mit der gesamten weitschichtigen

Literatur bis zum Erscheinen der Originalausgabe wohl
vertraut und geht gewissenhaft auf alle die aufgeworfenen
Probleme ein. Neben den deutschen benutzt er auch englische,
skandinavische und gelegentlich auch französische Werke.
Seine Darstellung beschränkt sich im wesentlichen auf den
äußeren Verlauf des Lebens des Paulus. Den Leitfaden bildet
die Apostelgeschichte; die Briefe des Paulus sind an ihrer
geschichtlichen Stelle kurz analysiert, soweit sie geschichtlich
wichtiges Material enthalten. Alle kanonischen Paulusbriefe
werden als echt angesehen. In der Chronologie folgt der Verf.
im wesentlichen Zahn.

Man wird durch diesen Neudruck daran erinnert, wie wenig
originale Gedanken auf dem Gebiete der paulinischen Literar-
kritik in den letzten drei Jahrzehnten erschienen sind — im
allgemeinen permutiert man die alten Hypothesen — und wie
auf dem Gebiete der biblischen Archäologie außerhalb Palästinas

die Arbeit seit dem ersten Weltkriege vollständig stagniert.
So bleibt Moes Buch für den äußeren Rahmen des Lebenswerks



72 Rezensionen

des Paulus und die damit verbundenen kritischen Probleme
auch heute noch ein zuverlässiger Führer. Um so eindringlicher

wird man beim Lesen freilich auch an den Mangel eines
umfassenden neuen Werkes erinnert, das Paulus dem
Menschen, Denker und Apostel wirklich gerecht wird.

Princeton, N. J./USA. Otto A. Piper.

Franz Carl Endres, Die großen Religionen Asiens, eine
Einführung in das Verständnis ihrer Grundlagen, Zürich,
Rascher Verlag, 1949, 187 S., Fr. 12.50.

«Nicht für geschulte Theologen noch für Philosophen,
sondern für geistig interessierte Laien» möchte der Verf. dieses
Buch verfaßt wissen (S. 9) als eine Einführung in das
Verständnis der großen Religionen Asiens. Als solche behandelt
es Islam, Buddhismus, Hinduismus, Dschainismus, Lao-Tse
und Taoismus, Shintoismus, die Lehre de Kung fu-Tse. Wie
man sieht, handelt es sich ausschließlich um Religionen, die in
der Gegenwart noch lebendig sind; man vermißt darunter nur
den Parsismus, der wohl auch verdient hätte, aufgenommen
zu werden. Im übrigen bekundet schon diese Auswahl ein
gewisses praktisches Interesse, das der Verf. mit seinem Werk
verfolgt, «unheilvolle Voreingenommenheiten zu beseitigen»
dadurch, «daß sich Völker, die bisher wenig voneinander wußten,
näher kennenlernen möchten». «Im Sinne einer Erleichterung
solchenSichkennenlernens auf geistig-religiösem und ethischem
Gebiet» bekennt der Verfasser (S. 7) sein Buch geschrieben zu
haben. Dabei kommt ihm zu Hilfe, daß er den Orient aus
langjährigem Aufenthalt, eine Zeitlang sogar als türkischer
Angehöriger, wie aus persönlichem Verkehr mit maßgebenden
Orientalen (vgl. S. 27. 60. 131) selber genau kennt und aus
fortlaufenden Berichten naher Verwandter aus der indischen
Welt zu schöpfen in der Lage ist. Unverkennbar ist sein
Bestreben, in der Beurteilung fremder Religionen einer jeden
ihr Recht und ihren Eigenwert zuteil werden zu lassen, ja sie
alle nach Möglichkeit einander zu koordinieren. Nicht umsonst
hebt er von Vivekananda, dem er als dem nach seiner Meinung
«größten Religiösen Indiens in der neuen Zeit» überhaupt eine
relativ ausführlichere Behandlung widmet (S. 130 ff.), das Wort



Rezensionen 73

hervor, es sei «behufs der Herstellung der Brüderlichkeit
zwischen den Anhängern der verschiedenen Religionen die
Erkenntnis notwendig, daß alle nur ebenso viele Formen einer
einzigen, ewigen Religion seien» (S. 11). Entsprechend sagt
er von sich selbst, wie «außerordentlich hoch er Islam wie
Buddhismus schätze» (S. 8). Man muß schon einen Sinn für
solche Weitherzigkeit des Urteils in sich selber verspüren, um
dem Charakter des vorliegenden Buches gerecht werden zu
können. Dazu gehört auch das Verständnis für ein Weiteres,
das sich der Verfasser wiederum nach einem Worte Vive-
kanandas als Leitmotiv zu eigen macht: «Die Religion ist
weder Wort noch Lehre, sie ist Verwirklichung!» Und das
führt den Verf. schließlich zur Erklärung: «Der Kernpunkt
des Religiösen liegt im Erleben des Göttlich-Immateriellen in
der eigenen Seele. Vor solchem Erleben ist stets Ehrerbietung
am Platz, denn es ist samt der Verwirklichung, zu der es den
Menschen treibt, das Maßgebliche» (S. 11).

Von Einzelheiten hebe ich heraus die Charakteristik Shi-
vas: «Der Begriff der Tätigkeit Shivas wird von den Europäern

zumeist ganz falsch aufgefaßt. Sein .Zerstören' ist nicht
im Sinn des bösartigen Vernichtens aufzufassen, sondern viel
tiefer, als das Prinzip der Veränderung, des Wechsels, des
Werdens auf Grund eines irgendwie gearteten Sterbens»
(S. 126); oder die Definition des Wortes Yoga als «Lehre von
der Kjraft in uns und den Zielen für uns» (S. 138). Wenn freilich

der in Yoga liegende Begriff der Verbundenheit das
gleiche sein soll wie das, was Religion bedeute (S. 131), so
träfe das nur zu, sofern religio von religare statt von religere
abzuleiten wäre! Vom Shintoismus sagt Endres, er sei «in
rein religiöser Hinsicht ein von totemistischen und animisti-
schen Elementen beherrschter Polytheismus erstaunlich primitiver

Art» (S. 166). Das stimmt nun allerdings nicht damit
zusammen, daß nach K. Florenz (in Chantepie de la Saussaye4
I, S. 306) von totemistischem Glauben im alten Shinto keine
Spur zu finden ist! — Fragezeichen hätte ich im übrigen zu
einzelnen chronologischen Angaben zu machen, so wenn der
Tod der berühmten Mystikerin Rabia um 755 angesetzt wird
(S. 64; vgl. dagegen Handwörterbuch des Islam 603 a: 801) oder
für die Zeit des Pantanjali 400—450 erscheint (S. 135) : wohl



74 Rezensionen

ist sie zwar überhaupt umstritten; aber fast allgemein nennt
man als solche das 2. Jahrhundert v. Chr. (vgl. M. Winternitz,
Gesch. d. ind. Litteratur III, S. 389). Lieber aber hebe ich zum
Schluß Endres' sonstige weise Zurückhaltung im Urteil hervor,

wo es sich um Fragen handelt, über die im gegenwärtigen
Augenblick bestimmt Abschließendes sich nicht sagen läßt
(vgl. S. 55. 165).

Basel. Alfred Bertholet.

Fritz Buri, Albert Schweitzer und Karl Jaspers, Vortrag,
gehalten am 29. Juni 1950 vor der Basler Studentenschaft,
Zürich, Kulturschriften des Artemis-Verlages, Heft 20

(Schriften zur Zeit), 1950, 82 S., kart. Fr. 3.—.

Der vorliegende Vortrag des bekannten Theologen F. Buri
ist nicht in einer einfachen Konfrontation der beiden zur
Diskussion gestellten Denker aufgebaut. Seine kunstvolle Disposition

will eine korrelative Beziehung von zwei Lehrbildungen
einsichtig werden lassen, von denen je die eine durch die andere
in einer wesentlichen Hinsicht in ihrem Sinne erhellt und
zugleich von ihr überboten wird. — Einerseits geht es darum,
daß Schweitzers «Denken aus dem Willen zum Leben» von
der Jaspers'schen Existenzphilosophie her verstanden wird und
in dieser Beleuchtung erst die Erhellung ihres eigentlichen
Sinnes erfährt. Andrerseits meint der Verf. bei Jaspers im
Hinblick auf das Verhältnis von philosophischer Seinserkenntnis
und existenzieller Bezogenheit auf Transzendenz eine
Unsicherheit wahrzunehmen, die durch die Grundhaltung von
Schweitzer — das auf Einheit verzichtende Auseinanderhalten
von theoretischer Gottes- und Weltbeziehung auf der einen,
von ethisch-existenzieller Lebenserkenntnis auf der andern
Seite — abgewehrt werden könnte.

Daß die Lebensphilosophie Schweitzers durch existenzphilosophische

Einsicht in ihrer wesentlichen Intention präzisiert
werden könnte, scheint uns außer Zweifel zu stehen. Darum
wenden wir unsere Aufmerksamkeit dem andern Thema zu:
derAuffassung des Verf., daß es die Philosophie von Jaspers
an der eindeutigen Abhebung existenzieller Transzendenzbe-
zogenheit von einem Weltdenken im weitesten und tiefsten



Rezensionen 75

Sinne fehlen lasse. Die Seinsmetaphysik von Jaspers — so gibt
er zu verstehen — würde gut tun, Schweitzers Resignation im
Hinblick auf theoretisches Erkennen besser Rechnung zu
tragen.

Für den Verf. liegt darin ein innerer Widerspruch der
Jaspers'schen Philosophie, daß sie die Transzendenz auf zwei
Wegen zu erreichen suche: einerseits durch «den Aufschwung
der Existenz aus der übernommenen Grenzsituation zur
Transzendenz», bei dem der Gottesgedanke freilich nur eine Chiffer
bleibe; andrerseits durch jene «rationale, im Raum des
gegenständlichen Denkens von Bewußtsein überhaupt sich vollziehende

Operation», die freilich «im Begrifflich-Gegenständlichen
zu keinem Abschluß gelangt, sondern über sich hinaus auf
ein gegenständlich nicht mehr Faßbares, eben das Umgreifende,

hinweist». In Jaspers' Gedanken des «Umgreifenden»
hätten wir es «mit einem rationalen Gottesbeweis zu tun», in
dem die Ratio des immanent-transzendenten schöpferischen
Geheimnisses des Seins innewerde, — ein Bewußtsein des
«Umgreifenden», für das sogar der Begriff des «Glaubens» in
Anspruch genommen werde. Diese Wegweisung zur Transzendenz

sei aber mit dem Wege zur «eigentlichen» Transzendenz,
die von der Existenz und ihrer Grenzlage her gewonnen wird,
nicht in Einklang zu bringen. Aus der Anerkennung eines
Weges zur Transzendenz, der über die Ratio führt und der
Transzendenz als des «Umgreifenden» inne wird, erwächst
— nach der Ansicht des Verf. — bei Jaspers der Ethik
eine Gefahr, indem die Ethik durch das Sein garantiert sein
soll. Diese latente Bezogenheit der Ethik auf Seinserkenntnis
soll sogar zu einer bedenklichen Entkräftung des ethisch-exi-
stenziellen Verständnisses der geschichtlichen Lage des
Menschen führen.

In dieser Kritik der Jaspers'schen Position liegt gewiß ein
berechtigter Hinweis auf gewisse Unklarheiten, die sich in
den Formulierungen des Philosophen aufdecken lassen. Allein
wir können uns davon nicht überzeugen, daß der Angriffspunkt

in unanfechtbarer Weise gewählt wurde. Gibt es bei
Jaspers überhaupt eine auf der Ebene der Ratio sich
vollziehende Seinserkenntnis, die geeignet wäre, durch den
rationalen Weg ihres Ueberschreitens zur Transzendenz die im



76 Rezensionen

Mittelpunkte stehende existenzielle Transzendenzbeziehung
fragwürdig zu machen? Der Hinweis auf die Lehre vom
«Umgreifenden» kann uns insofern nicht ganz überzeugen, als eine
Erkenntnis des Umgreifenden ja ihrerseits eine Abwendung
von der gegenständlich gerichteten Erkenntnishaltung zur
Voraussetzung hat, — einer Erkenntnishaltung, die in ihrer
Bemühung am «Subjekte», d. h. doch aber am Problem der
Existenz, scheitern muß. Wohin sollte diese Abwendung denn
führen, als gerade in die Dimension der Existenz? Darum meinen

wir auch das «Umgreifende» im Wesentlichen
existenzphilosophisch verstehen zu dürfen. — Die erwähnten
verhängnisvollen Auswirkungen der zur Sprache gebrachten Jaspers-
schen Unklarheit auf die ethischen Probleme sind uns weder
als reine Konsequenzen noch als faktische Verirrungen sichtbar

geworden.
Im Hinblick auf den Ausklang des Vortrages müssen wir

uns kurz fassen. Dem Gegensatze von Seinserkenntnis und exi-
stenzieller Transzendenzbeziehung korrespondiert derjenige
von «Gottesmystik» und «Christusmystik», die Tins auch als
«ethische Mystik» begegnet. Jaspers ist für den Verf. darin
anfechtbar, daß er, noch immer geblendet von Seinserkenntnis
und Seins- oder Gottesmystik, nicht zu derjenigen Christusmystik

durchgedrungen sei, die seinem existenziellen Tran-
szendenzbewußtsein entsprochen hätte.

Darin ist uns F. Buri völlig unverständlich, daß ihm in
Christus nicht mehr als eine «besondere Sinnmöglichkeit der
Existenz» vertreten ist, eben diejenige, in der sich Existenz
vom Weltgeschehen abhebt. Der «Begriff des Christus», diese
«biblische Chiffer», bezeichnet «eine besondere, auf Sinnvollendung

gehende, schöpferische Möglichkeit». Nicht mehr!
Diese Möglichkeit wurde schon von der Philosophie vor und
nach Christus, wie von der Humanität aller Zeiten, sehr
eingehend in Erwägung gezogen. — Wenn aber die Sinnvollendung

der menschlichen Existenz völlig zusammenbricht? Wer
begegnet dann dieser Lage? Eben dem Scheitern der Sinnvollendung

zu begegnen, ist Christus erschienen. Erst hier ist
von «Erlösung» zu reden.

Basel. Heinrich Barth.


	Rezensionen

