Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 1

Artikel: Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie b5

die Christen beider Lénder. Auf deutscher Seite trat sie be-
sonders in der Anteilnahme an den weiteren Schicksalen der
Salzburger zutage, aber auch in der Aufgeschlossenheit, mit
der man die Anféinge der methodistischen Bewegung verfolgte.®
Auf englischer Seite spricht sie aus den bewegten Worten, mit
denen der 22jéihrige John Wesley des Blutbades von Thorn
im Jahre 1724 gedachte *®, noch mehr aber aus der lebendigen
Begegnung, die ihn und George Whitefield mit den Salzburgern
in Georgia, ihn allein mit den Herrnhutern dort und in Herrn-
hut selbst zusammenfiihrte.
Berlin-Zehlendorf. Martin Schmidt.

Kierkegaard
und die heutige Existenzphilosophie.

Vortrag im Radio Basel am 19. Dez. 1950 im Rahmen
eines Zyklus tiber Existenzphilosophie.

Man pflegt heute in Stren Kierkegaard so etwas wie den
Vater der Existenzphilosophie zu sehen. Danach wiren also
die heutigen Vertreter dieser Art Philosophie die geistigen
Kinder und Erben jenes ddnischen Denkers und Dichters.

Diese Ansicht ist sicher nicht unbegriindet. Ein gemein-
sames Merkmal der unter sich sehr verschiedenen Existenzphi-
losophien der Gegenwart besteht nédmlich darin, dafl hier der
Begriff der Existenz in jener Fiillung, die Kierkegaard ihm
gegeben hat, verstanden und verwendet wird. Von der zentralen
Bedeutung, die dieser Begriff in diesem Denken gefunden hat,
rithrt auch der Name Existenzialismus oder Existenzphilo-
sophie her. Ohne Zweifel hat diese philosophische Stromung
auch dazu beigetragen, daBl Kierkegaard, der zu seinen Leb-
zeiten aulerhalb Dinemarks kaum beachtet worden ist und
dann jahrzehntelang fast vergessen war, jetzt, nach 100 Jahren,
zu ungeahnter Wirkung gekommen ist.

Indessen wird man sich auch fragen miissen, ob Kierke-

57 Samuel Berein an G. A. Francke 4. Dez, 1738, 1. Juni 1739, 5. Juni
1739, 20. Juli 1739, 25. Okt. 1739; G. A. Francke an Ziegenhagen 2. Jan. 1741;
Ziegenhagen an G. A. Francke 26. Dez. 1738, 25. Jan. 1739, handschriftl.
a.a.0. (s. A.22) hILS5.

58 The Letters of John Wesley ed. Telford 1931, I, 20, 26.



56 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

gaard selber an diesem Neuzurgeltungkommen, speziell in die-
ser existenzphilosophischen Form, Freude haben wiirde. Er
wollte doch ein bewullt christlicher Denker sein und hat sein
ganzes Werk als eine «Einiibung ins Christentumy aufgefaflt.
Dasg ist aber eine Voraussetzung und Absicht, die man wohl
den wenigsten der heutigen Existenzphilosophen zumuten darf,
und auch bei denjenigen, bei welchen jene Bedingung erfiillt
ist, diirfte das Resultat kaum im Sinne Kierkegaards sein. Er
wiirde wahrscheinlich heute gegen die Existenzphilosophie
nicht weniger heftig zu Felde ziehen, als er es seinerzeit gegen
die Hegelsche Philosophie getan hat.

Dieser Sachverhalt, dafl die Existenzphilosophie einerseits
wohl grundlegend von Kierkegaard beeinflulit ist, anderseits
aber gerade das, worauf es ihm entscheidend ankam, beiseite
stellt oder umdeutet, wird schon seine Griinde haben. Und zwar
diirften diese nicht bloB in der dezidierten Gottlosigkeit oder
Unchristlichkeit heutiger existenzphilosophischer Jiinger Kier-
kegaards zu suchen sein, sondern vielleicht auch mit der Eigen-
tiimlichkeit der Kierkegaardschen Christentumsauffassung zu-
sammenhingen. Mit dieser Vermutung beriihren wir nichts
weniger als das Zentralproblem des Kierkegaardverstindnis-
ses. Es ist die Frage nach der Bedeutung der christlichen Of-
fenbarung fiir das Verstindnis der Existenz, bzw. des existen-
ziellen Denkens fiir das Verstindnis der christlichen Offen-
barung.

Wenn wir uns auch bewullt sind, daBl es hier nicht entfernt
moglich sein wird, dieses Problem in der erforderlichen Weise
zu erortern, so moéchten wir uns im folgenden doch von den
angedeuteten Gesgichtspunkten leiten lassen, weil dadurch die
Beziehung der Existenzphilosophie zu Kierkegaard am ehesten
deutlich werden diirfte. Wir werden demnach zuerst hervor-
heben, wodurch Kierkegaard fiir die Existenzphilosophie be-
deutsam geworden ist, sodann auf das hinweisen, was sie an
Kierkegaard aufler acht 1ift, um uns dann abschliefend auf
Recht und Fragwiirdigkeit der existenzphilosophischen Kierke-
gaardinterpretation zu besinnen.

I
Fragen wir uns also zuerst, was die Existenzphilosophie
mit Kierkegaard verbindet, dann miissen wir in erster Linie



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 57

sagen: das Interesse am Menschen. Vom Meister wie von diesen
seinen heutigen Jiingern gilt, was jener einmal in seinem Tage-
buch aus Platos Phaedrus notiert: «Mein Lieber, vergib mir,
denn ich bin sehr willbegierig, aber Landschaften und Biaume
lehren mich nichts, dagegen die Menschen in den Stidten.» Dar-
um flanierte Kierkegaard in den Strafien und Zirkeln Kopen-
hagens herum, sich unterhaltend und diskutierend wie einst
Sokrates, mit dessen Ironie er sich nicht umsonst schon in
seiner Magisterdissertation befafite und dessen Gestalt dann
durch sein ganzes schriftstellerisches Werk hindurch immer
wieder auftaucht. So soll heute Sartre seine Werke im Café
schreiben, will Heidegger seine Ontologie auf das Daseinsver-
stindnis des Menschen aufbauen, wobei er sich gerade auf
Kierkegaards Analysen stiitzt. Und Jaspers, selber urspriing-
lich Psychiater, bezeichnet Kierkegaard zusammen mit Nietz-
sche als den «gréfiten Psychologen der Weltanschauungensy.

Fiir das Bild vom Menschen, das sich aus diesem Beob-
achten und Reflektieren hier wie dort ergibt, ist charakteri-
stisch, dal sich darin — um die beriihmte Formulierung Pas-
cals, eines anderen Ahnen heutiger Existenzphilosophie, zu
verwenden — sowohl la misére als auch la grandeur de
I’homme spiegelt.

Was die erste Seite, das Elend des Menschen, betrifft, so
braucht man dafiir nicht zu Sartres Romanen und Sitten-
stiicken zu greifen mit ihren Schilderungen des Abgriindigen
und Lasterhaften, Erotischen und Zynischen und der nausée,
dem nihilistischen Ekel, der denjenigen, der um nichts anderes
weill, schlieBlich iiber dieser Welt und diesem Leben unaus-
weichlich erfafit — nicht zu Heideggers Analysen des Sich-
verlierens an die Welt und an das «Man» und die damit ver-
bundene Langeweile, Verzweiflung und Angst — nicht zu
Jaspers’ Ausfithrungen iiber die Nachtseiten, die Grenzsitua-
tionen und das Scheitern der Existenz. Das alles kann man in
dichterischer Fiille, psychologischer Feinheit und schérfster
Begrifflichkeit schon bei -Kierkegaard finden, vor allem im
ersten Teil von «Entweder — Odery mit dem «Tagebuch des
Verfiihrersy, in den «Stadien auf dem Lebenswegey, im «Be-
griff der Angsty und in der «Krankheit zum Todey. Die Pseu-
donyme dieser Werke, ihre Schicksale und Reflexionen kénn-



58 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

ten zu soundso vielen Figuren und Partien aus heutiger
existenzphilosophischer Literatur Modell gestanden haben —
und haben es wohl auch getan. Und wie sich in diesen die Er-
fahrung des heutigen Menschen ausspricht, so stehen hinter
den pseudonymen Verfassern und Herausgebern von Kierke-
gaards Schriften Méglichkeiten und Seiten seines eigenen Ichs,
mit dem er sich in seinen Tagebiichern unaufhérlich beschai-
tigt.

Die Lebensauffassung, mit welcher sich fiir Kierkegaard
wesensméflig das Elend des Menschen verbindet, nennt er die
«aesthetische». Er meint damit eine, jeder unbedingten Ver-
pflichtung ausweichende, nur auf den Genull ausgehende Zu-
schauerhaltung, die aber um der darin behaupteten scheinbaren
Ungebundenheit willen in drgster Knechtschaft und bitterster
Verzweiflung endigt. In Erscheinung tritt dieses Verhéngnis
in der Langeweile iiber der «Wechselwirtschafty und in der
Schwermut, die fiir ihn auf dem Grunde aller Weltlichkeit
lauert. Es ist, gerade wo sie als solche nicht erkannt wird,
eine «Krankheit zum Tode».

Aber nun weiBl der Dichter des Don Juan und des Nero
auch um eine andere Moglichkeit, in der sich die grandeur de
I'homme zeigt. IThre Verkérperung stellt der Assessor Wilhelm
im zweiten Teil von «Entweder — Oder» dar. In seinem Munde
bedeutet diese Parole nicht Beliebigkeit, sondern Entscheidung
und Wahl. Damit tritt dem Aesthetiker der Ethiker gegeniiber;
denn «zu wihlen ist ein eigentlicher und stringenter Ausdruck
des Ethischen», wie er sagt. Die spielerische Willkiir, aber
auch die damit verbundene schwermiitige Verzweiflung hat
hier ein Ende. Denn der W&hlende wihlt sich selber mitsamt
seiner Verzweiflung. «Verzweifle! verzweifle von ganzem Her-
zen, von ganzer Seele und von allen deinen Kréfteny, ruft Wil-
helm dem Aesthetiker zu. Diese Verzweiflung ist jetzt nicht
mehr Schicksal, sondern Freiheit im Ergreifen seiner Bestim-
mung — und ist damit zugleich iiberwunden. Das darin be-
schlossene Annehmen seiner selbst als eines zu Ueberwinden-
den fiihrt in der Reue zu einer Lauterung der Personlichkeit
und bringt sie zugleich in Verbindung mit dem Absoluten, mit
Gott, indem die Realisierung dieser Mdéglichkeit des Zusich-
selberkommens als Geschenk empfunden wird. Der Assessor



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 59

schildert diese Erfahrung folgendermaflen: «Wenn alles stille
um den Menschen geworden ist, feierlich wie eine sternklare
Nacht; wenn die Seele, weltvergessen, allein ist mit sich selbst:
da tritt ihr nicht ein ausgezeichneter Mensch gegeniiber, son-
dern die ewige Macht selbst; da 6ffnet sich der Himmel iiber
ihr, und das Ich wihlt sich selbst — oder vielmehr: es lifit sich
sich selbst gegeben werden. Da hat die Seele das Hochste ge-
sehen, das kein sterbliches Auge sehen kann, das nie wieder
vergessen werden kann; da empfingt die Personlichkeit den
Ritterschlag, der sie fiir die Ewigkeit adelt.»

Wenn Kierkegaard schon in «Entweder — Oder» keinen
Zweifel dariiber 1a8t, dafl dieses Stadium des Ethischen und die
damit verbundene Religiositit der Immanenz fiir ihn nicht das
letzte Wort in dieser Sache ist, und er in spéteren Schriften
dieser religios-ethischen Existenz die spezifisch-christliche als
die von ihm eigentlich gemeinte gegeniiberstellt, so hat er doch
gerade mit dieser Konzeption bei den heutigen Existenzphilo-
sophen ein starkes Echo gefunden. Am deutlichsten wird die
Verwandtschaft mit dieser Seite Kierkegaards spiirbar bei Jas-
pers, der die Existenz in Grenzsituationen zu sich selber kom-
men und darin ihr Bezogensein auf Transzendenz und beides
als ein Sichgeschenktbekommen erfahren lifit. Aber auch in
Heideggers Verstindnis eigentlichen Daseins als des angst-
bereiten Sichentwerfens auf seine eigenste Moglichkeit des
Vorlaufens in den Tod héren wir die Stimme des Kierkegaard-
schen Ethikers. Wenn bei ihm die Beziehung auf die Tran-
szendenz als einer besonderen Seinsform in ein Aufbrechen der
metaphysischen Tiefe des Seins abgebogen wird, so entspricht
das nicht dem Christen Kierkegaard, wohl aber der ethischen
Religion der Immanenz beim Assessor Wilhelm. Und deshalb
kann auch noch das trotzige Sich-selber-in-seiner-Freiheit-Be-
griinden des Sartreschen Atheismus in dieser Linie gesehen
werden.

Auler dieser inhaltlichen Verwandtschaft im Bild des Men-
schen haben Kierkegaard und die genannten KExistenzphilo-
sophen aber nun zweitens auch in formaler Hinsicht das ge-
meinsam, dafl sie von dieser Existenz bzw. eigentlichem Da-
sein nicht in begrifflicher Gegenstindlichkeit im Rahmen eines
Systems allgemein einsichtiger Wahrheiten glauben reden zu



60 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

konnen, sondern nur existenziell, d. h. ausgehend von je meiner,
ganz konkreten, geschichtlich bestimmten, deshalb unver-
tauschbaren Lage, in der ich mich mit dem leidenschaftlichen
Interesse am Sinn meines Seins vorfinde. Nur in dieser Hal-
tung, in der ich unbedingt ich selber bin, gibt es Entscheidung,
wiithrend da, wo ich mir gegeniiber betrachtend Abstand nehme,
die Wirklichkeit in bloBe M&glichkeit und damit in Beliebigkeit
aufgelsst oder, wenn blind gehorcht wird, das Selber-Sein ver-
unmdéglicht ist. Das meint Sartre, wenn er formuliert: I'exis-
tence précéde I'essence, oder Jaspers, wenn er einschérft, dafl
die Existenz nicht direkt begriffen werden kénne, sondern nur
indirekt, und deshalb in begrifflichen Aussagen miflverstind-
lich «erhellty werden miisse. In diesem Sinne lautet Kierke-
gaards aufs duflerste zugespitzte Formel: «Die Subjektivitit
ist die Wahrheit.»

I1.

Gerade in denjenigen beiden Schriften, in welchen Kierke-
gaard diese Systemfeindschaft des existenziellen Denkens sozu-
sagen systematisch entwickelt, ndmlich in den <«Philosophi-
schen Brockeny und in der «AbschlieBenden unwissenschaft-
lichen Nachschrifty treten nun aber auch zwei Momente in
Erscheinung, denen die heutige Existenzphilosophie in auf-
falligem Unterschied zu ihrer Uebernahme des Kierkegaard-
schen Existenzbegriffs in materialer wie formaler Hinsicht
keine oder wenigstens nicht die gebiihrende Beriicksichtigung
zuteil werden 146t und die wir deshalb hier um so nachdriick-
licher hervorheben miissen. Es handelt sich um die Art und
Weise, in welcher Kierkegaard seine Fassung des Existenz-
begriffs durch die christliche Offenbarung begriindet sein
1aBt, und um die Konsequenzen, die sich fiir ihn daraus fiir
die Frage nach der Moglichkeit des Eigentlichwerdens des Da-
seins, des Gewinnens der Existenz, d. h. fiir sein Hinausgehen
iiber die Sphédre des Religios-Ethischen zum Paradox-Christ-
lichen ergeben.

Wohl stellt Kierkegaard einmal fest, daf man «iiber das
viele Wissen das Existieren vergessen hatte und was Innerlich-
keit zu bedeuten habey, und umschreibt deshalb sein Pro-
gramm: <«Hatte man vergessen, was Religios-Existieren heilit,



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 61

so hatte man wohl auch vergessen, was Menschlich-Existieren
heillt, dies mulite also hervorgeholt werden.»

Aber dieses Hervorholen des Menschlich-Existierens be-
deutet fiir ihn — wenigstens seiner Absicht nach — nicht die
Ausarbeitung eines allgemein menschlichen Existenzverstind-
nisses, sondern fiir ihn handelt es sich zum vornherein um die
durch die christliche Offenbarung bestimmte Existenz. Und
wenn er auch im Blick auf sein Ausgehen von dem Gegen-
satz des Aesthetischen und Ethischen von einem «in das Wahre
hineinbetriigen» spricht, so geht es fiir ihn doch nicht so sehr
um den berithmten sog. « Ankniipfungspunkty christlicher Apo-
logetik, von dem aus die Wahrheit der Offenbarung evident
gemacht werden konnte, sondern um die Dialektik der Exi-
stenz, in die dieselbe unter dem Anspruch der in ihrer Wahr-
heit in sich gegriindeten christlichen Offenbarung gerit.

Nach dem Gedankengang der «Philosophischen Brocken»
ist die Sachlage bei Kierkegaard eindeutig die, dal er von einer
bestimmten Form des christlichen Offenbarungsglaubens aus-
geht und ihr entsprechend die Moglichkeit, davon zu reden,
konstruiert. Dieses «Denkprojekty lautet: «Kann es einen hi-
storischen Ausgangspunkt fiir ein ewiges Bewubtsein geben?
Wie kann ein solcher mehr als historisch interessieren? Kann
man eine ewige Seligkeit auf ein historisches Wissen bauen?»
Im Gegensatz zum sokratischen Lehren, fiir das die Wahrheit
immer schon vorhanden ist und nur in Erinnerung gerufen
werden muf), fiir das deshalb weder der Lehrer, der das tut,
noch der Zeitpunkt, zu welchem dies geschieht, eine Bedeu-
tung hat, zieht er hier die Konsequenzen aus der Annahme,
dall die ewige Wahrheit, die vorher nicht war, zu einer be-
stimmten Zeit durch eine bestimmte Person in die Zeit einge-
treten ist. Die Folgerungen, die sich aus dieser Voraussetzung
ergeben, sind, dafl in diesem Falle Gott selber, allerdings in
irdischem Incognito, der Lehrer sein muf}, dafl die Unwahrheit,
die er mir aufdeckt, dadurch, dall er mir die Wahrheit schenkt,
von mir als meine Schuld und Siinde erkannt wird, dafl der
gottliche Lehrer infolgedessen mehr als blof Lehrer, nédmlich
Richter, Erloser und Versohner ist und daf der Augenblick,
in dem das Ewige in die Zeit eintritt, die F'iille der Zeiten, das
Wunder ist, das fiir mich, indem ich dieses Paradox glaube,



62 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

d. h. willentlich als fiir mich giiltig bejahe, zum Anlaf} der
Reue und der Wiedergeburt zu einem neuen Menschen wird
— ein Ereignis, durch das ich iiber alle Zeiten hinweg mit
dem historischen Ereignis der Menschwerdung Gottes, die
eben so recht verstanden kein blofes historisches Ereignis ist,
gleichzeitig werde. Wenn es schon in den «Brockeny durch-
schimmert, dafl es sich dabei um den Glauben an das Dogma
‘der Fleischwerdung Gottes in Christus handelt, so wird das
vollends in der «Nachschrifty deutlich, indem Kierkegaard hier
die christliche Lehre als das «geschichtliche Kostiim» jenes
Denkprojekts ausfiihrlich erortert.

In den teils friiher, teils spéter verdéffentlichten erbaulichen
christlichen und religiosen «Reden» sowie in spéteren, nicht-
pseudonymen philosophischen Schriften stellt nun Kierkegaard
zweitens auch die Konsequenzen, die sich aus diesem Offen-
barungsbegriff fiir die Erlésung des Menschen, existenzphilo-
sophisch gesprochen, fiir die Sinngebung des Daseins, das
Eigentlich- und Ganzwerden der Existenz ergeben, heraus.
Hier wird vollends klar, dal es sich fiir ihn in der ethischen
Haltung des Assessors Wilhelm noch nicht um Erlésung han-
deln kann. Wie es von der Subjektivitit jetzt heilit, dal sie
abgesehen von der Offenbarung in der Unwahrheit sei, so
erscheint hier jene Ueberwindung der Verzweiflung durch ihr
entschlossenes Aufsichnehmen als durch die Verstricktheit in
die Macht der Siinde unméglich und Erlésung nur durch das
gottliche Heilswerk in Christus als Gnade moglich.

Damit haben wir die beiden Punkte genannt, welche die
heutigen Existenzphilosophen bewulit umgehen oder fiir sich
neutralisieren. Fiir Sartre gibt es weder Gott noch Siinde, son-
dern, wie er es in den «Mouchesy sehr drastisch darstellt, ver-
mag er darin nur Einbildungen kranker Phantasie und sich
dieser menschlichen Schwichen bedienenden Priesterbetrug zu
sehen. Orest als Typ eines neuen Heilandes entschlégt sich
dieser Vorstellungen und nimmt unter Verzicht auf die darin
enthaltenen Trostungen sein Fluchschicksal und seine Ver-
zweiflung auf sich, um so seine absolute Freiheit findend sich
selber zu erlosen. Heidegger weist wohl auf die «erbaulichen
Redeny als fiir die Daseinsanalyse besser als die philosophi-
schen Schriften Kierkegaards geeignete Quellen hin und be-



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 63

nutzt sie auch ausgiebig. So weill er denn auch um Gewissen
und Schuld. Aber das Gewissen ist fiir ihn nicht die Stimme
des richtenden und vergebenden Gottes, sondern die Stimme
des sich #ngstenden Daseins selber, das den Menschen aus der
Verlorenheit der Welt und dem Wegschleichen zu seinen Got-
tern zu sich selber zuriickruft, um ihn so ganz werden zu
lassen. Jaspers trigt dem besonderen Christlichen in Kierke-
gaard von den Dreien am meisten Rechnung, aber er sieht
darin das, was Kierkegaard zur nicht nachzuahmenden «Aus-
nahmey macht, und glaubt seinen ¢philosophischen Glauben»
wie gegen pseudowissenschaftlichen Aberglauben so auch
gegen Offenbarungsglauben entschieden abgrenzen zu miissen.
«Angesichts von Religion lebt der Philosophierende aus eige-
nem Glauben.y

III.

Existenzphilosophie hat also ihre Griinde, wenn sie bei
ihrem Meister Unterschiede macht, das eine iibernimmt¢ und
anderes — wenigstens fiir sich — beiseite lafit. Anders als
durch solches perstnliches Aneignen wiren ihre Vertreter
schlechte Schiiler Kierkegaards; denn wie wenige andere hat
gerade Kierkegaard zu solcher kritischer Aneignung aufge-
rufen und sie selber geiibt — mit einer Ausnahme: néamlich in,
bezug auf das Christentum, und wie er es verstanden hat. Hier
ist er bei aller Aneignung und Verinnerlichung in der iiber-
lieferten Form und der duBerlichen Institution stecken ge-
blieben, indem fiir ihn ein ganz bestimmtes Christentum, ndm-
lich das Christentum des iiberlieferten kirchlichen Dogmas,
wie er es im Umgang mit seinem Vater und aus den Bekennt-
nissen seiner Kirche kennengelernt hat, das Christentum be-
deutet. Dall dieses Christentum eine bestimmte Ausformung
des Christentums in einem langen historischen Prozel, der
weder in der Vergangenheit noch in seiner Gegenwart iiberall
zu den nidmlichen Formen gefiihrt hat, darstellt, das schien
ihn nichts anzugehen — oder nur so weit, dal er alle Aus-
prigungen, die mit dem, was ihm als Offenbarung galt, nicht
iibereinstimmte, als Heidentum und Verderbnis glaubte ableh-
nen zu miissen: so z.B. die sich der Mittel der Hegelschen
Spekulation bedienende Christentumsauffassung seiner Zeit



64 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

oder das pietistische Christentum, teilweise auch Luther, inso-
fern er ihm zu wenig dialektisch erschien, und schliefilich
sogar seine eigene Kirche, weil er sie als im Gegensatz zum
neutestamentlichen Christentum, wie er es sah, stehend erken-
nen mullte. Historisch aber hat er sich von dieser Sachlage
nicht Rechenschaft abgelegt, sondern sie nun wirklich blof}
und rein existenziell verstanden, d. h. in diesem Falle auf sein
Verlangen nach Heil bezogen, und zwar aus seiner ganz per-
sonlichen Situation heraus, die aber nach dem, was wir iiber
sein Verhéltnis zu seinem Vater und seine ungliickliche Ver-
lobungsgeschichte wissen, wirklich alles andere denn als MaB-
stab zur Eruierung dessen, was als christliche Offenbarung
schlechthin zu gelten hat, geeignet scheint.

In diesem Zusammenhang gewinnt eine Tagebuchnotiz aus
dem Jahre 1849, in welcher er auf einen Umstand hinweist,
der die Geschichte des Christentums mit ihren mannigfaltigen
Ausformungen, einschlieBlich derjenigen des Kierkegaardschen
Offenbarungsbegriffs, in einem ganz neuen Lichte erscheinen
1laft, besondere Bedeutung. Er kommt nédmlich hier auf die
«Schwierigkeity zu reden, die darin bestehe, daff im Neuen
Testament «Christi Wiederkunft als nahe bevorstehend vor-
ausgesagty werde «und doch noch nicht eingetreteny sei.
Statt nun aber auf diese, im Zeitalter eines David Friedrich
Straufl eigentlich nicht iiberraschende Feststellung in Ruhe
einzutreten und sich den Christus des Neuen Testaments, aber
auch sein unvorhergesehenes Schicksal in der christlichen
Kirche etwas niher anzusehen, begniigt er sich mit dem, etwas
ganz anderes als den urchristlichen Mythus von Christus als
dem goéttlichen Bringer der Erlésung darstellenden, spéteren
Dogma von der Fleischwerdung Gottes, um dann daran doch
noch die Hoffnung auf die Wiederkunft anzuhéingen — aller-
dings mit dem bezeichnenden Zugestindnis, dall es sich dabei
um eine aus der Qual und dem Leiden des Lebens geborene
«Illusion» handle, die aber notwendig sei, weil es ohne sie
«nicht zum Aushalten wire».

Das ist der Punkt, an dem mit der Kritik an Kierkegaards
Christentumsauffassung einzusetzen wéire und von dem aus
sich die Ablehnung, die sie bei den heutigen Existenzphilo-
sophen findet, erst im Zusammenhang erkldren und rechtfer-



Rezensionen 65

tigen lieBe. Freilich nur insoweit, als der in seiner urspriing-
lichen Geschichte scheiternde, aber gerade darin sich vollen-
dende Christusgedanke einen einzigartigen Ausdruck dar-
stellt fiir die Moglichkeit, dall Existenz in der entschlossenen
Uebernahme ihres Scheiterns frei werden kann zu einem neuen
eigentlichen Sein — eine Moglichkeit, um die sowohl Kierke-
gaard als auch die Existenzphilosophie, wie wir gesehen
haben, wissen. Wie dieser Gesichtspunkt aus der dogmatischen
Enge und Verkrampftheit Kierkegaards herausfiihren kiénnte,
so wiirde er die heutigen Existenzphilosophen vor einer oft zu
kurzschliissigen und verhéngnisvollen Bejahung des Seins,
wie es ist, bewahren und sie vor allem, worum nun allerdings
Kierkegaard auf seine Weise gewulit hat, die Erfahrung er-
lésenden Eigentlichwerdens als Gnade verstehen lehren. So
miilite gerade ein existenzielles Verstindnis der urspriinglichen
Christusbotschaft nicht nur iiber Kierkegaards Christentum
hinausfiihren, sondern es kénnte dadurch zugleich Existenz-
philosophie zu ihrer Erfiillung gelangen, indem ihr, wenn auch
in etwas anderer Weise, als Heidegger ihn noch jiingst in
Aussicht gestellt hat, ein neuer Advent zuteil werden konnte.
Basel. Fritz Buri.

Rezensionen.

Lexicon in Veteris Testamenti libros, ed. Ludwig Koehler et
Walter Baumgartner, Lig. VI und VII, Leiden, E.J. Brill,
1950.

A la lecture des fascicules successifs du dictionnaire hé-
braique de Ludwig Kcehler, une question se pose toujours
plus nettement : cet admirable lexique embrasse aussi bien
I’étymologie et la comparaison avec les autres langues ou
idiomes sémitiques que le relevé et le classement grammatical
des formes et leur analyse sémantique, voire syntaxique. En
revanche I'histoire méme des différents vocables hébreux et de
leurs significations reste encore & I'état d’esquisse seulement.
Or on pourrait souhaiter qu'un dictionnaire fournit au moins
les éléments de I'histoire du langage considéré.

Sans doute nous comprenons fort bien 'utilité du plan for-
mel suivi par Ludwig Kcehler, aprés tant d’autres d’ailleurs.

b



	Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

