
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 1

Artikel: Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 55

die Christen beider Länder. Auf deutscher Seite trat sie
besonders in der Anteilnahme an den weiteren Schicksalen der
Salzburger zutage, aber auch in der Aufgeschlossenheit, mit
der man die Anfänge der methodistischen Bewegung verfolgte.57
Auf englischer Seite spricht sie aus den bewegten Worten, mit
denen der 22jährige John Wesley des Blutbades von Thorn
im Jahre 1724 gedachte58, noch mehr aber aus der lebendigen
Begegnung, die ihn und George Whitefield mit den Salzburgern
in Georgia, ihn allein mit den Herrnhutern dort und in Herrnhut

selbst zusammenführte.
Berlin-Zehlendorf. Martin Schmidt.

Kierkegaard
und die heutige Existenzphilosophie.

Vortrag im Radio Basel am 19. Dez. 1950 im Rahmen
eines Zyklus über Existenzphilosophie.

Man pflegt heute in Sören Kierkegaard so etwas wie den
Vater der Existenzphilosophie zu sehen. Danach wären also
die heutigen Vertreter dieser Art Philosophie die geistigen
Kinder und Erben jenes dänischen Denkers und Dichters.

Diese Ansicht ist sicher nicht unbegründet. Ein gemeinsames

Merkmal der unter sich sehr verschiedenen Existenzphilosophien

der Gegenwart besteht nämlich darin, daß hier der
Begriff der Existenz in jener Füllung, die Kierkegaard ihm
gegeben hat, verstanden und verwendet wird. Von der zentralen
Bedeutung, die dieser Begriff in diesem Denken gefunden hat,
rührt auch der Name Existenzialismus oder Existenzphilosophie

her. Ohne Zweifel hat diese philosophische Strömung
auch dazu beigetragen, daß Kierkegaard, der zu seinen
Lebzeiten außerhalb Dänemarks kaum beachtet worden ist und
dann jahrzehntelang fast vergessen war, jetzt, nach 100 Jahren,
zu ungeahnter Wirkung gekommen ist.

Indessen wird man sich auch fragen müssen, ob Kierke-

57 Samuel Berein an G. À. Francke 4. Dez. 1738, 1. Juni 1739, 5. Juni
1739, 20. Juli 1739, 25. Okt. 1739; G. A. Francke an Ziegenhagen 2. Jan. 1741;

Ziegenhagen an G. A. Francke 26. Dez. 1738, 25. Jan. 1739, handschriftl.
a. a. 0. (s. A. 22) h I L 5.

38 The Letterg of John Wesley ed. Telford 1931, I, 20, 26.



56 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

gaard selber an diesem Neuzurgeltungkommen, speziell in dieser

existenzphilosophischen Form, Freude haben würde. Er
wollte doch ein bewußt christlicher Denker sein und hat sein
ganzes Werk als eine «Einübung ins Christentum» aufgefaßt.
Das ist aber eine Voraussetzung und Absicht, die man wohl
den wenigsten der heutigen Existenzphilosophen zumuten darf,
und auch bei denjenigen, bei welchen jene Bedingung erfüllt
ist, dürfte das Resultat kaum im Sinne Kierkegaards sein. Er
würde wahrscheinlich heute gegen die Existenzphilosophie
nicht weniger heftig zu Felde ziehen, als er es seinerzeit gegen
die Hegeische Philosophie getan hat.

Dieser Sachverhalt, daß die Existenzphilosophie einerseits
wohl grundlegend von Kierkegaard beeinflußt ist, anderseits
aber gerade das, worauf es ihm entscheidend ankam, beiseite
stellt oder umdeutet, wird schon seine Gründe haben. Und zwar
dürften diese nicht bloß in der dezidierten Gottlosigkeit oder
Unchristlichkeit heutiger existenzphilosophischer Jünger
Kierkegaards zu suchen sein, sondern vielleicht auch mit der
Eigentümlichkeit der Kierkegaardschen Christentumsauffassung
zusammenhängen. Mit dieser Vermutung berühren wir nichts
weniger als das Zentralproblem des Kierkegaardverständnisses.

Es ist die Frage nach der Bedeutung der christlichen
Offenbarung für das Verständnis der Existenz, bzw. des existen-
ziellen Denkens für das Verständnis der christlichen
Offenbarung.

Wenn wir uns auch bewußt sind, daß es hier nicht entfernt
möglich sein wird, dieses Problem in der erforderlichen Weise
zu erörtern, so möchten wir uns im folgenden doch von den
angedeuteten Gesichtspunkten leiten lassen, weil dadurch die
Beziehung der Existenzphilosophie zu Kierkegaard am ehesten
deutlich werden dürfte. Wir werden demnach zuerst hervorheben,

wodurch Kierkegaard für die Existenzphilosophie
bedeutsam geworden ist, sodann auf das hinweisen, was sie an
Kierkegaard außer acht läßt, um uns dann abschließend auf
Recht und Fragwürdigkeit der existenzphilosophischen
Kierkegaardinterpretation zu besinnen.

I.
Fragen wir uns also zuerst, was die Existenzphilosophie

mit Kierkegaard verbindet, dann müssen wir in erster Linie



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 57

sagen: das Interesse am Menschen. Vom Meister wie von diesen
seinen heutigen Jüngern gilt, was jener einmal in seinem Tagebuch

aus Piatos Phaedrus notiert: «Mein Lieber, vergib mir,
denn ich bin sehr wißbegierig, aber Landschaften und Bäume
lehren mich nichts, dagegen die Menschen in den Städten.» Darum

flanierte Kierkegaard in den Straßen und Zirkeln
Kopenhagens herum, sich unterhaltend und diskutierend wie einst
Sokrates, mit dessen Ironie er sich nicht umsonst schon in
seiner Magisterdissertation befaßte und dessen Gestalt dann
durch sein ganzes schriftstellerisches Werk hindurch immer
wieder auftaucht. So soll heute Sartre seine Werke im Café
schreiben, will Heidegger seine Ontologie auf das Daseinsverständnis

des Menschen aufbauen, wobei er sich gerade auf
Kierkegaards Analysen stützt. Und Jaspers, selber ursprünglich

Psychiater, bezeichnet Kierkegaard zusammen mit Nietzsche

als den «größten Psychologen der Weltanschauungen».
Für das Bild vom Menschen, das sich aus diesem

Beobachten und Reflektieren hier wie dort ergibt, ist charakteristisch,

daß sich darin — um die berühmte Formulierung Pascals,

eines anderen Ahnen heutiger Existenzphilosophie, zu
verwenden — sowohl la misère als auch la grandeur de
l'homme spiegelt.

Was die erste Seite, das Elend des Menschen, betrifft, so
braucht man dafür nicht zu Sartres Romanen und
Sittenstücken zu greifen mit ihren Schilderungen des Abgründigen
und Lasterhaften, Erotischen und Zynischen und der nausée,
dem nihilistischen Ekel, der denjenigen, der um nichts anderes
weiß, schließlich über dieser Welt und diesem Leben
unausweichlich erfaßt — nicht zu Heideggers Analysen des
Sichverlierens an die Welt und an das «Man» und die damit
verbundene Langeweile, Verzweiflung und Angst — nicht zu
Jaspers' Ausführungen über die Nachtseiten, die Grenzsituationen

und das Scheitern der Existenz. Das alles kann man in
dichterischer Fülle, psychologischer Feinheit und schärfster
Begrifflichkeit schon bei Kierkegaard finden, vor allem im
ersten Teil von «Entweder — Oder» mit dem «Tagebuch des

Verführers», in den «Stadien auf dem Lebenswege», im
«Begriff der Angst» und in der «Krankheit zum Tode». Die
Pseudonyme dieser Werke, ihre Schicksale und Reflexionen könn-



58 F. Biiri, Kierkegaard, und die heutige Existenzphilosophie

ten zu soundso vielen Figuren und Partien aus heutiger
existenzphilosophischer Literatur Modell gestanden haben —
und haben es wohl auch getan. Und wie sich in diesen die
Erfahrung des heutigen Menschen ausspricht, so stehen hinter
den Pseudonymen Verfassern und Herausgebern von Kierkegaards

Schriften Möglichkeiten und Seiten seines eigenen Ichs,
mit dem er sich in seinen Tagebüchern unaufhörlich beschäftigt.

Die Lebensauffassung, mit welcher sich für Kierkegaard
wesensmäßig das Elend des Menschen verbindet, nennt er die
«aesthetische». Er meint damit eine, jeder unbedingten
Verpflichtung ausweichende, nur auf den Genuß ausgehende
Zuschauerhaltung, die aber um der darin behaupteten scheinbaren
Ungebundenheit willen in ärgster Knechtschaft und bitterster
Verzweiflung endigt. In Erscheinung tritt dieses Verhängnis
in der Langeweile über der «Wechselwirtschaft» und in der
Schwermut, die für ihn auf dem Grunde aller Weltlichkeit
lauert. Es ist, gerade wo sie als solche nicht erkannt wird,
eine «Krankheit zum Tode».

Aber nun weiß der Dichter des Don Juan und des Nero
auch um eine andere Möglichkeit, in der sich die grandeur de

l'homme zeigt. Ihre Verkörperung stellt der Assessor Wilhelm
im zweiten Teil von «Entweder — Oder» dar. In seinem Munde
bedeutet diese Parole nicht Beliebigkeit, sondern Entscheidung
und Wahl. Damit tritt dem Aesthetiker der Ethiker gegenüber;
denn «zu wählen ist ein eigentlicher und stringenter Ausdruck
des Ethischen», wie er sagt. Die spielerische Willkür, aber
auch die damit verbundene schwermütige Verzweiflung hat
hier ein Ende. Denn der Wählende wählt sich selber mitsamt
seiner Verzweiflung. «Verzweifle! verzweifle von ganzem Herzen,

von ganzer Seele und von allen deinen Kräften», ruft
Wilhelm dem Aesthetiker zu. Diese Verzweiflung ist jetzt nicht
mehr Schicksal, sondern Freiheit im Ergreifen seiner Bestimmung

— und ist damit zugleich überwunden. Das darin
beschlossene Annehmen seiner selbst als eines zu Ueberwinden-
den führt in der Reue zu einer Läuterung der Persönlichkeit
und bringt sie zugleich in Verbindung mit dem Absoluten, mit
Gott, indem die Realisierung dieser Möglichkeit des Zusich-
selberkommens als Geschenk empfunden wird. Der Assessor



F. Buti, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 59

schildert diese Erfahrung folgendermaßen: «Wenn alles stille
um den Menschen geworden ist, feierlich wie eine sternklare
Nacht; wenn die Seele, weltvergessen, allein ist mit sich selbst:
da tritt ihr nicht ein ausgezeichneter Mensch gegenüber,
sondern die ewige Macht selbst; da öffnet sich der Himmel über
ihr, und das Ich wählt sich selbst — oder vielmehr: es läßt sich
sich selbst gegeben werden. Da hat die Seele das Höchste
gesehen, das kein sterbliches Auge sehen kann, das nie wieder
vergessen werden kann; da empfängt die Persönlichkeit den
Ritterschlag, der sie für die Ewigkeit adelt.»

Wenn Kierkegaard schon in «Entweder — Oder» keinen
Zweifel darüber läßt, daß dieses Stadium des Ethischen und die
damit verbundene Religiosität der Immanenz für ihn nicht das
letzte Wort in dieser Sache ist, und er in späteren Schriften
dieser religiös-ethischen Existenz die spezifisch-christliche als
die von ihm eigentlich gemeinte gegenüberstellt, so hat er doch
gerade mit dieser Konzeption bei den heutigen Existenzphilosophen

ein starkes Echo gefunden. Am deutlichsten wird die
Verwandtschaft mit dieser Seite Kierkegaards spürbar bei
Jaspers, der die Existenz in Grenzsituationen zu sich selber kommen

und darin ihr Bezogensein auf Transzendenz und beides
als ein Sichgeschenktbekommen erfahren läßt. Aber auch in
Heideggers Verständnis eigentlichen Daseins als des
angstbereiten Sichentwerfens auf seine eigenste Möglichkeit des

Vorlaufens in den Tod hören wir die Stimme des Kierkegaard-
schen Ethikers. Wenn bei ihm die Beziehung auf die
Transzendenz als einer besonderen Seinsform in ein Aufbrechen der
metaphysischen Tiefe des Seins abgebogen wird, so entspricht
das nicht dem Christen Kierkegaard, wohl aber der ethischen
Religion der Immanenz beim Assessor Wilhelm. Und deshalb
kann auch noch das trotzige Sich-selber-in-seiner-Freiheit-Be-
gründen des Sartreschen Atheismus in dieser Linie gesehen
werden.

Außer dieser inhaltlichen Verwandtschaft im Bild des
Menschen haben Kierkegaard und die genannten Existenzphilosophen

aber nun zweitens auch in formaler Hinsicht das
gemeinsam, daß sie von dieser Existenz bzw. eigentlichem
Dasein nicht in begrifflicher Gegenständlichkeit im Rahmen eines
Systems allgemein einsichtiger Wahrheiten glauben reden zu



60 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

können, sondern nur existenziell, d. h. ausgehend von je meiner,
ganz konkreten, geschichtlich bestimmten, deshalb unver-
tauschbaren Lage, in der ich mich mit dem leidenschaftlichen
Interesse am Sinn meines Seins vorfinde. Nur in dieser
Haltung, in der ich unbedingt ich selber bin, gibt es Entscheidung,
während da, wo ich mir gegenüber betrachtend Abstand nehme,
die Wirklichkeit in bloße Möglichkeit und damit in Beliebigkeit
aufgelöst oder, wenn blind gehorcht wird, das Selber-Sein ver-
unmöglicht ist. Das meint Sartre, wenn er formuliert: l'existence

précède l'essence, oder Jaspers, wenn er einschärft, daß
die Existenz nicht direkt begriffen werden könne, sondern nur
indirekt, und deshalb in begrifflichen Aussagen mißverständlich

«erhellt» werden müsse. In diesem Sinne lautet Kierkegaards

aufs äußerste zugespitzte Formel: «Die Subjektivität
ist die Wahrheit.»

II.
Gerade in denjenigen beiden Schriften, in welchen Kierkegaard

diese Systemfeindschaft des existenziellen Denkens
sozusagen systematisch entwickelt, nämlich in den «Philosophischen

Brocken» und in der «Abschließenden unwissenschaftlichen

Nachschrift» treten nun aber auch zwei Momente in
Erscheinung, denen die heutige Existenzphilosophie in
auffälligem Unterschied zu ihrer Uebernahme des Kierkegaard-
schen Existenzbegriffs in materialer wie formaler Hinsicht
keine oder wenigstens nicht die gebührende Berücksichtigung
zuteil werden läßt und die wir deshalb hier um so nachdrücklicher

hervorheben müssen. Es handelt sich um die Art und
Weise, in welcher Kierkegaard seine Fassung des Existenzbegriffs

durch die christliche Offenbarung begründet sein
läßt, und um die Konsequenzen, die sich für ihn daraus für
die Frage nach der Möglichkeit des Eigentlichwerden s des
Daseins, des Gewinnens der Existenz, d. h. für sein Hinausgehen
über die Sphäre des Religiös-Ethischen zum Paradox-Christlichen

ergeben.
Wohl stellt Kierkegaard einmal fest, daß man «über das

viele Wissen das Existieren vergessen hatte und was Innerlichkeit

zu bedeuten habe», und umschreibt deshalb sein
Programm: «Hatte man vergessen, was Religiös-Existieren heißt,



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 61

so hatte man wohl auch vergessen, was Menschlich-Existieren
heißt, dies mußte also hervorgeholt werden.»

Aber dieses Hervorholen des Menschlich-Existierens
bedeutet für ihn — wenigstens seiner Absicht nach — nicht die
Ausarbeitung eines allgemein menschlichen Existenzverständnisses,

sondern für ihn handelt es sich zum vornherein um die
durch die christliche Offenbarung bestimmte Existenz. Und
wenn er auch im Blick auf sein Ausgehen von dem Gegensatz

des Aesthetischen und Ethischen von einem «in das Wahre
hineinbetrügen» spricht, so geht es für ihn doch nicht so sehr
tun den berühmten sog. «Anknüpfungspunkt» christlicher
Apologetik, von dem aus die Wahrheit der Offenbarung evident
gemacht werden könnte, sondern um die Dialektik der
Existenz, in die dieselbe unter dem Anspruch der in ihrer Wahrheit

in sich gegründeten christlichen Offenbarung gerät.
Nach dem Gedankengang der «Philosophischen Brocken»

ist die Sachlage bei Kierkegaard eindeutig die, daß er von einer
bestimmten Form des christlichen Offenbarungsglaubens
ausgeht und ihr entsprechend die Möglichkeit, davon zu reden,
konstruiert. Dieses «Denkprojekt» lautet: «Kann es einen
historischen Ausgangspunkt für ein ewiges Bewußtsein geben?
Wie kann ein solcher mehr als historisch interessieren? Kann
man eine ewige Seligkeit auf ein historisches Wissen bauen?»
Im Gegensatz zum sokratischen Lehren, für das die Wahrheit
immer schon vorhanden ist und nur in Erinnerung gerufen
werden muß, für das deshalb weder der Lehrer, der das tut,
noch der Zeitpunkt, zu welchem dies geschieht, eine Bedeutung

hat, zieht er hier die Konsequenzen aus der Annahme,
daß die ewige Wahrheit, die vorher nicht war, zu einer
bestimmten Zeit durch eine bestimmte Person in die Zeit eingetreten

ist. Die Folgerungen, die sich aus dieser Voraussetzung
ergeben, sind, daß in diesem Falle Gott selber, allerdings in
irdischem Incognito, der Lehrer sein muß, daß die Unwahrheit,
die er mir aufdeckt, dadurch, daß er mir die Wahrheit schenkt,
von mir als meine Schuld und Sünde erkannt wird, daß der
göttliche Lehrer infolgedessen mehr als bloß Lehrer, nämlich
Richter, Erlöser und Versöhner ist und daß der Augenblick,
in dem das Ewige in die Zeit eintritt, die Fülle der Zeiten, das
Wunder ist, das für mich, indem ich dieses Paradox glaube,



62 F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

d. h. willentlich als für mich gültig bejahe, zum Anlaß der
Reue und der Wiedergehurt zu einem neuen Menschen wird
— ein Ereignis, durch das ich über alle Zeiten hinweg mit
dem historischen Ereignis der Menschwerdung Gottes, die
eben so recht verstanden kein bloßes historisches Ereignis ist,
gleichzeitig werde. Wenn es schon in den «Brocken»
durchschimmert, daß es sich dabei um den Glauben an das Dogma
der Fleischwerdung Gottes in Christus handelt, so wird das
vollends in der «Nachschrift» deutlich, indem Kierkegaard hier
die christliche Lehre als das «geschichtliche Kostüm» jenes
Denkprojekts ausführlich erörtert.

In den teils früher, teils später veröffentlichten erbaulichen
christlichen und religiösen «Reden» sowie in späteren, nicht-
pseudonymen philosophischen Schriften stellt nun Kierkegaard
zweitens auch die Konsequenzen, die sich aus diesem
Offenbarungsbegriff für die Erlösung des Menschen, existenzphilosophisch

gesprochen, für die Sinngebung des Daseins, das
Eigentlich- und Ganzwerden der Existenz ergehen, heraus.
Hier wird vollends klar, daß es sich für ihn in der ethischen
Haltung des Assessors Wilhelm noch nicht um Erlösung handeln

kann. Wie es von der Subjektivität jetzt heißt, daß sie
abgesehen von der Offenbarung in der Unwahrheit sei, so
erscheint hier jene Ueberwindung der Verzweiflung durch ihr
entschlossenes Aufsichnehmen als durch die Verstricktheit in
die Macht der Sünde unmöglich und Erlösung nur durch das
göttliche Heilswerk in Christus als Gnade möglich.

Damit haben wir die beiden Punkte genannt, welche die
heutigen Existenzphilosophen bewußt umgehen oder für sich
neutralisieren. Für Sartre gibt es weder Gott noch Sünde,
sondern, wie er es in den «Mouches» sehr drastisch darstellt,
vermag er darin nur Einbildungen kranker Phantasie und sich
dieser menschlichen Schwächen bedienenden Priesterbetrug zu
sehen. Orest als Typ eines neuen Heilandes entschlägt sich
dieser Vorstellungen und nimmt unter Verzicht auf die darin
enthaltenen Tröstungen sein Fluchschicksal und seine
Verzweiflung auf sich, um so seine absolute Freiheit findend sich
selber zu erlösen. Heidegger weist wohl auf die «erbaulichen
Reden» als für die Daseinsanalyse besser als die philosophischen

Schriften Kierkegaards geeignete Quellen hin und be-



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 63

nutzt sie auch ausgiebig. So weiß er denn auch um Gewissen
und Schuld. Aber das Gewissen ist für ihn nicht die Stimme
des richtenden und vergebenden Gottes, sondern die Stimme
des sich ängstenden Daseins selber, das den Menschen aus der
Verlorenheit der Welt und dem Wegschleichen zu seinen Göttern

zu sich selber zurückruft, um ihn so ganz werden zu
lassen. Jaspers trägt dem besonderen Christlichen in Kierkegaard

von den Dreien am meisten Rechnung, aber er sieht
darin das, was Kierkegaard zur nicht nachzuahmenden
«Ausnahme» macht, und glaubt seinen «philosophischen Glauben»
wie gegen pseudowissenschaftlichen Aberglauben so auch
gegen Offenbarungsglauben entschieden abgrenzen zu müssen.
«Angesichts von Religion lebt der Philosophierende aus eigenem

Glauben.»

III.
Existenzphilosophie hat also ihre Gründe, wenn sie bei

ihrem Meister Unterschiede macht, das eine übernimmt und
anderes — wenigstens für sich — beiseite läßt. Anders als
durch solches persönliches Aneignen wären ihre Vertreter
schlechte Schüler Kierkegaards; denn wie wenige andere hat
gerade Kierkegaard zu solcher kritischer Aneignung aufgerufen

und sie selber geübt — mit einer Ausnahme: nämlich in,
bezug auf das Christentum, und wie er es verstanden hat. Hier
ist er bei aller Aneignung und Verinnerlichung in der
überlieferten Form und der äußerlichen Institution stecken
geblieben, indem für ihn ein ganz bestimmtes Christentum, nämlich

das Christentum des überlieferten kirchlichen Dogmas,
wie er es im Umgang mit seinem Vater und aus den Bekenntnissen

seiner Kirche kennengelernt hat, das Christentum
bedeutet. Daß dieses Christentum eine bestimmte Ausformung
des Christentums in einem langen historischen Prozeß, der
weder in der Vergangenheit noch in seiner Gegenwart überall
zu den nämlichen Formen geführt hat, darstellt, das schien
ihn nichts anzugehen — oder nur so weit, daß er alle
Ausprägungen, die mit dem, was ihm als Offenbarung galt, nicht
übereinstimmte, als Heidentum und Verderbnis glaubte ablehnen

zu müssen: so z. B. die sich der Mittel der Hegeischen
Spekulation bedienende Christentumsauffassung seiner Zeit



64 F. Huri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

oder das pietistische Christentum, teilweise auch Luther, insofern

er ihm zu wenig dialektisch erschien, und schließlich
sogar seine eigene Kirche, weil er sie als im Gegensatz zum
neutestamentlichen Christentum, wie er es sah, stehend erkennen

mußte. Historisch aber hat er sich von dieser Sachlage
nicht Rechenschaft abgelegt, sondern sie nun wirklich bloß
und rein existenziell verstanden, d. h. in diesem Falle auf sein
Verlangen nach Heil bezogen, und zwar aus seiner ganz
persönlichen Situation heraus, die aber nach dem, was wir über
sein Verhältnis zu seinem Vater und seine unglückliche
Verlobungsgeschichte wissen, wirklich alles andere denn als Maßstab

zur Eruierung dessen, was als christliche Offenbarung
schlechthin zu gelten hat, geeignet scheint.

In diesem Zusammenhang gewinnt eine Tagehuchnotiz aus
dem Jahre 1849, in welcher er auf einen Umstand hinweist,
der die Geschichte des Christentums mit ihren mannigfaltigen
Ausformungen, einschließlich derjenigen des Kierkegaardschen
Offenbarungsbegriffs, in einem ganz neuen Lichte erscheinen
läßt, besondere Bedeutung. Er kommt nämlich hier auf die
«Schwierigkeit» zu reden, die darin bestehe, daß im Neuen
Testament «Christi Wiederkunft als nahe bevorstehend
vorausgesagt» werde «und doch noch nicht eingetreten» sei.
Statt nun aber auf diese, im Zeitalter eines David Friedrich
Strauß eigentlich nicht überraschende Feststellung in Ruhe
einzutreten und sich den Christus des Neuen Testaments, aber
auch sein unvorhergesehenes Schicksal in der christlichen
Kirche etwas näher anzusehen, begnügt er sich mit dem, etwas
ganz anderes als den urchristlichen Mythus von Christus als
dem göttlichen Bringer der Erlösung darstellenden, späteren
Dogma von der Fleischwerdung Gottes, um dann daran doch
noch die Hoffnung auf die Wiederkunft anzuhängen —
allerdings mit dem bezeichnenden Zugeständnis, daß es sich dabei
um eine aus der Qual und dem Leiden des Lebens geborene
«Illusion» handle, die aber notwendig sei, weil es ohne sie
«nicht zum Aushalten wäre».

Das ist der Punkt, an dem mit der Kritik an Kierkegaards
Christentumsauffassung einzusetzen wäre und von dem aus
sich die Ablehnung, die sie bei den heutigen Existenzphilosophen

findet, erst im Zusammenhang erklären und rechtfer-



Rezensionen 65

tigen ließe. Freilieh nur insoweit, als der in seiner ursprünglichen

Geschichte scheiternde, aber gerade darin sich vollendende

Christusgedanke einen einzigartigen Ausdruck
darstellt für die Möglichkeit, daß Existenz in der entschlossenen
Uebernahme ihres Scheiterns frei werden kann zu einem neuen
eigentlichen Sein — eine Möglichkeit, um die sowohl Kierkegaard

als auch die Existenzphilosophie, wie wir gesehen
haben, wissen. Wie dieser Gesichtspunkt aus der dogmatischen
Enge und Verkrampftheit Kierkegaards herausführen könnte,
so würde er die heutigen Existenzphilosophen vor einer oft zu
kurzschlüssigen und verhängnisvollen Bejahung des Seins,
wie es ist, bewahren und sie vor allem, worum nun allerdings
Kierkegaard auf seine Weise gewußt hat, die Erfahrung
erlösenden Eigentlichwerdens als Gnade verstehen lehren. So

müßte gerade ein existenzielles Verständnis der ursprünglichen
Christusbotschaft nicht nur über Kierkegaards Christentum
hinausführen, sondern es könnte dadurch zugleich
Existenzphilosophie zu ihrer Erfüllung gelangen, indem ihr, wenn auch
in etwas anderer Weise, als Heidegger ihn noch jüngst in
Aussicht gestellt hat, ein neuer Advent zuteil werden könnte.

Basel. Fritz Buri.

Rezensionen.
Lexicon in Veteris Testamenti libros, ed. Ludwig Koehler et

Walter Baumgartner, Lfg. VI und VII, Leiden, E. J. Brill,
1950.

A la lecture des fascicules successifs du dictionnaire
hébraïque de Ludwig Kœhler, une question se pose toujours
plus nettement : cet admirable lexique embrasse aussi bien
l'étymologie et la comparaison avec les autres langues ou
idiomes sémitiques que le relevé et le classement grammatical
des formes et leur analyse sémantique, voire syntaxique. En
revanche l'histoire même des différents vocables hébreux et de

leurs significations reste encore à l'état d'esquisse seulement.
Or on pourrait souhaiter qu'un dictionnaire fournît au moins
les éléments de l'histoire du langage considéré.

Sans doute nous comprenons fort bien l'utilité du plan formel

suivi par Ludwig Kœhler, après tant d'autres d'ailleurs.
5


	Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie

