
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 1

Artikel: Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert : ein Beitrag
zu dem Thema: Pietismus und Oikumene

Autor: Schmidt, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38 M. Schmidt, Das höllische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

griff genommen werden sollen 2\ muß an einem neuen und wichtigen

Punkt ergänzt werden: eine systematische Durchsuchung
und Sammlung des textlichen Materials, welches in den
syrischen Handschriften bereit liegt und darauf wartet, gehoben
zu werden.

Maywood, Ill./USA. Arthur Vööhus.

Das hallische Waisenhaus und England
im 18. Jahrhundert.

Ein Beitrag zu dem Thema: Pietismus und Oikumene.
1.

Die ökumenische Wirklichkeit der Kirche, die den
Reformatoren in voller Lebendigkeit gegeben war, der Folgezeit aber
durch den politischen Territorialismus Deutschlands verlorenging,

ist durch den Pietismus wieder zu Ehren gebracht worden.
Schon Spener, durch seine elsässische Herkunft auf die
Grenzscheide zwischen Frankreich und Deutschland gestellt, hat
einen nachhaltigen Eindruck von Labadie in Genf empfangen.
Er hat zu auswärtigen Separatisten wie Friedrich Breckling
ehrerbietig Beziehungen gepflegt. Noch im Erscheinungsjahr
hat er seine Pia Desideria ins Lateinische übersetzt, um sie
den Ausländern zugänglich zu machen.1 Zinzendorfs
ökumenischer Sinn deutet sich bereits im «Senfkornorden» des Knaben

in Halle an.2 Als reifer Mann erhoffte er von dem janse-
nistenfreundlichen Kardinal de Noailles in Paris nicht nur
ein lebendiges Verständnis für die evangelische Gnadenlehre,
sondern auch tätige Hilfe zu einer echten Begegnung zwischen
Katholiken und Protestanten, der Arndts Wahres Christentum

und mystisches wie pietistisches Liedgut dienen sollten.3
Vor allem aber ist es England, dem das neuerwachte ökumenische

Bewußtsein zugute kam. Schon Theophil Großgebauer

38 H. von Soden, Die Schriften des NT (Göttingen, 1911), I, 3, 2128.
1 Ph. J. Spener, Gründliche Beantwortung einer mit Lästerungen

angefüllten Schrifft (Ausführliche Beschreibung des Unfugs der Pietisten...),
1693, 22.

2 Gerhard Reichel, Der Senfkornorden Zinzendorfs I, 1914, bes. 137 ff.
3 Vgl. zuletzt Fritz Blanke, Zinzendorf und die Einheit der Kinder

Gottes, 1950, 5 ff., 21 ff.



M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 39

ist durch die puritanischen Erbauungsbücher, besonders
Joseph Halls, entscheidend gefördert worden.4 Aehnliches gilt
für Spener.5 Auf Gottfried Arnold hat William Caves Primitive
Christianity gewirkt.0 Aber wichtiger als die literarischen
sind die persönlichen Beziehungen. Jablonski, der Ordinator
Zinzendorfs und Nitschmanns, hat seinen Oxforder
Studienaufenthalt von 1680—83 zu umfassender Bekanntschaft mit
der anglikanischen Kirche genutzt. Die Eindrücke seiner
Jugend leben in dem Lieblingsplan des späteren mährischen
Brüderbischofs und preußischen Hofpredigers nach, die
apostolisch-bischöfliche Kirche als evangelische Union unter
anglikanischer Führung und Wiederaufnahme der hussitischen
Tradition zu verwirklichen.7 Bisher unbekannt ist die
Tatsache, daß Spener schon im Frühjahr 1678 durch Brecklings
Vermittlung auf die «religious societies» in England aufmerksam

wurde.8 Doch die eigentlich folgenreiche Verbindung mit
diesen Kreisen blieb Francke vorbehalten. Am 21. Januar 1700
schrieb er an die bedeutendste Gründung, die Society for the
Promoting of Christian Knowledge SPCK), einen anerkennenden

Brief, in dem er ihre Armen-, Gefährdeten- und
Schulfürsorge hervorhob.9 In der Sitzung vom 27. Juni 1700
ernannte ihn die SPCK zu ihrem korrespondierenden
Mitglied. 10 Schon Anfang des nächsten Jahres schickte die
zweitgrößte Gesellschaft, die Society for the Propagation of
the Gospel in Foreign Parts SPG), einen Beauftragten zu
Spener und ihm.11 Beim Rückblick auf das Jahr 1701 wies er

4 Th. Großgebauer, Wächterstimme aus dem verwüsteten Zion, 1661,
58 ff., 126 ff., 278 ff. u. ö.

5 Vgl. Paul Grünberg, Ph. J. Spener I, 1898, 131 ff.
0 Vgl. Erich Seeberg, Gottfried Arnold, 1923, 22 u. ö.
7 Vgl. zuletzt Norman Sykes, Daniel Ernst Jablonski and the Church

of England. A Study of an Essay towards Protestant Union, London 1950.
8 Spener an Breckling 5. April 1678, handschriftlich in Hamburg, Staatsund

Universitätsbibliothek Cod. Ms. Supellex epistolica 4° VI, 194 b.
8 Josiah Woodward, An Account of the Rise and Progress of the

Religious Societies 51724, 20 f.
10 A Chapter in English Church History being the Minutes of the SPCK

1698—1704, ed. McClure, London 1888, 70.
11 Francke an Spener 15. Febr. 1701, bei Karl Weiske, 31 bisher

unveröffentlichte Briefe Franckes an Spener, ZKG der Prov. Sachsen u. Anhalt
27 (1931), 43.



40 M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

seine deutschen Freunde auf die Arbeit der englischen Kreise
hin, die sein Werk bestätigte. " Seitdem war die Verbindung
fest. Seine Berichte über das Waisenhaus, die «Segensvollen
Fußtapfen des noch lebenden und waltenden liebreichen und
getreuen Gottes», wurden unter dem Titel «Pietas Hallensis»
durch seinen einstigen Schüler, den am britischen Hofe sehr
beliebten Hofprediger Anton Wilhelm Böhme 13, 1705 ins
Englische übersetzt. Joseph Woodward, der Befürworter und
Historiker der religious societies, schrieb zu einer verkürzten
Ausgabe von 1706 die Vorrede, die in die 2. Auflage der Pietas
Hallensis übernommen wurde. Im gleichen Jahre folgte die
Uebersetzung von Franckes Traktat «Nicodemus oder von der
Menschenfurcht» (1701), die für den jungen Wesley
bedeutungsvoll wurde.14 Seit 1706 wurden britische Knaben zur
Erziehung nach Halle gesandt.15 Bald trat Francke auch mit den
Neuengland-Staaten Nordamerikas in Briefwechsel. Sein
dortiger Partner, Cotton Mather in Boston, wurde einer der wärmsten

Freunde. Als er sich bereits 1707, von der englischen
Frömmigkeit enttäuscht, auf den Weg nach Deutschland
machte, wünschten ihm seine britischen Freunde einen
günstigen Eindruck von Halle.16 Dieser war offenbar so stark, daß
sein Sohn Samuel 1734 eine lateinische Biographie Franckes
herausbrachte.17 Zwei große Unternehmungen wurden mit
Hilfe der SPCK von Halle aus ins Werk gesetzt, zunächst die

12 Francke, Segensvolle Fußtapfen..31709, 1. Forts. 71.
13 Ueber Böhme vgl. Gustav Kramer, A. H. Francke II, 1882, 58 ff.;

über seine Geltung am Hofe J. Slare an A. H. Francke, London, 11. April
1707, Handschriftenabt. der Hauptbibliothek der Franckeschen Stiftungen,
Halle D 81, 1076: «Mr. Behm is very much in the Princes esteeme, and I
hope has warmed his Royal Heart by a spiritual Heat»; für Böhme als
Uebersetzer ebd. A 134 e, 15 (Francke an B., 17 Nov. 1706), und Natalicia
A. H. Franckii, ed. Eckstein, 1863, 2.

14 Nicodemus or à Treatise against the Fear of Man..., London 1706.

Ueber Wesleys Vorliebe für diese Schrift vgl. meine Arbeit, John Wesleys
Bekehrung, 1938, 70, John L. Nuelsen, John Wesley und das deutsche
Kirchenlied, 1938, 143 A. 10.

15 Segensvolle Fußtapfen... (s. A. 12), 3. Forts. 60.
18 J. Slare an Francke a. a. O. (s. A. 13).
17 Vita Beati A. H. Franckij Revisa et cura S. Mather Bostoni, 1733;

vgl. Ziegenhagen an G. A. Francke, 30. Sept. 1734, handschriftlich im
Archiv der Ostindischen Missionsbibliothek in Halle h I L 2.



M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 41

dänisch-hallische Mission.18 Die zweite, weit weniger bekannte,
war die Diasporafürsorge für die deutschen Einwanderer
Nordamerikas, die 1734 mit der Ansiedlung von Salzburgern
in Georgia begann19 und 1742 zur Betreuung der Lutheraner
in Pennsylvania durch Mühlenberg20 fortschritt. Hier fiel die
eigentliche Leitung Franckes Sohn, Gotthilf August, im Verein
mit Böhmes Nachfolger in London, Friedrich Michael Ziegenhagen,

zu, außerdem für die Salzburger dem Augsburger Pfar-

18 Vgl. zuletzt Hilko Wiardo Schomerus, Die Bedeutung der dänisch-
hallischen Mission, Luthertum 1936, 321 ff., und meine Studie, Der Missionsgedanke

des jungen Wesley auf dem Hintergrunde seines Zeitalters, Theo-
logia viatorum (Jb. d. Kirchl. Hochschule, Berlin-Zehlendorf) I 1948/49,
89 ff.

19 Vgl. Carl Franklin Arnold, Die Salzburger in Amerika. Jb. Gesch.
Prot. Oest. 25 (1904), 222 ff., und meine Studie, Die Anfänge der Kirchenbildung

bei den Salzburgern in Georgia. Lutherische Kirche in Bewegung.
(Festschrift d. Martin-Luther-Bundes f. Friedrich Ulmer), 1937, 21 ff., die
jetzt einiger Korrekturen im Tatsächlichen infolge der von mir 1939 in
Halle aufgefundenen handschriftlichen Originalberichte bedarf. Insbesondere

erscheint der a. a. 0. 26 positiv beurteilte v. Reck nach den handschriftlichen

Briefen in einem ungünstigen Lichte.
20 Ueber Mühlenberg bes. W. J. Mann, Life and Times of H. M. Mühlenberg,

Philadelphia 1887 (dt. 1891), und die lutherischen Kirchengeschichten
Amerikas von Jacobs 1893 und Gräbner 1892. Die seit 1942 vom Ev. Luth.
Ministerium of Pennsylvania in der Muhlenberg Press in englischer Ueber-
setzung edierten Tagebücher (The Journals of H. M. Muhlenberg vol. 1. 2.

[3 steht noch aus]) beruhen auf den alten Drucken in den Hallischen
Nachrichten 1744—86 und auf nordamerikanischen Handschriften aus Mühlen-
bergischem Familienbesitz. Sie erfahren im Lichte der handschriftlichen
Quellen in Halle einige Ergänzungen, die, soweit ich das Material
überblicke, weniger austragen als bei den Salzburgern. Immerhin geben sie
schärfere Konturen für den jungen Mühlenberg. Ueber die Diasporafürsorge

Zinzendorfs in Pennsylvanien, mit der M. zusammenstieß, vgl.
zuletzt vom herrnhutischen Standpunkt aus Heinz Motel, Zinzendorf als
ökumenischer Theologe, Basler theol. Diss. 1941/42, 118 ff., der in tiefdringenden

Erörterungen das Auftreten des Grafen aus seinen Grundsätzen
rechtfertigt, aber auch seine Unfähigkeit zu ihrer Umsetzung in praktische
Institutionen von Dauer zugeben muß. Blanke, a. a. 0. (s. A. 3), 28 ff. arbeitet
vor allem den von Zinzendorf scharf gesehenen Unterschied zwischen Amerika

und Europa in der Bewertung der Konfessionen heraus. Vgl. a. Ernst
Staehelin, Schweizer Theologen im Dienste der reformierten Kirche in den

Vereinigten Staaten, Schweiz. Theol. Ztschr. XXXVI (1919), 152 ff., 196 ff.;
Martin Lohmann, Die Bedeutung der deutschen Ansiedlungen in Pennsylvanien,

1923.



42 M. Schmidt, Das haitische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

rer Samuel Urlsperger.21 Durch Ziegenhagens Vermittlung
trat der jüngere Francke mit Isaac Watts, dem kongregationa-
listischen Pfarrer und Liederdichter, in Verbindung, tauschte
mit ihm Bücher und schenkte ihm das erbetene Bildnis seines
Vaters.22

Schon dieser Ueberblick über die äußeren Daten zeigt die
organische Verbindung zwischen Mission, Diasporafürsorge
und ökumenischem Bewußtsein; eines geht zwanglos in das
andere über. Welches waren die inneren Grundlagen? Wir
fragen zuerst nach dem Selbstverständnis des hallischen
Pietismus, das in diesem Austausch sichtbar wird, um von da

aus Begründung und Zielsetzung der ökumenischen
Verantwortung zu bestimmen.

2.

Zur Darlegung des Selbstverständnisses nötigte schon die
Verpflichtung, sich der fremden Welt vorzustellen. Die
gegebene Gelegenheit bot die erste englische Ausgabe der
«Segensvollen Fußtapfen». Ihr ist eine längere Vorrede beigegeben,
die neben der Vertrautheit mit dem kirchlichen Leben
Englands eine so intime Kenntnis der deutschen Kirchengeschichte
verrät, daß sie sachlich, wenn nicht auch sprachlich, Böhme
zugeschrieben werden muß.23 Sie beginnt mit Luther, geht
sofort zu Arndt über und erwähnt einerseits seinen Schüler
Johann Gerhard, andrerseits seinen Gegner Lukas Osiander, um
dann eine Fülle von Vorläufern des Pietismus auftreten zu
lassen. Bei jedem hebt sie die Anfeindung hervor: der Pietismus

ist von Anfang an ecclesia pressa. Der Lebensgang Speners,
des «Patriarchen der Pietisten», folgt in einer Ausführlichkeit,
die ein nachträglicher Bericht über seine letzten Stunden —

21 Vgl. L. Renner, Lebensbilder aus der Pietistenzeit 1886, 331 ff. Bernhard

Koch, Samuel Urlsperger in «Bilder aus Augsburgs kirchl.
Vergangenheit», 1906, 97 ff.; v. Kolb, Die Entlassung Urlspergers, Bl. f. württb.
KG N. F. XII (1908), 31 ff., wonach Eiert, Morphologie des Luthertums II
1932, 105 zu berichtigen ist: U. wurde wegen seiner Kritik an der Mätresse
seines Herzogs nicht zum Tode, sondern zur Entlassung mit minimaler Pension

verurteilt.
22 Briefwechsel Ziegenhagen-G. A. Francke 1736/37 im Archiv d. Ostind.

Missionsbibliothek, Halle hl L 2 und hl L 5.
23 Vgl. Kramer a. a. 0. (s. A. 13), 62.



M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 43

er starb am 6. Februar 1705 — unterstreicht. Noch
genauer erzählt Böhme den Werdegang Franckes, weist nebenbei

auf Schade in Berlin hin und erklärt die Entstehung des
Namens «Pietisten» vom Spottnamen innerhalb der collegia
philobiblica in Leipzig bis zur Anwendung auf Franckes
Hörer und auf alle ernsten Christen. Er verweilt bei wichtigen
Einzelheiten wie der Leipziger Untersuchung von 1689, der
Fürsprache Speners für Francke und Breithaupt am preußischen

Hofe, die zur Berufung nach Halle führte. Deutlicher
als durch diese Auswahl und Berichterstattung konnte er kaum
den scheinbar beiläufig ausgesprochenen Satz unterstreichen,
daß der deutsche Pietismus eine neue Reformation sei. Diese
Behauptung mußte um so unbefangener wirken, als sie mit
dem Zugeständnis verbunden war, daß die beiden Bewegungen
auch durch die Tatsache von Fehlentwicklungen einander
glichen.14 Von hier aus tritt der Anfang der Vorrede unter eine
neue Beleuchtung. Er stellte die Veröffentlichung der Pietas
Hallensis unter einen ausgesprochen konfessionellen Gesichtspunkt.

In den letzten Jahren vor der glorreichen Revolution
waren unter dem schlichten Titel «Pietas Romana» und «Pietas
Parisiensis» Gegenwartszeugnisse christlicher Liebestätigkeit
erschienen, die unaufdringlich für den römischen Katholizismus

als die Pflegstätte solcher Frömmigkeit warben. In dem für
solche Propaganda seit den Zeiten Elisabeths, Jakobs I. und
des Puritanismus besonders empfindlichen England, wo der
Ruf no popery! nie verklungen war, wurde dies mit Mißfallen
bemerkt und durch Gegenschriften beantwortet.25 In diesen
Rahmen wird die schon im Titel an ihre katholischen
Vorgängerinnen anknüpfende Pietas Hallensis gestellt, die die
Wettbewerbsfähigkeit evangelischer Liebestätigkeit beweisen
soll.26 Dabei nimmt Böhme bewußt von einer direkten Polemik
Abstand. Es soll vielmehr alle echte Frömmigkeit anerkannt
werden, wo immer sie auftaucht, nicht nur bei Protestanten,

24 Pietas Hallensis. 1705, XVII ff., XXXVII.
26 Pietas Romana et Parisiensis The one taken out of the book written

by T. Amydenus, the other out of that by Mr. Carr, o. 0., 1687, Brit. Mus.

T 1852 (2). Some reflexions (by J. Harrington) upon a treatise called Pietas

Romana et Parisiensis, Oxford 1688, Brit. Mus. 731 k 7 (9).
28 Pietas Hallensis XII.



44 M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

die sich allzuoft mit den reformatorischen Vorzügen brüsten
und allzubequem auf der reformatorischen Tradition ausruhen,
sondern auch bei Katholiken und sogar bei Heiden. Könnten
nicht am jüngsten Tage Rom und Paris gegen die vermeintlichen

Bekenner des Evangeliums Zeugnis ablegen? Und hat
Gott nicht den Hauptmann Cornelius vor Judenchristen und
Juden ausgezeichnet? Zu "welcher Höhe sich diese
Betrachtungsweise erhebt, wird daran deutlich, daß sie im
Gottesgedanken gipfelt. Gott ist Liebe — dieser Satz trägt die ganze
Gedankenführung: der Gott, der kein upocriuTro\f||UTnT|ç ist, fragt
nicht nach äußerlichem Bekenntnis.27

Der hallische Pietismus hat also, wie die Reformation, eine
antikatholische Frontstellung. Sie gewinnt aber in der
veränderten Zeit einen veränderten Aspekt. Es geht nicht um
dogmatische Sätze und ihre Schriftbegründung, sondern um den
Lebenserweis des Glaubens in der Liebe. Hier ist er sogar der
Reformation überlegen, weil er weitherzig alle Frömmigkeitszeugnisse

außerhalb des eigenen Bereichs anerkennt. Er
überbietet die Forderung auf Orthodoxie durch die Tatsache der
Toleranz. Zugleich widerlegt das hallische Waisenhaus, das
Deisten, Skeptikern und Gottesleugnern die Spuren der
göttlichen Vorsehung zeigt, den Atheismus. Eindrucksvoll schließt
die Vorrede mit einem atheistischen Studenten der Rechte, der
sich bei der Lektüre der «Segensvollen Fußtapfen» unter Tränen
zur Gottseligkeit bekehrte.28 Auf diesem Hintergrunde wird der
Anspruch verständlich, mit dem der hallische Pietismus vor
die Oeffentlichkeit tritt: Seit den Tagen der Reformation hat
sich nichts ereignet, das mit der Entwicklung der Anstalten
Franckes verglichen werden könnte. Was hier geschehen ist,
wird sich auf die Zukunft Europas nachhaltiger auswirken
als Kriege29 ; es wird sowohl die gegenwärtige allgemeine
Krise des Christentums wie die besondere nationale Englands
überwinden helfen. Es fordert darum die Beachtung eines
jeden ernsthaften Menschen, unabhängig von seinem Stand,
seiner Bildung, seiner Konfession.30

27 Ebd. XV. 28 Ebd. XLIII.
29 Damit wird der Pietismus zum Anwalt der kulturgeschichtlichen

Betrachtungsweise im Gegensatz zur Ueberbewertung der politischen und
kriegerischen Ereignisse. 30 Ebd. II.



M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 45

Eng verwandt, doch in der Betonung des einzelnen leicht
unterschieden, ist der Abriß der pietistischen Geschichte in
der zweiten Auflage der Pietas Hallensis.31 Die Erwähnung
der Reformation fehlt. So kommt Johann Arndt an den Anfang
zu stehen; es folgen Johann Gerhard, Meyfart, Yarenius,
Egard, Andreä, Tarnow, Großgebauer, Heinrich Müller,
Lütkemann, Kortholt, Spener. Bei diesem, wie schon bei Heinrich
Müller, verweilt Böhme. Er berichtet einerseits ihre
Anfeindungen, andrerseits ihre Todesstunde. Wollte er beides in
wirkungsvollen Gegensatz bringen und sagen, daß die Verkennung

seitens der Menschen durch die Anerkenntnis von Gott
widerlegt wurde? So zitiert er Arndts letzte Worte, Müllers
selbstgewählten Leichentext und Speners Selbstzeugnis nach
der Grabrede seines Adjunkten Blanckenberg. Arndt schied
mit dem Gebete: «Herr, gehe nicht ins Gericht mit deinem
Knechte!» und mit der Gewißheit: «Das Wort ward Fleisch
und wohnte unter uns.» Müller setzt Jer. 51, 9: «Wir heilen
Babel, aber sie will nicht heil werden» als Motto über sein
Leben. Spener versichert, er habe sich stets um heiße Liebe
zu Gott bemüht und sei bereit gewesen, sich für das Heil
seiner Brüder wie Paulus aufzuopfern. Ausführlich gibt
Böhme darauf den Leipziger Pietistenstreit von 1688/89 wieder;

aber auch hier wirkt die folgende Blüte des Waisenhauses
und der Universität Halle wie die göttliche Widerlegung
menschlicher Fehlurteile. So liegt auch hier trotz der geringeren

Schärfe eine geschlossene Konzeption vor. Ihr Gewicht
verstärkt sich dadurch, daß Böhme der Geschichte als solcher
eine paränetisch-paradigmatische Bedeutung beimißt: Nicht
durch Lehren, die zu unfruchtbarem dogmatischem Streit und
zu sektenhafter Zersplitterung führen, wird dem christlichen
Glauben gedient, sondern durch schlichten Bericht über die
Gestaltwerdung des christlichen Geistes im persönlichen
Leben.32 Immer wieder bietet er das Lebensmotiv an entscheidender

Stelle auf — entsprechend der pietistischen Grundkon-

81 Pietas Hallensis 1707, Appendix: A short Account of Pietism.
32 Ebd. 2, B f. Hierin ist es begründet, daß der Pietismus die Geschichtserkenntnis

entscheidend bereichert; vgl. Seeberg a. a. 0., S. A. 6. Ich habe

ähnliches in meiner ungedruckten Habilitationsschrift über Schleiermachers

Gesehichtserkenntnis (Leipzig 1942) zu zeigen versucht.



46 M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

zeption, die die Rechtfertigung, ein juristisches Bild für den
Heilsvorgang, durch die Wiedergeburt, ein biologisches
Datum, ersetzt.33 Hier entdeckt der Pietismus aus seiner
Frontstellung zur Orthodoxie den grundsätzlich geschichtlichen
Charakter des Christentums, wenn auch noch nicht der christlichen
Botschaft selbst. Seine Schwäche liegt in diesem Zusammenhange

darin, daß er die Lebenskraft des Evangeliums durch
Gegenwartszeugnisse glaubt erhärten zu müssen, und darum
die Ausnahmestellung des Kanonischen, die Einmaligkeit des
Urchristentums aufhebt.34

Hat die folgende Generation des hallischen Pietismus dieses
Selbstverständnis bewahrt oder umgebildet? Gotthilf August
Francke war ein Mann, der in vorgezeichneten Bahnen weiterging.

Die prägende Kraft seines Vaters, die das Waisenhaus
groß gemacht hatte, war ihm versagt. Jedoch seiner ökumenischen

Stellung hat das kaum geschadet. Auf britischer Seite
hat man ihn nicht nur mit den wärmsten Worten willkommen
geheißen, sondern auch seinen Anteil an der ostindischen
Mission, insbesondere seine Sorgfalt in der Auswahl und Ausbildung

der Missionare, beredt hervorgehoben.35 Es ist nicht nur
ein Zeichen seiner geringeren Ausmaße, sondern zugleich einer
auf die Sache gerichteten Bescheidenheit, daß er weit stärker
in die kirchliche Tradition einbiegt und das Waisenhaus an
die letzte Stelle rückt. Davon zeugen die kirchlichen
Jahresberichte, die er an die SPCK sandte. Von ihnen heben sich
diejenigen von 1730—33 besonders heraus.36 Im ersten Jahre
steht die Jubelfeier des Augsburger Bekenntnisses, besonders in
der Gedenkstadt selbst, im Mittelpunkt. Während die Kollekten
der ersten 3 Feiertage dem kirchlichen Wesen im allgemeinen
zugute kamen, galt die des 4. dank Urlspergers Einfluß der
dänisch-hallischen Mission und erreichte eine erstaunliche

33 Vgl. meine Aufsätze, Die innere Einheit der Erweckungsbewegung,
ThLZ 1949, 27 f., und Spenerg Wiedergeburtslehre, der ebendort erscheinen
wird.

34 Am deutlichsten bei Spener, Pia Desideria 45, 18 ff., 49, 6 ff., Aland
(1940), wo die Erreichbarkeit des Urchristentums den Nerv der Gedankenführung

bildet.
36 Circular Letter der SPCK 1729 (ohne Seitenzahl), Thomas Brough-

ton an J. G. Knapp 20. April 1770, handschriftl. in Halle (s. A. 22) h I L 9.
38 Ebd. h I L 3.



M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 47

Höhe. Aber fast noch stärker treten zwei andere Tatsachen ins
Blickfeld, eine kaiserliche Verordnung an die gemischt-konfessionelle

Stadt, die Protestanten bei ihrer Jubelfeier nicht
zu «turbiren», sodann die Konversion eines Wiener Adligen
unter dem Eindruck des Festes. Das bildet den Auftakt für den
zweiten Punkt des Jahresberichts, die Verfolgungen evangelischer

Pfarrer und Lehrer in Teschen und Brieg, die zu
Gefangennahme, Entlassung und Ausweisung aus den österreichischen

Erblanden geführt haben. Aehnliches ist in Ungarn
geschehen. Erst an letzter Stelle erscheint das Wachstum Halles,
wo jetzt 600 Studenten an der theologischen Fakultät und mehr
als 2200 fremde und einheimische Kinder im Waisenhause
unterrichtet werden. Daß die Mehrzahl davon umsonst
untergebracht ist und nur 150 wirkliche Waisen sind, beweist die
weit über den ursprünglichen Zweck hinausgehende soziale
Leistung des Werkes. Aber nicht diese Zahlen sind die Hauptsache,

sondern das innere Wachstum. Es zeigt sich beispielsweise

darin, daß im Pädagogium unter der Adelsjugend ein
collegium pietatis entstanden ist, um «fromme politici, die den
Bau des Reiches Gottes fördern», zu erziehen, «die bishero
immer noch ziemlich seltsam gewesen». Man pflegt enge
Verbindung mit ähnlichen Kreisen an den Universitäten Jena und
Leipzig unter den Professoren Walch und Pfeifer, vor allem
aber mit der Universität Königsberg. Außerdem werden
sorgfältig die Fortschritte des hallischen Pietismus an alten und
neuen Zentren registriert, so in Bayreuth, Cöthen, Weißenfels,
Sorau, Stolberg-Wernigerode, in Dänemark (Schleswig),
Schweden, Rußland (Reval, Petersburg, Moskau), Oesterreich
(Wien), Italien (Venedig), schließlich in der Türkei (Konstantinopel).

Dabei liegt der Nachdruck auf den Waisenhäusern,
die in Bayreuth, Sorau, Schleswig, Glaucha bei Oels und
Stettin gegründet worden sind. Schon diese Liste zeigt, daß bei
aller Rückwendung zum orthodoxen Kirchenbewußtsein mit
der Wertschätzung des Augsburger Bekenntnisses und der
antikatholischen Frontstellung das pietistische Grundmotiv
unverrückt festgehalten wird. Bei näherem Zusehen ergibt es

sich als cantus firmus auch für diese ersten beiden Partien.
Denn die Augsburger Jubelfeier wird wesentlich um der
dänisch-hallischen Missionskollekte willen erzählt. Wenn der



48 M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

Aufruf zu ihr die Worte enthielt: «in danckbarster Behertzi-
gung dieses großen Werckes Gottes, daß die christliche
religion und dabey auch die Augspurgische Confession zu so
vielen Heyden hindurchgedrungen:», so war das
lutherischkonfessionelle Bewußtsein dem allgemein-christlichen
untergeordnet. Noch aufschlußreicher sind die Verfolgungen in
Mährisch-Schlesien, die nur mittelbar in der gegenreforma-
torischen Aktivität der Katholiken, ursprünglich vielmehr in
einer höchst ungeistlichen innerevangelischen Auseinandersetzung

wurzelten. Die orthodoxen, nur «dem Namen nach
evangelischen» Pfarrer konnten aus reinem Konkurrenzneid 37

die Erfolge ihrer pietistischen Amtsbrüder nicht mit ansehen.
Erst dadurch wurden die katholischen Behörden und der Klerus

auf die unter pietistischer Führung mächtig vordringende
evangelische Bewegung aufmerksam. Die Haltlosigkeit der
orthodoxen Polemik ergab den Freispruch der Vertriebenen
von allem Verdacht irriger Lehre durch die theologische
Fakultät in Jena und das Konsistorium in Dresden. So sehr in
alledem Vorboten kommender katholischer Verfolgungen
erblickt werden, so nachdrücklich wird auch hier das positive
Ergebnis betont, wenn etwa von der führenden Gestalt, dem
Teschener Pfarrer Steinmetz, erzählt wird, daß seine Wirksamkeit

am neuen Orte innerhalb weniger Monate «eine besondere
Erweckung» hervorgerufen habe. Das «Studium verae pietatis»
geht als die echte Frucht aus solchen Kämpfen hervor.
Dadurch — nicht durch das Wort Gottes und seine Verkündigung
selbst — wird das Reich Jesu immer mehr ausgebreitet. Den
Bericht über das Jahr 1732 durchklingt der Ton des
bevorstehenden Gerichts. Die Gegenreformation hat in der Austreibung

der Salzburger einen weithin sichtbaren Ausdruck
gefunden; daneben ist sie besonders in Ungarn mit Wegnahme
von Kirchen, Meßzwang für die Soldaten, Nötigung zu katholischer

Kindererziehung bei Trauung und Taufe tätig. Noch
wichtiger sind die politischen Konversionen der Fürsten.38
Schon rühmen sich die Katholiken, es gebe keine vornehme
Familie in Deutschland, wo nicht wenigstens ein Glied
übergetreten sei. Leitend ist auch hier nicht der konfessionelle Ge-

37 Im Original: jalousie. 38 Vgl. schon Spener a. a. 0. 12, 7.



M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 49

sichtspunkt. Vielmehr wird für diese leichtfertigen Uebertritte
der herrschende Indifferentismus geltend gemacht, der dem
mit der Anwartschaft auf Herrscherkronen und Besitztümer
auftretenden Liebeswerben keinen Widerstand entgegenzusetzen

vermag, da er die Religion für nichts achtet und mit dem
Atheismus Pracht und vornehme Laster fördert. Wieder werden

die Erfolge des hallischen Pietismus als Gegenbeweise für
das Walten Gottes aufgeboten, wenn etwa in den Gemeinden
eines pommerschen, in Halle gebildeten Pfarrers die Hausväter
mit ihren Familien und ihrem Gesinde auf den Knien liegen,
der Obrigkeit gehorchen und willig zu allem Guten seien.
Solche «Erweckungen», die durch andere Beispiele vermehrt
werden, nehmen die Hallenser als «Vorboten einer wichtigen
revolution». Gott will vor der neuen Sintflut retten, was sich
retten läßt. In bezeichnender Selbstverständlichkeit werden
große und kleine Ereignisse, höfische und bäurische Welt,
Duodezfürstentümer und fremde Erdteile nebeneinandergestellt.

Man weiß im urchristlichen Sinne, daß die Kirche Jesu
Christi eine und dieselbe ist im letzten Dorf wie in einer Hauptstadt

von Weltgeltung. Auch der dritte Jahresbericht zeigt die
gleiche Haltung im Grundsätzlichen. Sachlich treten die gegen-
reformatorischen Bemühungen in Oesterreich und Ungarn hervor,

die vor der Verwendung von Lockspitzeln nicht
zurückschrecken 39, positiv die Ansiedlung der Salzburger in
Ostpreußen und die Ausbreitung der v. Cansteinschen Bibelanstalt

in Halle. Die Heilige Schrift ist besonders in slawische
Sprachen, ins Russische, Tschechische und Polnische übersetzt

worden, ins Russische außerdem Arndts Wahres
Christentum. 40 Eine Heerschau über die pietistischen Streitkräfte
und ihre Stellungen, unter denen die am weitesten vorgeschobenen

in Katharinenburg in Sibirien, in der Ukraine und
Kamtschatka, sowie die Stationen der Judenmission in Böhmen und
Mähren hervorragen, beschließt den Bericht.

So ist das pietistische Selbstverständnis auch von der näch-

30 In Böhmen hat ein Jesuit, als evangelischer Hofprediger verkleidet,
das Abendmahl in beiderlei Gestalt gereicht und dadurch viele Hussiten
entdeckt und ins Gefängnis gebracht.

40 Vgl. zuletzt Alfred Mietzschke, Heinrich Milde. Hallische phil. Diss,

vom 6. Januar 1942.

4



50 M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

sten Generation im Grunde unverändert festgehalten worden.

Es fehlt ihm hier die aggressive Schärfe. Der Anspruch
auf Gleichwertigkeit oder Ueberbietung der Reformation wird
nicht laut. Dankbar erkennt man an, daß sich der Pietismus
weithin durchgesetzt hat. Nun gilt es, ihm weitere
Entfaltungsmöglichkeiten zu schaffen. Das Motiv der ecclesia pressa bleibt
dabei als Unterton erhalten. Sachlich ist unverändert klar: die
Ausbreitimg der Bewegung ist die Ausbreitung des Reiches
Gottes, das nicht durch die Verkündigung des Wortes, sondern
durch die «Erweckimg» zu wahrer Frömmigkeit vorwärtskommt.

Auf diesem Boden spielt sich auch der Kampf mit dem
Katholizismus ab. Fast spürt man in den Berichten eine
gewisse Genugtuung darüber, daß die Orthodoxie mit ihrer
äußerlichen Lehrhaftigkeit und imbrüderlichen Streitsucht die
gegenreformatorischen Maßnahmen hervorruft. Deren Erfolg
ist ein Gericht über sie und eine Bestätigung des Pietismus.
Immerhin hat es der mildere jüngere Francke verstanden,
zugleich eine Annäherung an ihre traditionellen Bewertungsgrundsätze

zu vollziehen. Warnungen, wie sie sein Vater vor
einer falschen Autoritätsfurcht ihr gegenüber ausgesprochen ",
oder auch Parallelisierungen, wie er sie zwischen Luthers
Verhältnis zu den katholischen Klerikern der Reformationszeit

und seinem zu den Orthodoxen seiner Zeit gezogen hatte 42,

wären in seinem Munde undenkbar. Es ergibt sich das gleiche
Bild, das der Geist in der amerikanischen Salzburger Siedlung
Ebenezer in Georgia bietet.43

3.

Unvermerkt ging die Selbstdarstellung des Pietismus in das
Bewußtsein ökumenischer Sendung, Verpflichtung und
Verantwortung über. Der hallische Pietismus versteht sich selbst als
eine ökumenische Erscheinung. So sehr er aus der deutschen
Tradition hervorgegangen ist, so stark ist er über sie
hinausgewachsen. Dem entspricht, daß er den eigentlichen Gegner der
Kirche nicht im römischen Katholizismus erblickt, sondern im
Indifferentismus und Atheismus. Daß man die christliche Re-

41 A. H. Francke, Nicodemus, 1729, 11 ff.
42 Segensvolle Fußtapfen (s. A. 12), Dedication 37 f.
43 Vgl. meine A. 19 zitierte Studie 37 ff.



M. Schmidt, Das haitische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 51

ligion44 nicht ernst nimmt, hat die gegenwärtige Krisis des
Christentums allerorten, in England wie in Deutschland,
verursacht. Das konfessionelle Zeitalter ist zu Ende, der moderne
Säkularismus ist da.45 Die einzig entsprechende Antwort der
Christen in dieser Situation liegt im Taterweis des christlichen
Lebens. In dieser Zielsetzung weiß man sich mit der ganzen
Christenheit auf Erden, soweit sie nur aufgeschlossen ist,
verbunden.

Wie gestaltet sich diese Schau im einzelnen aus und welche
biblischen Tatbestände bietet sie auf? Lassen sich insbesondere
Umrisse eines ökumenischen Kirchenbegriffes erkennen? A.
H. Franckes Widmung zur Erstausgabe der Pietas Hallensis
bringt dazu wesentliche Ansätze, wenn er als Ziel seiner
Waisenhausarbeit die Auferbauung des geistlichen Hauses Gottes
in dieser Zeit des Verfalls nennt, wenn er sich mit den
englischen Lesern im Vertrauen auf den einen Gott zusammenschließt,

der sein Werk gesegnet hat, wenn er sie diesem Gott
empfiehlt, der sie in seinen Schutz nehmen, sie in ihren
Anfechtungen trösten und in der Ewigkeit vollenden möge, wenn
er sie aufruft, Jesus Christus in seinen Gliedern aufzunehmen,
insbesondere in denen, die seiner Hilfe bedürfen.46 Er setzt
damit fundamental ein: die Einheit der Kirche ist die Einheit
des Leibes Christi. Sie beruht auf der Einheit Gottes. Die starken

Töne von Eph. 4, 4 ff. klingen hier auf. Es fehlt nur ein
entscheidendes Moment, die Dynamik des Wortes Gottes.47
Wenn er in einem späteren Briefe an die SPCK fragt, ob er
sich mit der dänisch-hallischen Mission seiner eigentlichen

44 Die Ablösung des Glaubensbegriffs durch den Religionsbegriff zu
erforschen, wäre eine sprach- und kirchengeschichtlich bedeutungsvolle
Aufgabe, für den englischen Bereich vgl. meine Bemerkung in der A. 18 zitierten

Studie 82 A. 3.
45 Es trifft darum völlig zu, wenn Horst Stephan (Der Pietismus als

Träger des Fortschritts..., 1908) und Karl Barth (Die protestantische
Theologie im 19. Jhrh., 1947, bes. 103) den Pietismus als die moderne Form
des Christentums bezeichnen.

46 Pietas Hallensis 1705, A 2 r f. Zur Sache vgl. Karl Barth, Die
Kirche und die Kirchen 1935, 14.

47 In Eph. 4, 4 ff. ist sie durch Kkpcnç und ßdirriopa ausgedrückt. Sie

fehlt dem gesamten Missionsgedanken der Zeit und tritt erst bei John Wesley

wieder hervor, vgl. Der Missionsgedanke (s. A. 18) 80 ff.

4*



52 M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

Aufgabe, dem Waisenhause, entzogen habe, begründet er die
verneinende Antwort mit den Spuren der göttlichen Vorsehung
in dem neuen Werke. Die Ausbreitung der christlichen Religion

kann nur als «katholisches» Unternehmen verstanden
werden, bei dem eine Nation die andere unterstützt. Jeder
Christ muß ein hilfsbereites Herz haben und eine Oeffentlich-
keitsverantwortung empfinden.49 In der Mission gewinnt die
ökumenische Gesinnung praktische Gestalt.

Damit ist aber auch die Ausdehnung des Missionswerkes
auf weitere Gebiete entschieden. Schon A. H. Francke hatte
sich mit dem Erzbischof von Canterbury um die arabische
Bibel bemüht.40 Sein Sohn legt der SPCK Afrika ans Herz,
da ja «in keinem Welttheile Christus weniger bekannt ist als
eben in diesem».60 1731 nimmt die SPCK die Judenmission
in ihren Plan auf und erbittet vom Institutum Judaicum
in Halle theologische Hilfe durch geeignete Schriften.61
Als in der Folgezeit vorgeschlagen wird, die ostindische Mission

in einen englischen Zweig um Madras und einen deutschen
um Trankebar zu teilen, rät Francke nur zur «distinction»,
nicht zur «separation»: «Doch ist wol gut, daß dies auf
keine andere Weise geschehe, denn daß bei deme allem
beyde doch als wie ein werck Gottes consideriret und
angesehen werden, als welches beyden Theilen am vorträglichsten
ist... damit man auf allen Seiten immer in Gutem Vernehmen
und in der Liebe bleibe und nicht etwa ein solch Murren wie
Act. 6 entstehe.» 52 Gegen drohende nationale Zertrennung hält
er unter dem Hinweis auf das eine Werk Gottes die ökumenische

Einheit aufrecht. Darin ist der neutestamentliche Kirchenbegriff,

den sein Vater über die gemeinschaftlichen Bemühungen

gestellt hatte, zu praktischer Anwendung gebracht. Man
kann diese Treue gegen die Sache, diese Betonung des
göttlichen Auftrags gegenüber dem menschlichen Eigenwillen nicht
hoch genug bewerten. Zugleich zeigt sich, daß die wirkliche

48 Briefkonzept A. H. Francke an SPCK 26. Febr. 1712 oder 1713, hand-

schriftl. in Halle (s. A. 13) A 134 e.
49 Ebd. ohne Datum A 134 e, 16.
50 G. A. Francke an Ziegenhagen 16. Sept. 1730, handschriftl. (s. A. 22)

h I L 2. 51 Ziegenhagen an G. A. Francke, Febr. 1731, ebd.
02 G. A. Francke an Ziegenhagen, 18. Dez. 1730, ebd.



M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert 53

Bedrohung des ökumenischen Sinnes nicht von der Konfession,
sondern von der Nation kam.

Nirgends wird in der indischen Mission oder in der
amerikanischen Diasporafürsorge das Bestreben sichtbar, anglikanischen

Ritus, anglikanische Predigt, anglikanische Lehrüberlieferung

einzuführen. Mit einer erstaunlichen Zurückhaltung
beschränkt sich die SPCK auf leibliche Hilfe. Die geistliche
Betreuung, vor allem die Auswahl der Prediger und die
Beschaffung der Bücher, kommt von Halle und dient der
Verpflanzung des dortigen Pietismus in ferne Gebiete.53 Es findet
also keine «Konfessionsmengerei» statt, die von der pietistischen

Gesamtschau aus nahe genug lag. Die Relation von 1733
hatte ausgerufen: «Der Geist der Finsternis geht durch alle
Religionen hindurch», und Böhme hatte ausdrücklich den
Satz, daß Gott die Person nicht ansieht, auf die christlichen
Konfessionen angewandt. Es ist überraschend, daß trotzdem
das Erbe der Reformation noch so weit bewahrt wurde und
der Pietismus vor seiner eigenen Konsequenz zurückschrak.

Wie aber faßte man das gemeinsame Bemühen auf
englischer Seite auf? Haben auch die Vertreter der SPCK ein
eigenes ökumenisches Bewußtsein entwickelt? Unsere Quellen
sind an diesem Punkte erstaunlich schweigsam. Sie erwecken
den Eindruck, als habe sich die SPCK mit der praktischen
Hilfeleistung und Organisation begnügt, geistig-theologisch
aber willig der hallischen Führung untergeordnet. Nur ein
Mann war auf britischer Seite A. H. Francke einigermaßen
ebenbürtig, Josiah Woodward. Bei ihm allein finden wir auch
den Ansatz zu einer ökumenischen Konzeption. Hatte er schon
in seiner Geschichte und Apologie der Religious Societies diese
Gründungen mit ihrem Vorgehen gegen Laster und Weltlichkeit

als Kämpfer für Gott gegen den Teufel unter einen letzten
53 Diese Trennung der Fürsorge wird wiederholt ausgesprochen, jedoch

nie als Programm, sondern immer als Tatsache, z. B. Ziegenhagen an G. A.
Francke 29. Nov. bzw. 5 Dez. 1730; Broughton an Knapp (s. A. 35) ; Brough-
ton an G. A. Freylinghausen 14. April 1772. Darum konnte die SPCK sogar
zu den Druckkosten für die russische Uebersetzung von Arndts Wahrem
Christentum beitragen. Ziegenhagen an G. A. Francke 30. Sept. 1734, 21.

Febr. 1735, 1. April 1735. Das gleiche Verhältnis gilt für die Betreuung der
Salzburger, Ziegenhagen an G. A. Francke 17. (Nov.) 1732, alles hand-
schriftl. ebd.



54 M. Schmidt, Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert

Gesichtspunkt gestellt, so leitete er den Kirchenbegriff nach
der Analogie politischer Zusammenschlüsse im Sinne der Hob-
besschen Staatslehre aus der Feindschaft gegen Gott ab, die die
gottergebenen Menschen zur Vereinigung nötige.54 Hier tritt
also der anthropologisch-naturrechtliche Vereinshegriff an die
Stelle des theologischen Kirchenhegriffes vom Leibe Christi
bei Francke. Die nationalen Töne schwingen bei Woodward
sehr viel stärker mit. Die britische Nation, die durch Lage,
Klima, wirtschaftliche und politische Größe alle anderen überragt,

die durch ihre protestantische Freiheit und ihre streng
gesetzliche Ordnung vor anderen ausgezeichnet ist, sollte sich
durch dieses Bollwerk ihrer Kirche gegen öffentliche
Gottlosigkeit und Sittenlosigkeit den anderen evangelischen
Kirchen empfehlen. Da eine Fülle von Dissenters im eigenen
Lande lebt, sind zunächst diese für den Anglikanismus
zurückzugewinnen. 55 In seiner Vorrede zur Pietas Hallensis
spricht er im Sinne seines vereinsmäßig aufgebauten
Kirchenbegriffes von einer «protestantischen Union», die als Ziel
über den hoffnungsvollen Bestrebungen gegen den Unglauben
in beiden Ländern stehe. Franckes Werk stellt er ganz unter
den Gesichtspunkt der göttlichen Vorsehung, die hier in einer
einmaligen Weise aus der Verborgenheit heraustrete und sich
dem christlichen Pilger als Wanderstah anbiete. Bei aller
gebotenen Vorsicht mit solch einem Urteil dürfe man es auf
Halle unbedenklich anwenden, weil hier der Ruf Gottes und
die persönliche Eignung seines Werkzeuges wunderbar
zusammenstimmen: Franckes starker Glaube, sein beständiger
Eifer, seine unermüdliche Sorgfalt, seine Selbstlosigkeit und
Demut, seine Hilfsbereitschaft seien Zeichen einer besonderen
göttlichen Begnadung.56 So verschafft sich der Synergismus
Eingang. Er entspricht der Abschwäehung des Kirchenbegriffes

durch den Vereinsbegriff. Dadurch unterscheidet sich seine
Konzeption deutlich genug von derjenigen der Hallenser, die
das tiefere biblische Recht auf ihrer Seite hat. Sie war es,
die sich auf die Dauer behauptete. Das ökumenische Bewußtsein

und die ökumenische Tat schufen eine Wirklichkeit für

54 Josiah Woodward, An Account (s. A. 9) 1724, 25. 65 Ebd. 121 f.
56 An Abstract of the Marvellous Footsteps of Divine Providence

With a preface written by Josiah Woodward 1706 A III r.



F. Buri, Kierkegaard und die heutige Existenzphilosophie 55

die Christen beider Länder. Auf deutscher Seite trat sie
besonders in der Anteilnahme an den weiteren Schicksalen der
Salzburger zutage, aber auch in der Aufgeschlossenheit, mit
der man die Anfänge der methodistischen Bewegung verfolgte.57
Auf englischer Seite spricht sie aus den bewegten Worten, mit
denen der 22jährige John Wesley des Blutbades von Thorn
im Jahre 1724 gedachte58, noch mehr aber aus der lebendigen
Begegnung, die ihn und George Whitefield mit den Salzburgern
in Georgia, ihn allein mit den Herrnhutern dort und in Herrnhut

selbst zusammenführte.
Berlin-Zehlendorf. Martin Schmidt.

Kierkegaard
und die heutige Existenzphilosophie.

Vortrag im Radio Basel am 19. Dez. 1950 im Rahmen
eines Zyklus über Existenzphilosophie.

Man pflegt heute in Sören Kierkegaard so etwas wie den
Vater der Existenzphilosophie zu sehen. Danach wären also
die heutigen Vertreter dieser Art Philosophie die geistigen
Kinder und Erben jenes dänischen Denkers und Dichters.

Diese Ansicht ist sicher nicht unbegründet. Ein gemeinsames

Merkmal der unter sich sehr verschiedenen Existenzphilosophien

der Gegenwart besteht nämlich darin, daß hier der
Begriff der Existenz in jener Füllung, die Kierkegaard ihm
gegeben hat, verstanden und verwendet wird. Von der zentralen
Bedeutung, die dieser Begriff in diesem Denken gefunden hat,
rührt auch der Name Existenzialismus oder Existenzphilosophie

her. Ohne Zweifel hat diese philosophische Strömung
auch dazu beigetragen, daß Kierkegaard, der zu seinen
Lebzeiten außerhalb Dänemarks kaum beachtet worden ist und
dann jahrzehntelang fast vergessen war, jetzt, nach 100 Jahren,
zu ungeahnter Wirkung gekommen ist.

Indessen wird man sich auch fragen müssen, ob Kierke-

57 Samuel Berein an G. À. Francke 4. Dez. 1738, 1. Juni 1739, 5. Juni
1739, 20. Juli 1739, 25. Okt. 1739; G. A. Francke an Ziegenhagen 2. Jan. 1741;

Ziegenhagen an G. A. Francke 26. Dez. 1738, 25. Jan. 1739, handschriftl.
a. a. 0. (s. A. 22) h I L 5.

38 The Letterg of John Wesley ed. Telford 1931, I, 20, 26.


	Das hallische Waisenhaus und England im 18. Jahrhundert : ein Beitrag zu dem Thema: Pietismus und Oikumene

