
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 1

Artikel: Jesus und die Davidsohnsfrage : zur Exegese von Markus 12, 35-37.

Autor: Gagg, Robert Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877481

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877481
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


18 R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage

Jesus und die Davidssohnsfrage.
Zur Exegese von Markus 12, 35—37.

Die Evangelienforschung der letzten Jahrzehnte hat uns
gelehrt, daß wir die Berichte über Jesu irdisches Wirken nur
aus der Situation der urchristlichen Gemeinde verstehen können.

Damit rückten die Bedürfnisse und Zwecke der ersten
Gemeinden als ein Hauptmotiv der Ueberlieferung in den
Vordergrund, während das Bild des historischen Jesus entsprechend

verschleiert schien. Das «Leben Jesu» mußte nun, wo
es mit biographischem Interesse verfolgt worden war, den
Charakter des Romanhaften erhalten aus dem einfachen
Grunde, daß die Quellen über Jesus trotz scheinbarer
Gegenbeteuerungen wie Luk. 1, 1—4 keine Biographie bieten wollten
und nicht konnten. In der Tat bestand dazu in der Gemeinde
kein Anlaß; diese lebte nicht von der Erinnerung, sondern
kraft der Wirklichkeit des Pneumas. Die Worte des irdischen
Jesus aber wurden nun so gehört, als würde sie der Erhöhte
gesprochen haben. Diese Transposition gelang in vielen Fällen
ohne Schwierigkeit, denn auch der irdische Jesus hatte ja
nichts anderes verkündigt als das Eschaton (Mark. 1, 15). Kam
es aber vor, daß das neue Verständnis des Kairos eine
Uminterpretierung nach sich zog? Gewiß war das der Fall; man
denke etwa an Joh. 2, 18—22 (das Wort vom Wiederaufbau
des Tempels), wo vielleicht ein echtes Jesuswort nachklingt,
vgl. Mark. 14, 58.1 Oder es sei an die Interpretation des
Jonazeichens bei Matthäus (12, 40) erinnert. Vielleicht gehört auch
Joh. 21, 22 (das Wort des Auferstandenen an den geliebten
Jünger) hierher.2 Zu dieser Gruppe zählen wir nun auch
Mark. 12, 35—37, womit behauptet sei, daß erstens in unserem
Text ein echtes Jesuswort enthalten und daß dieses zweitens
von der Tradition uminterpretiert worden ist.

Es ist selbstverständlich, daß solche zweischichtigen Texte
der Exegese Schwierigkeiten bereiten, wovon gerade unser

1 Vgl. dazu M. Goguel, Das Leben Jesu, 1934, S. 345 f.
2 Die exegetischen Bemühungen um das Wort an den Lieblingsjünger,

welche offensichtlich vom inzwischen eingetretenen Tod desselben beeinflußt

sind, lassen möglicherweise auf eine anderslautende Verheißung des

historischen Jesus schließen (etwa im Sinn von Mark. 9,1 parr.).



R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage 19

.Wort ein beredtes Zeugnis ablegt. Anderseits könnte es uns
hier besonders gut gelingen, die Schicht der Gemeindetheologie
von echten Jesusworten abzuheben, natürlich nicht im Sinne
einer Antithese, sondern als Hinweis auf den Jesus, der wirklich

ein Mensch war « wie wir ». Dies möchte nun an Hand des
Markustextes unter Einbeziehung der Seitenreferenten
Matthäus und Lukas gezeigt werden.

1. Sprachliches zu Mark. 12, 35—37. Unser Text enthält ein
einziges, aber entscheidendes sprachliches Problem: die
Erklärung von ttûiç (Vers 35) und Ttôhev (Vers 37). Das Wort ttûiç
kann einerseits eine Untersuchung einleiten «zur Ermittlung
dessen, wie etwas geworden»3; in unserem Falle wäre zu
übersetzen: «Wie meinen es die Schriftgelehrten, wenn sie

sagen ?» 4 Das Folgende müßte dann aber erwartungsgemäß
diese Meinung interpretieren. Bekanntlich ist das Gegenteil der
Fall. An die Stelle der Schriftgelehrten — und zwar nicht im
Sinne einer Erläuterung — tritt die Autorität Davids und stellt
dem uiôç der Schriftgelehrten den Begriff KÛpioç entgegen. Das
Dogma der Schriftgelehrten wird also nicht erklärt, sondern
ein neuer, fremder Aspekt in die Diskussion gezogen. Da der
irûiç-Satz also eine These aufgreift, die im folgenden stark
modifiziert wird, ist es bedeutend wahrscheinlicher, daß in ttûiç das
Moment der Verwunderung und Befremdung liegt, was sprachlich

genau so angeht. Unsere Stelle ist am natürlichsten zu
lesen: «Wie können bloß die Schriftgelehrten sagen, daß ...?»,
denn nur so fügt sich das Folgende organisch an.5

Entscheidender ist das Verständnis von ttöIRev. Wiederum
könnten wir explikativ übersetzen: «... und woher kommt es,
daß... ?» 6 Damit würde, wie z. B. G. Wohlenberg7 und Th.
Zahn8 sagen, die Schlußfrage zu einer Rätselfrage, die zu

3 So nach Walter Bauers Wörterbuch.
4 Uebersetzung von A. E. J. Rawlinson, St. Mark, 1927, S. 173.
6 Markus gebraucht in zwei von den sieben anderen Fällen, wo ttwç

einen direkten Satz einleitet, das Wort in einer rhetorischen Frage, die eine
Möglichkeit bezweifeln soll, nämlich 3, 23: mùç bövaxai aaTavâç oaravâv
êKpàXlav ; und 4, 13: oùk oïbaxe xpv irapaßoXpv xaûxnv, Kai ttûiç irdaaç xàç

uapaPoXàç fvdjaeobe:
8 A. E. J. Rawlinson, op. cit. : «In what sense, then, is he his son?»
7 G. Wohlenberg, Markus, 1910, S. 324.
8 Th. Zahn, Matthäus, 1922, S. 647.

2*



20 R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage

lösen Jesus dem Einzelnen überläßt. Jesus hätte dann einfach
die Ratlosigkeit seiner Gegner bloßgestellt; so auch Fr.
Hauck.9 Damit aber wird der Schriftbeweis in Vers 36 seiner
Durchschlagskraft völlig beraubt. Handelt es sich bei der
Anfangsfrage (Vers 35) und Antwort (Verse 36 und 37 a) um die
Darlegung von These und Gegenthese, so erscheint nun Vers
37 b nicht, wie zu erwarten, als ein Facit, sondern läßt die
Frage geheimnisvoll offen. Ueberzeugender scheint mir
deshalb, auch Ttôhev als Ausdruck des Erstaunens und Befremdens

zu übersetzen, zumal Matth, wie Luk. xrohev durch ttûiç
ersetzen. Diese Interpretation drängt sich um so mehr auf, als
der Trohev-Satz inhaltlich ganz einfach die Anfangsfrage der
Gegner wiederholt. Was Jesus eingangs bezweifelt, stellt er
nun nochmals und erst recht in Frage, nachdem er die Gegenthese

angeführt hat. Wir übersetzen: «... und wie soll er dann
sein Sohn sein?».10 Wir haben es mit einer rhetorischen Frage
zu tun, die eine verneinende Antwort bezweckt. Diese kann
aber in unserem Falle nur heißen: der Christus ist nicht Davids
Sohn.11 Daß diese Erklärung die schlichteste und einfachste ist,
wird kaum zu bestreiten sein. Mit Recht sagt aber C. G. Monte-
fiore12: «The more clear the meaning, the stranger does it
become.»

2. Zur Echtheitsfrage. Für den Gang unserer Untersuchung
ist die Frage der Authentizität von Mark 12, 35—37 von
Wichtigkeit. Wir beschränken uns auf das gesprochene Wort 35 b
bis 37 b. Der Bericht 12, 35 a und 37 c entspricht dem Stil des

Redaktors1S, und die Abweichungen bei Matth., aber doch

0 Fr. Hauck, Markus, Theol. Handkommentar, 1931, S. 149.
10 Ebenso C. G. Montefiore, The Synoptic Gospels2, Bd. 2, 1927, S. 288:

«How can the messiah be the son ». Auch dazu nennen wir einen Parallelfall

bei Markus. An einer der drei iröOev-Stellen (8, 4) heißt es: ttööev xoùxouç

buvfjUerai xiç ibbe xopxdacn äpxwv èn' tpf|uiaç ; Hier tritt das lokale Moment
angesichts von 8, 3 völlig hinter dem dubitativen zurück.

11 So haben nicht wenige interpretiert; wohl schon Barnabas (Ep. 12,10:
duel oöv uéXXouaiv Xèfeiv Sri Xpiaxoç ulàç Aauib taxiv, aùxôç irpocprixeûei ô Aauib

Eiirev Kûpioç aber für uns wichtiger J. Wellhausen (Markus, 1903,

S. 104), W. Wrede (Jesus als Davidssohn, Vorträge 1907, S. 147ff.), J.
Klausner (Jesus, 1930, S. 440), M. Goguel (op. cit., S. 155) u. a.

12 C. G. Montefiore, op. cit., S. 288.
13 M. Dibelius, Formgeschichte2, 1933, S. 260 f. ; B. Bultmann, Geschichte

der synoptischen Tradition2, 1931, S. 357.



fi. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsjrage 21

auch bei Luk.14 lassen sich leicht als Zusätze und Aende-
rungen zu Lasten der Evangelisten erklären, was wir hier im
einzelnen nicht verfolgen können. Mehrere Exegeten haben nun
aber auch das bloße Wort für eine Gemeindebildung erklärt,
so W. Wrede, R. Bultmann und B. H. Branscomb.16 Die
angeführten Gründe vermögen jedoch keineswegs zu überzeugen.
Zwar ist es befremdlich, daß über den Christus «abgehandelt
wird wie über einen einfachen Lehrsatz» 16, und auch die
Tatsache gibt zu denken, daß Jesus die Initiative ausnahmsweise
selber ergreift.17 Wir werden beiden Bedenken Rechnung
tragen.18 Aber der Hinweis darauf, die messianische
Auslegung von Ps. 110 könne zur Zeit Jesu kaum geläufig
gewesen sein, scheint mir von (H. L. Strack-) P. Billerbeck19
widerlegt worden zu sein. Und wenn Wrede nicht versteht,
daß ein Herrenwort gegen die Davidssohnschaft des Messias
die Urchristenheit kaum zu beeinflussen vermochte, so läßt
sich noch viel weniger verstehen, warum die Gemeinde gegen
die Davidssohnschaft opponieren sollte, wenn doch dazu von
jüdischer Seite kein Anlaß gegeben wurde. Wrede führt zwar
Antijudaisten an, die in der Gemeinde gegen die Davidssohn-

14 Gegen Fr. Spitta, Streitfragen, 1907, S. 144 ff.
is yy Wrede, op. cit., S. 171; R. Bultmann, op. cit., S. 70. Sehr eingehend

hat B. H. Branscomb die Unechtheit aus theologischen Gründen postuliert
(The Gospel of Mark5, 1948, S. 222 ff.). Seine Argumente sind sehr beachtlich:

1. «Ps. 110 hat der Urgemeinde dazu gedient, die Hoheit Jesu zu
belegen.> Wir werden zu zeigen versuchen, daß unser Zitat aus Ps. 110 jedenfalls

ursprünglich diese Funktion gar nicht hatte. — 2. «In Jesu Mund wäre
unser Wort seiner Unklarheit wegen sinnlos gewesen.» Immerhin darf daraus

nicht geschlossen werden, Jesus habe das Wort nicht gesprochen.
Vielmehr muß versucht werden, den Sinn des Wortes aus der Situation selber
zu erklären, siehe Abschnitt 4. — 3. «Die christologische Debatte ist in der
Urgemeinde beheimatet.» Gewiß hat unser Wort der Gemeinde in ihren
Auseinandersetzungen gedient, sonst wäre es uns vermutlich nicht erhalten
geblieben. Aber es ist genauer zu untersuchen, ob Jesus überhaupt die
christologische Debatte aufnehmen will. Wir werden sehen, daß er es gezwungenermaßen

tut, um alsogleich von diesem Thema sich zu entfernen. — Den
Hinweis auf Branscombs Buch und weitere wertvolle Fingerzeige verdanke ich
Herrn Prof. Dr. W. G. Kümmel bestens. 18 W. Wrede, op. cit., S. 170.

17 R. Bultmann, op. cit., S. 70. 18 Siehe Abschnitt 4.
10 (H. L. Strack)-P. Billerbeck, Ps. 110 in der rabbinischen Auslegung,

zeigt, daß die messianische Deutung von Ps. 110 aus christentumsfeindlichen

Tendenzen zeitweilig aufgegeben worden ist.



22 R. P. Gagg, Jesus und die Dauidssohnsfrage

schaft ankämpften. Aber die Genannten konnten ja alle auf die
Entstehung von Mark. 12, 35—37 keinerlei Einfluß mehr gehabt
haben. Zudem ist unsere Perikope keineswegs von hellenistischem,

sondern durchaus von rabbinisch-jüdischem Geist
geprägt.

Gegen die Unechtheitshypothese spricht aber auch die
Einhelligkeit der urchristlichen Ueberlieferung, wonach Jesus
Davidide gewesen ist. Wrede führt die Stellen an, setzt sich
aber mit ihnen kaum auseinander. Unter diesen Stellen finden
sich uralte christliche Formeln wie Rom. 1,2 f.; eine solche
ist sogar in den hellenistisch gedachten 2. Tim. aufgenommen
(2,8) Den Lebensbedürfnissen der Gemeinde entsprachen eher
Legenden im Sinn von Matth. 1 und Luk. 1 als unsere Perikope.
Dazu kommt, daß unser Wort formal ausgezeichnet zu echten
Jesusworten paßt. Der Schriftbeweis ist nicht singulär; er
gehört vielmehr zu den Kampfmitteln Jesu.20 Obschon der Messias

scheinbar nur lehrhaft «besprochen» wird, kann er sehr
wohl mit der Person Jesu in Beziehung stehen; wir hoffen das
noch zu bestätigen. Auch der Aufbau der Rede entspricht der
Gewohnheit Jesu; man vergleiche die Kategorie der
«Zwischengespräche» bei M. Albertz.21 Damit dürften die Gründe
für die Echtheit überwiegen. Mit J. Wellhausen, M. Dibelius,
J. Schniewind u.a. halten wir das Wort für einen Ausspruch Jesu.

3. Das Rätsel der Perikope. Wenn nun aber Jesus verneint,
daß der Messias Davids Sohn sei, wird die Stelle rätselhaft,
besonders wenn man annimmt, Jesus sei Davidide gewesen,
woran zu zweifeln kein ernsthafter Grund vorliegt. Was
konnte Jesus dazu bewogen haben, eine vom Alten Testament
deutlich verkündete Hoffnung zu zerstören? Noch komplizierter

wird die Frage, wenn das Messiasbewußtsein Jesu
miteinbezogen wird, wozu wir wohl verpflichtet sind.22 Macht Jesus
aber als Davidide den Anspruch, der Messias zu sein, erklärt
er dann aber, der Messias sei nicht Davidide, so müssen wir
einen unlösbaren Widerspruch feststellen.23

20 M. Albertz, Die synoptischen Streitgespräche, 1921, S. 73.
21 M. Albertz, op. cit., S. 20.
22 Man vergleiche Stellen wie Mark. 2,18; Matth. 11,2; Mark. 8, 27 ff.;

Mark. 11,15 ff.; Mark. 14, 61 f.; Mark. 15, 26.
23 Noch krasser erscheint der Gegensatz, wenn wir mit A. Schweitzer



R. P. Gagg, Jesus und die Dauidssohnsfrage 23

Diesen Schwierigkeiten haben manche Exegeten zu
entgehen versucht, indem sie die wahrscheinlichste Interpretation,

die Ablehnung der Davidssohnschaft, verwandeln in ein
mehr oder minder deutliches Sowohl—Als auch. Es handle
sich nicht um die Negation der Davidssohnschaft in der
Bedeutung des Stammbaumes, sondern nur um die Entwertung
ihrer geschichtlichen Bedeutung.24 Die Bezeichnung «Davids-
sohn» sei für Jesus irrelevant gewesen oder, weil
irdischpolitisch gefärbt, geradezu abgelehnt worden. Hat nicht Jesus
selbst, so argumentiert man, das ausgedrückt, indem er den
Messias Davids Herrn nennt? Nun ist zweifellos der Kûpioç —
schon im Verständnis des hebräischen Urtextes, aber auch der
Septuaginta — der Herrscher; xûpioç ist hier im Zitat von
Ps. 110 Würdeprädikat und bezeichnet den, der «rechtmäßig
verfügen kann».25 So wird auch Jesus gedacht haben, wie auch
das rabbinische Schrifttum u. ä. als respektvolle Bezeichnung

des Vorgesetzten versteht.20 Aber die große Frage ist
eben, ob Jesus den Gehalt des Wortes Kûpioç betont, oder eben
nicht vielmehr die Verneinung der These, der Messias sei
Davids Sohn. Dann nämlich kann die Einführung des Begriffes

KÛpioç lediglich die Funktion haben, die Sohnschaft zu widerlegen,

wie Montefiore die Frage Jesu so einfach formuliert:
«Wie kann der Vater, David, den Nachfahren einen KÛpioç
nennen?» 27 Weil er ihn aber «Herr» nennt, ist dieser offenbar
nicht sein Sohn. Es handelt sich dann bei der Argumentation
Jesu lediglich um Genealogie. Auch Wrede bezeichnet den
Gedanken so: «Der Sohn ist nicht der Herr des Vaters.» 28 Die
Argumentation ist verblüffend einfach. Sie beruft sich auf die
Gewohnheiten des Alltags, und gerade das ist die Art Jesu
selber! «Habt ihr schon gehört, daß der Vater den Sohn ,Herr'

(Geschichte der Leben Jesu-Forschung, S. 395) annehmen wollten: «Nicht
die Urgemeinde machte den Messias zum Davidssohn, sondern Jesus hielt
sich für den Messias, weil er ein Davidssohn war.»

24 So Fr. Hauck, A. E. J. Rawlinson, M. J. Lagrange, L'Evangile selon
St. Marc, 1910, S. 303, B. Weiß, Markus, 1901, S. 193 und viele andere. Ich
nenne die typische Formulierung A. E. J. Rawlinsons: «It is probable that
our Lord too regarded himself as in some sense Son of David », op. cit.,
S. 174. 25 W. Foerster im ThWBzNT, 3. Bd., S. 1038 ff.

26 So W. Foerster, op. cit. 27 So C. G. Montefiore, op. cit., S. 288.
2a W. Wrede, op. cit., S. 169.



24 R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage

nennt?». Das Umgekehrte ist doch der Fall; vgl. Matth. 21, 29:
6 bè (sc. ulôç) eiTTÊV • èyd) Kopie, Kai oùk ànfj\dev. Damit fällt
nun aber jegliche absolute Wertung der Begriffe inôç Aauîb oder
Kûptoç ganz einfach weg. Weder der KÛptoç-Titel, noch die
Bezeichnung des Davidssohnes dürfen isoliert betrachtet werden.
Unser Text polemisiert nämlich auch nicht gegen den Davidssohn.

Er stellt einfach fest, daß nach den eigenen Worten des
David der Messias Herr und nicht Sohn Davids sei. Die Bezeichnungen

Kupioç und uiôç Aauîb sind dann in keiner Weise theologisch
gefüllte Begriffe. Daß sie es sein können, steht natürlich außer
Frage; aber konnte sie Jesus nicht im erwähnten schlichten
Sinne gebraucht haben? Wir versuchen nun dies zu erhärten
und zu zeigen, daß die theologische Füllung der Begriffe erst
das Werk der alten und neuen Exegeten ist.29

4. Der Anlaß der Frage Jesu. Das Rätsel unseres Herren-
wortes ist nicht durch eine Abschwächung des Protestes Jesu
zu erklären. Dieser Protest richtet sich auch nicht gegen
einen falsch verstandenen Messias, sondern gegen die offizielle
Meinung, der Messias sei Davids Sohn. Aber immer noch
bleibt die Frage, an der alles hängt: aus welchem Grunde
konnte Jesus so gesprochen haben?

Ist Jesu Wort eine Aeußerung seiner Lehre, eine spontane

Ueberlegung, oder hat es seinen biographischen Ort und
ist es von dorther zu erklären? Zunächst scheint das erstere
wahrscheinlich, ist doch nur Jesu Rede sicher überliefert.
Aber das Thema und die Art der Rede machen uns stutzig.
Ist es Jesu Gewohnheit, vom Messias spontan zu reden,
gerade wenn er sich für den Messias hielt? Ist es Jesu Art, die
orthodoxe Eschatologie anzugreifen und eine gesicherte
biblische Erkenntnis zu erschüttern? Seine spontanen Aeußerun-
gen betreffen vielmehr das ethische Gebiet, die Heuchelei und

29 Noch weniger textgemäß ist die Auslegung, wonach Jesus ganz
einfach sagen will : in mir, als dem Sohn Gottes, ist beides, Messias und Davidssohn,

vereinigt. Dann hat sich Jesus so ausgedrückt, daß ihn kein schlichter
Hörer verstehen konnte. — Der Hinweis auf die zeitgenössische Apokalyp-
tik, wo Menschensohn und irdischer Messias nebeneinander stehen J. Schnie-
wind, Markus, NT Deutsch, 1937, S. 154), nützt uns sehr wenig, denn Jesus
redet ja eben nirgends von einem Ausgleich, einem Nebeneinander. Ein et —
et vermögen wir nicht zu hören, sondern einen deutlichen Protest gegen die
Lehre vom Davidssohn.



R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage 25

Arroganz der «Gerechten». Noch wichtiger ist die Beobachtung,

daß sich Jesus durchgängig auf eine These der
Schriftgelehrten bezieht. Diese These ist offenbar der Anlaß der Frage
Jesu. Aber in welchem Sinn? Ist die Davidssohnschaft des Messias

für Jesus ein persönliches Problem geworden? Dazu
fehlte jeder Anlaß, wenn Jesus Davidide war. Oder haben die
Jünger die Frage an Jesus herangetragen? Wenn ja, warum?
Konnte sie ihnen Schwierigkeiten bereiten, wenn sie den
allgemeinen Volksglauben an den Messias teilten? Warum
schließlich der unverkennbar aggressive Ton der Rede Jesu?

Alle diese Fragen erübrigen sich, wenn wir annehmen, die
These vom Davidssohn sei von den Schriftgelehrten selber
vorgebracht worden. Dann erscheint plötzlich unser Herrenwort
in einem ganz anderen Licht. Die biographische Situation hellt
das Motiv der Rede Jesu auf: es ist die Situation des
Wortkampfes, der Streitgespräche. Jesus ist dann auch nicht mehr
der Initiant, sondern, wie üblich, der Angegriffene; das
Hauptargument Bultmanns gegen die Echtheit fällt dahin. Auch wird
dann nur scheinbar lehrhaft über den Messias gehandelt, was
Wrede aufgefallen war; vielmehr steht Jesus, wenn auch
ungenannt, im Zentrum des Konfliktes. Ferner erhält das
energisch abwehrende ttujç und irohev innere Motivierung. Jesu
Frage ist dann in Wirklichkeit eine der mehrfach bezeugten
Gegenfragen, und damit wird der Zweck der Rede auch klar.

Gerade die formgeschichtliche Betrachtung legt, wie wir
zeigen wollen, den Schluß nahe, es sei eine verlorengegangene
Frage der Gegner als Einleitung unseres Wortes anzunehmen.
M. Albertz30 reiht unser Wort in eine Sammlung «jerusalemi-
tischer Streitgespräche», die vormarkinisch sei soll, was wir
hier nicht prüfen können. Wesentlich ist aber, daß diese
Einordnung sachlich gerechtfertigt ist. Denn unser Jesuswort
entspricht bis in alle Einzelheiten dem Aufbau der Dialoge Jesu
mit den Gegnern. Diese Parallelen gilt es kurz zu zeigen.
Zunächst sei die Frageform genannt, ein konstitutives Element
der Streitrede Jesu; unser Wort entspricht darin etwa Mark. 2,
9 : xi èoTiv eÙKOîtdtTepov.31 Ferner ist der Gebrauch der anti-

30 M. Albertz, op. cit., S. i6 ff.
31 Weitere Beispiele Matth. 12,27: oi ulol öpibv £v flvi dKßciXXouaiv ; oder

Mark. 12,16: tivoç f| diobv aÖTp;



26 R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage

thetischen Redeweise typisch, z. B. Mark. 3, 4: ZZtotiv toîç crctß-

ßaffiv àja&àv iroiqo'cu — f| diroKTeivai ;.33 Der Schriftheweis ist,
wie Albertz mit Recht feststellt, nicht Mittel der Verkündigung
Jesu, sondern vornehmlich des Streitgespräches33; der Zweck
ist durchsichtig: Jesus will mit den Schriftgelehrten ex aequo
verhandeln. Auch die Tendenz, durch logische Evidenz den
Gegner ad absurdum zu führen, deutet, wie Albertz gezeigt hat,
auf das Streitgespräch.34 Auch in unserem Falle strebt Jesus
dies an: ein Vater nennt seinen Sohn nicht «Herr». Wenn es
eine Gesetzmäßigkeit, eine Form der Streitgespräche Jesu gibt,
so entspricht ihr unser Text, wenn auch als ein Torso,
zweifellos.

Was konnte aber die Gegner veranlaßt haben, das Dogma
vom Davidssohn gegen Jesus ins Feld zu führen? Vergleichen
wir andere Streitgespräche, so können wir für fast alle einen
gemeinsamen Nenner finden: es ist der Anstoß an Jesu Person
und Wirken, an seiner èSoucria. Die Probleme, die vorgebracht
werden, sind zwar nicht direkt Scheinfragen, aber hinter ihnen
birgt sich die unheimliche, schlechthin zentrale Frage, wer
Jesus sei. Die Frage des Täufers (Matth. 11, 3) ist das Motiv
fast aller Streitgespräche. Die Lösung kann nun freilich der
Taktik Jesu wegen nicht erzwungen werden, denn Jesus gibt
seine persönliche Meinung über sich selbst nie preis. Dies
gelingt ihm, ohne daß er die Diskussion meidet, mit den eben

besprochenen Mitteln, obschon die eröffnenden Fragen der
Gegner auf die Deklaration oder dann auf die Dementierung
des Messiasanspruches drängen. Man denke an Mark. 11,28:
•riç ooi ëbuuKev Tf)V èSoucFtav xautriv;, oder Mark. 12, 14: o'iöapev

öti ••• où pé\ei ooi itepi oùbevôç' oder an den deutlichsten
Ausdruck der quälenden Ungewißheit über die Bedeutung Jesu:
die Zeichenforderung, Mark 8, 11. Auch unser Wort kreist um
die Frage des eschatologischen Heilsbringers. Nehmen wir eine
Vorfrage der Gegner an, sie müßte etwa gelautet haben: «Du
lehrst doch auch, daß der Messias Davids Sohn ist?» oder

32 Ebenso Mark. 2, 9: eiireiv tûj uapaXu-nKw f| ehreîv ïyeipe.
33 M. Albertz, op. cit., S. 73; vgl. Mark. 2, 25!
34 Man denke an Jesu Wort Mark. 2,17; Es ist ein Unsinn, wenn

Gesunde den Arzt rufen, wenn Hochzeitsleute fasten (2,19) ; weitere Beispiele
bei M. Albertz, S. 70.



R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsjrage 27

ähnlich. Der Sinn dieser Verführerfrage ist klar, und zwar
unabhängig davon, ob man annimmt, den Gegnern sei die
Abkunft Jesu bekannt oder unbekannt gewesen. Im ersten Fall
liegt die Provokation Jesu auf der Hand; man erwartete die
Antwort: «Natürlich lehre ich das...» Im anderen Fall
erhofften die Gegner ein öffentliches Dementi des Messiasanspruchs,

denn der Messias mußte ja nach den Schriften Davidide

sein. Daß aber die Gegner nicht direkt fragen: «Bist du

es... ?», ist auf Grund der restlichen Ueberlieferung klar,
wollen sie doch vor dem Volk ihre Unsicherheit verbergen.
Daß sie scheinbar ganz unpersönlich einen biblischen Satz
anführen, paßt ausgezeichnet zum Bild, das wir von ihnen
haben (vgl. etwa Mark. 12, 18 f.).

5. Der Zweck des Jesuswortes. Supponieren wir eine
Vorfrage der Gegner, so können wir nun zwanglos den Zweck —
mindestens den primären Zweck — des Jesuswortes eindeutig
bestimmen, und zwar in Parallele zu anderen Streitfragen. Die
Schriftgelehrten wollen Jesus versuchen. Jede Antwort Jesu,
ein Ja sowohl als ein Nein, gefährdet Jesus. Ein Ja, weil es

zur weiteren Frage, zur Präzisierung der messianischen
Frage, drängte. Ein Nein, weil sich dann Jesus verleugnet
hätte. Es ist genau dieselbe Situation wie bei der Vollmachtsfrage,

wo jede Antwort (Vollmacht von Gott oder von
Menschen) verhängnisvoll war. Es ist wiederum dieselbe Lage, wie
die Steuerfrage sie schafft, wo das Ja wie das Nein zum Caesar
bedenklich scheint. Nun ist ja anderseits das Auffallende, daß
die Antworten Jesu jeweils zwar sinnreich, aber doch genau
genommen gar keine eigentlichen Antworten sind. Es sind
Gegenfragen oder Sentenzen, denen alle Eindeutigkeit abgeht,
denken wir bloß an das oft mißhandelte «Gebt dem Kaiser, was
des Kaisers...» oder an die exegetische Crux von Mark. 2,9 f.
Auch Jesu Wort zum Davidssohn enthält keine betont lehrhafte
Zuspitzung, sondern hat seinen Zweck in der Abwehr einer
verführerischen Zumutung.

Daß dem so ist, legt die Tatsache nahe, daß Jesus seine
Gegner mit ihren eigenen Waffen zu schlagen pflegt. Er geht
durchaus auf die Argumente der Angreifer ein. Aber sein Ziel
ist der Abbruch der Diskussion. Ein Rückzug kommt nicht in
Frage-, er ist Sache der Gegner. Um ihn herbeizuführen, wen-



28 R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage

det Jesus den gegen ihn gerichteten Spieß plötzlieh gegen die
Gegner. Das geschieht bei der Vollmachtsfrage (die Stellung zu
Johannes!), es ist der Fall bei der Steuerfrage (Anforderung
eines Geldstückes mit der Gegenfrage), es geschieht aber auch
bei der Davidssohnsfrage (biblischer Beweis), und die
Beispiele ließen sich noch vermehren. Hauptsache — und damit
auch die Hauptsache unseres Textes! — ist die Abwehr, der
Rückzug der Gegner.

Damit ist allerdings gegeben, daß Jesus sich nicht positiv
zum Thema «Messias» äußert. Er hält sich ja auch persönlich
zurück und erwähnt nur die Aussage Davids. Die Schriftgelehrten

sollen angesichts des autoritativen Davidswortes ihre
Initiative zurückziehen. Das ist der ursprüngliche Sinn des
Jesuswortes.

Unser Text liefert demnach keinen Beitrag zur Theologie
des Neuen Testamentes, ganz abgesehen davon, daß es auch
Jesus kaum entgehen konnte, wie wenig sein Argument geeignet

war, die ganze alttestamentliche Hoffnung auf den Davidssohn

einfach abzubauen; so J. Schniewind.35 Und doch macht
uns der Text auf einige Wesenszüge Jesu aufmerksam, die
wir nicht übergehen können. Die Schriftgelehrten kleiden ihre
Fragen nach der Bedeutung Jesu in dogmatische Erwägungen.
Jesus aber ist nie und nimmer Gegenstand theologischer
Beweisführung. Die Diskussion über Jesus kann nicht die Basis
des Gesprächs bilden. Darum läßt Jesus, der Herr der Heiligen
Schrift, diese theoretisierenden Argumentationen in sich selber

einstürzen, indem er Schriftaussage gegen Schriftaussage
stellt. Das Geheimnis des Messias entzieht sich dem Denken
der Schriftgelehrten; es fordert die Begegnung Jesu mit dem

wahrhaften, das heißt bußfertigen Menschen. Wo dieser
hilfesuchend vor Jesus tritt und sein mè Aainb, èXéricrôv pe (Mark.
10, 48) ruft, da läßt es sich derselbe Jesus gefallen, Davidssohn
genannt zu werden36, denn nur hier ist der Zeitpunkt, der

35 J. Schniewind, op. cit. S. 154.
36 Pas Streitgespräch über den Davidssohn widerspricht keineswegs

dieser mehrfach und zuverlässig (am eindrücklichsten an der zitierten
Stelle Mark. 10,47 f. parr.) bezeugten Anrede. Das Würdeprädikat uîôç
Aaulb wird hier und dort grundverschieden verwendet: von den «Stillen im
Land» als Ausdruck ihres Glaubens, von Jesu Gegnern zur Tarnung ihres



R. P. Gagg, Jesus und die Davidssohnsfrage 29

Kaipôç, gekommen, wo die Verheißungen, die den Messias
umgehen, wirklich werden nach dem Wort Jesu: «Dein Glaube
hat dich gerettet» (Mark. 10, 52).

6. Die Ueberlieferung des Streitgesprächs. Eine hypothetische

Urform unserer Perikope hat uns dazu gedient, den Text
zu erforschen. Läßt sich aber erklären, wie aus dieser
Urform die überlieferte verkürzte entstanden wäre? Diese schwierige

Frage kann man nur zu beantworten suchen, indem maû
sich die praktischen Bedürfnisse der Urgemeinde vergegenwärtigt.

Die Urform drückte klarer als die uns überlieferte Gestalt
das eigentliche Thema des Gesprächs aus, nämlich in der
einleitenden Frage der Schriftgelehrten, ob der Messias Davids
Sohn sei. Doch fand gerade daran das Interesse der Gemeinde
keine Nahrung. Hingegen erkannte sie ihr eigenes Bekenntnis
zum Kyrios wieder im Schriftbeweis Jesu, und so wurde
unsere Perikope zu einer Würdeaussage. Der Davidssohn ist ja
inzwischen zu einem fast entbehrlichen Prädikat geworden;
der himmlische Kyrios hingegen faßt alle Aussagen über
Jesus zusammen. Aus diesem Grund konnte es leicht geschehen,
daß die Vorfrage der Gegner wegfiel. Die Perikope gewann
dadurch zweifellos an Gehalt, wie uns die meisten Exegeten
unserer Stelle beweisen, indem sie die Pointe im Sinn der
Urgemeinde setzen. Es scheint aber, daß dieser theologische
Gehalt nicht auf Jesus selber zurückgeht, womit alle die Exegeten
recht behalten, die mit zum Teil einleuchtenden Gründen unser
Wort für unecht hielten.37 Aber das kann sich eben nur auf
die sekundäre theologische Nuancierung beziehen, während
uns, wie wir zu zeigen versuchten, der Stoff selbst auf die
Kampfestaktik des historischen Jesus weist. Wir sind der
Gemeinde dankbar, daß sie — aus Ehrfurcht vor der Ueberliefe-

Zweifels. Daher der Wechsel in der Haltung Jesu. Herr Prof. Dr. K. L.
Schmidt macht mich auf eine wichtig« Parallele aufmerksam: einerseits
erklärt Jesus: «Wer nicht mit mir ist, der ist wider mich ...» (Matth. 12, 30

Luk. 11,23), anderseits: «Wer nicht wider uns ist, der ist für uns» (Mark.
9, 40 Luk. 9, 50). Auch hier entscheidet die Situation und der Adressat des

Wortes.
37 Dazu gehört der schon erwähnte B. H. Branscomh, der ein guter

Zeuge dafür ist, daß das Jesuswort, schon weil Ps. 110 zitiert war, in der
Urchristenheit neue Aktualität erhalten mußte. Vgl. Anm. 15.



30 A. Vööbus, Neuentdecktes Textmaterial zur Vetus Syra

rung oder auch aus Unbeholfenheit — dieses schlichte und
episodische Bild nicht bis zur Unkenntlichkeit verwischt hat,
das uns den Fleischgewordenen als wirklichen Menschen
bezeugt.

Zürich. Robert Paul Gagg.

Neuentdecktes Textmaterial zur Yetus Syra.

In der Forschungsarbeit der syrischen Versionen des Neuen
Testaments nimmt die altsyrische Uebersetzung eine sehr
merkwürdige Stellung ein. Einerseits hat man früh die Bedeutung

der beiden altsyrischen Evangelienhandschriften erkannt,
so daß beide Alt-Syrer allgemeines Aufsehen erregen und das
Objekt einer breiten Diskussion werden konnten. Unter den
Versionen behandelte man die altsyrischen Handschriften
gewöhnlich an erster Stelle; und in der gelehrten Arbeit wurden
sie ein Gegenstand umfangreicher Literatur. Anderseits ist es

wieder unglaublich, wie gering eigentlich das Interesse diesem
ebenso reizvollen wie wichtigen Gebiete gegenüber war,
trotz der Masse von Artikeln und Abhandlungen. Verschiedene
höchst überraschende Momente stellen die Geschichte der
Untersuchung in ein sonderbares Licht. Ueberraschend ist es, wie
kühn Burkitt operieren konnte. Wie bekannt brandmarkte Burkitt

die beiden Alt-Syrer als Evangelientexte, die einfach
altmodisch sind und als solche bald vergessen wurden, so daß sie
in der textgeschichtlichen Entwicklung in Syrien und
Mesopotamien überhaupt keine Rolle gespielt haben1, denn der Weg
mußte ja geräumt werden für den Siegeszug der PeSitta und
ihre Rolle in der Textgeschichte des syrischen NTs.2 Burkitt
bemerkte es gar nicht — auch nicht 30 Jahre später3 —, daß

er seinen Bau so gewaltig und gefährlich hoch konstruiert
hatte und dabei vergaß, die dementsprechende Unterlage
auszubauen, um für eine so hohe Last ein tragfähiges Fundament
zu schaffen. Und nicht weniger überraschend ist die Tatsache,

1 F. C. Burkitt, Evangelion da-Mepharreshe (Cambridge, 1904) II, 165.
2 ibid. 161.
3 Syriac-speaking Christianity, Cambridge Ancient History (Cambridge,

1939) XII, 492 sqq.


	Jesus und die Davidsohnsfrage : zur Exegese von Markus 12, 35-37.

