Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 1

Artikel: Drei Bilder von Gut und Bose
Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

7. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1951

Drei Bilder von Gut und Bése.

1. Der Baum der Erkenntnis,

Dem biblischen Bericht von dem sogenannten Siindenfall
mag ein uralter, von Gotterneid und Gétterrache erzéahlender
Mythus zugrunde liegen, dessen Inhalt wir nur eben zu ahnen
vermogen: die niedergeschriebene und uns erhaltene Geschichte
hat ganz anderes zu sagen bekommen. Auf das Gotteswesen,
das hier handelt, wird immer wieder (bis auf das Gespréich
zwischen der Schlange und dem Weib) in einer dem biblischen
Stil sonst fremden Weise mit einer Bezeichnung hingewiesen,
die aus einem Eigennamen — anderswo (Ex.3,141f) als Er-
ist-da gedeutet — und einem Gattungsbegriff in pluralischer
Wortform — dem am ehesten unser «Gottheity entspricht —
zusammengesetzt ist. Dieser Gott hat sowohl allein die schaf-
fende als auch allein die schicksalbestimmende Macht; andere
Himmelswesen umgeben ihn, aber alle als ihm untertan, ohne
Eigennamen und Eigenmacht. Dem ersten Menschen freilich,
dem letzten seiner Werke, erlegt er seinen Willen nicht auf;
er zwingt ihn nicht, er befiehlt oder vielmehr verbietet ihm
nur, obzwar unter einer schweren Drohung. Der Mensch —
und mit ihm sein Weib, das erst nach der Kundgabe des Ver-
bots erschaffen wurde, das diesen aber anscheinend auf eine
besondere Art vernommen hatte, als sie noch als Rippe dem
Leib des Mannes eingefiigt war — kann den Gehorsam erfiil-
len oder versagen, denn er ist freigesetzt; sie beide sind frei,
ihrem Schopfer zu willfahren oder sich ihm zu weigern. Dal}
sie das Verbot iibertreten, wird uns aber nicht als eine Ent-
scheidung zwischen Gut und Bose, sondern als etwas anderes
berichtet, auf dessen Andersheit wir zu achten haben.

Schon in dem Gesprich mit der Schlange geht es wunder-
lich genug zu. Sie redet nicht bloR doppelsinnig, sondern auch
als wiillite sie sehr ungenau, was sie offenbar sehr genau weil.
«Ob wohl Gott sprach: Ihr sollt von allen Biumen des Gartens
nicht essen ...!» sagt sie und bricht ab. Nun redet das Weib,
aber auch es verschirft Gottes Verbot und fiigt Worte dazu,

1



2 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése

die er nicht gesprochen hat: «... riihret nicht dran, sonst
miiflit ihr sterben.y Dall die Schlange bestreitet, dies wiirde
dann geschehen, ist, wie sich hernach zeigt, so wahr wie un-
wahr: sie miissen nicht sterben, sowie sie gegessen haben; sie
stiirzen nur in die menschliche Sterblichkeit, das ist, in das
Wissen, dall man sterben mufl — die Schlange spielt mit Gottes
Wort, wie Eva mit ihm gespielt hat. Und jetzt beginnt der Vor-
gang selber: das Weib betrachtet den Baum. Es sieht nicht blof,
dal er eine Wollust fiir die Augen ist, es sieht ihm auch an,
was nicht zu sehen ist: wie gut seine Frucht schmeckt und daf}
sie zum Begreifen tauglich macht. Man erklidrt dieses Sehen
als einen metaphysischen Ausdruck fiir merken, aber wie wire
all dies dem Baume anzumerken? Es mull schon ein Schauen
gemeint sein, aber es ist eine seltsame, eine traumhafte Art
von Schau. Und so, in die Schau versunken, pfliickt das Weib,
ifit, reicht dem Mann, und nun ifit auch er, von dem uns bisher
weder Wort noch Regung gemeldet worden war — traum-
geliistig scheint sie, aber geradezu traum-ldssig scheint er zu
nehmen und zu essen. Der ganze Vorgang ist aus Spiel und
Traum gesponnen; Ironie, eine geheimnisvolle Ironie des Er-
zéhlers ist es, die ihn spinnt. Es ist offensichtlich: die zwei
Titer wissen nicht, was sie tun, mehr noch: sie kénnen nur
tun, nicht wissen. Fiir das Pathos der zwei Prinzipien, wie wir
es etwa aus der altiranischen Religion kennen, das Pathos der
Wabhl, die diese selber und in ihrer Gefolgschaft die Menschen
vollziehen, ist hier kein Raum.

Und dennoch sind ja die beiden, Gut und Bése, schon hier
zu finden, nur eben in einer wunderlichen, ironischen Gestalt,
die die Erkldrer nicht als solche verstanden und daher iiber-
haupt nicht verstanden haben.

Der Baum, von dessen ihnen verbotenen Friichten die ersten
Menschen essen, heifit der Baum der Erkenntnis von Gut und
Boése; so nennt auch Gott selber ihn. Die Schlange verspricht,
sie wiirden durch den Genull wie Gott werden, Gut und Bose
Erkennende; und Gott scheint dies zu bestitigen, wenn er her-
nach sagt, sie seien dadurch an Erkennen von Gut und Bése
¢«wie unsereinery geworden. Das ist biblischer Wiederholungs-
stil, in immer neuen Zusammenhidngen erscheinen die Gegen-
sitze miteinander: es soll iiberdeutlich werden, dafl es eben um



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bdse 3

sie geht. Aber nirgends wird angedeutet, was damit gemeint
ist. Die Worter kénnen den sittlichen Gegensatz, sie kénnen
aber auch den von Heilsam und Schédlich, den von Wonnig
und Widrig bezeichen; unmittelbar nach der Rede der
Schlange «siehty das Weib, der Baum sei «gut zum Esseny,
und unmittelbar auf das Verbot Gottes folgte sein Spruch, es
sei «nicht guty, dal der Mensch allein sei — ebenso unbestimmt
ist das Adjektiv, das mit «bosey iibersetzt wird.

Im wesentlichen sind im Gang der Zeiten immer wieder
drei Interpretationen aufgetaucht, uns zu erklidren, was es sei,
das die ersten Menschen durch den Genufl der Frucht erwar-
ben. Die eine, auf die Erwerbung des geschlechtlichen Verlan-
gens hinweisende, verbietet sich, wie durch die Tatsache der
Erschaffung von Mann und Weib als geschlechtsreifer Wesen,
so durch den Begriff des mit der «Erkenntnis von Gut und
Bosey verkniipften «Wie-Gott-Werdens»: dieser Gott ist iiber-
geschlechtlich. Der andern Deutung, der auf die Erwerbung
des sittlichen Bewultseins, steht das Wesen dieses (Gottes nicht
minder entgegen: man denke nur in dessen Munde die Deklara-
tion, der Mensch, als der nunmehr das sittliche Bewultsein
erworben hat, diirfe nicht auch noch das #onische Leben ge-
winnen! Der dritten Auslegung nach wire der Sinn dieser «Kr-
kenntnis von Gut und Bése» nichts anderes als: Erkenntnis
iiberhaupt, Kenntnis der Welt, Wissen um alle guten und
schlimmen Dinge, die es gibt, denn das entspreche dem bibli-
schen Sprachgebrauch, wo die Antithese von Gut und Bosé
zuweilen zur Bezeichnung von <irgend etwas, dies und jenes»
verwendet werde. Aber auch diese, heute wohl beliebteste In-
terpretation ist unbegriindet. Es gibt keine Stelle in der Schrift,
wo die Antithese schlechtweg «irgend etwas» oder «dies und
jenesy bedeutete; priift man alle, die man so verstehen will,
genau auf die Konkretheit der jeweiligen Situation und der
jeweiligen Absicht der Sprecher hin, so ergibt sich, da} stets
wirklich auf eine Bejahung oder Verneinung sowohl von Gut
wie von Schlimm oder Uebel oder Bise, sowohl von Giinstig
wie von Ungiinstig hingedeutet wird. Bei dem «Sei es... sei
es...», das hier stets vorliegt, geht es nicht um die ganze
Skala des Seienden, einschliefilich all des Neutralen, sondern
eben um die Gegensitze und die Unterscheidung zwischen

1%



4 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése

ihnen, wenn auch das Wissen um sie mit dem Wissen um
<alles in der Welty zusammenhidngt. So heillt es etwa, wie
von dem Engel als dem himmlischen, so von dem Koénig als
dem irdischen Statthalter Gottes, er wisse alles (2. Sam. 14, 20),
aber wo von ihm gesagt wird, er vernehme das Gute und das
Bose (ebenda V.17), geht es genau um das Recht und das
Unrecht, das Schuldig und das Unschuldig, das die Richter,
wie die himmlischen, tiber den Vélkern amtenden (vgl. Psalm
82, 2 und 58, 2), so die irdischen, von ihrem gbéttlichen Auf-
traggeber vernehmen, um es in die Wirklichkeit einzusetzen.
Dazu kommt aber, dal die Wortfolge «Gut und Bése» (ohne
Artikel) — die aufler in unserer Erzihlung nur noch ein ein-
ziges Mal, in einer spiten, von dieser abhéngigen Stelle (Dt.
1, 39), vorkommt — in der Paradiesgeschichte durch die Wie-
derholung und andere Stilmittel mit einer Emphatik ausge-
stattet ist, die uns nicht erlaubt, sie als Redefloskel zu ver-
stehen. Es ist ja auch keineswegs so, daB die ersten Menschen
«das Wissen iiberhaupty erst dem GenulB der Frucht zu ver-
danken hétten: nicht vor einen Unwissenden bringt, vor der
Erschaffung des Weibes noch, Gott die Tiere, daf er ihnen die
ihnen zukommenden Namen gebe, sondern vor den Triager
seines Atemhauchs, das Wesen, in dem er offenbar schon in
der Schopfungsstunde die Wissensfiille der Sprache angelegt
hat und das nun mit ihr zu schalten weil.

«Erkenntnis von Gut und Bésey bedeutet nichts anderes als:
Erkenntnis der Gegensiitze, die das frithe Schrifttum des Men-
schengeschlechts mit diesen beiden Begriffen bezeichnet. Es
sind hier noch primitiv-umfassende Begriffe; sie umfassen noch
ebenso Gliick und Unheil oder Ordnung und Stérung, die man
erfahrt, wie jene, die man selber stiftet. So ist es ja noch in
den friih-awestischen Texten, und eben auch so in den der
Schriftprophetie vorausgehenden biblischen, zu denen der un-
sere gehort. In der Terminologie des modernen Denkens kon-
nen wir das Gemeinte umschreiben durch: zureichendes Be-
wubtsein der Gegensétzlichkeit alles innerweltlichen Seins,
und das heilit vom biblischen Schiépfungsglauben aus: zu-
reichendes Bewufitsein der in der Schopfung latenten Gegen-
sétzlichkeit.

Ein volles Verstindnis ist jedoch nur zu gewinnen, wenn



M. Buber, Drei Bilder bon Gut und Bése )

wir der Grundkonzeption aller alttestamentlichen Theo- und
Anthropologie, nédmlich der ungeachtet der Urtatsache der
Ebenbildlichkeit und der jeweiligen Tatsache der «Niahe»
(Psalm 73, 28) unwandelbar bestehenden Differenz und Distanz
zwischen Gott und Mensch, auch fiir die Erkenntnis von Gut
und Bose unverkiirzt eingedenk bleiben. Diese Erkenntnis als
gottlicher Urbesitz und eben sie als magische Erlangung des
Menschen sind himmelweit, abgrundweit voneinander verschie-
den. Gott kennt die Gegensitze des Seins, die seinem Schop-
fungsakt entstammen, er umfingt sie, von ihnen unberiihrt, er
ist, wie ihnen unbedingt iiberlegen, so mit ihnen unbedingt
vertraut, er geht mit ihnen unmittelbar um (das ist offenbar
die urspriingliche Bedeutung des hebriischen Verbs «erken-
nen»: in unmittelbarem Kontakt stehen), und zwar eben als
mit den gegensitzlichen Polen des Weltseins. Denn als solche
hat er sie — diese spiite biblische Lehre (Jes. 45,7) diirfen wir
in ihrem elementaren Bestand unserem FErzihler wohl zu-
eignen — erschaffen. So geht Gott, der aller Gegensétzlichkeit
Ueberlegene, mit den von ihm gesetzten Gegensiitzen von Gut
und Bése um; und etwas von dieser seiner Urvertrautheit mit
ihnen scheint er, wie aus den Worten «unser einer» (Gen. 3,
22) zu entnehmen ist, den «Gottessohnens (6,2) kraft ihres
Anteils am Schopfungswerk (1,26) zugeteilt zu haben. We-
sensverschiedener Art ist die vom Menschen durch das KEssen
der Wunderfrucht erworbene «Erkenntnisy. Ein iiberlegen-
vertrautes Umfangen der Gegensiitze ist ihm, dem trotz seiner
Ebenbildlichkeit nur am Geschopftum, nicht an der Schépfung
Beteiligten, dem nur zu zeugen und gebéren, nicht zu schaffen
Befihigten, versagt. Gut und Bése, die Ja-Lage und die Nein-
Lage des Daseins, treten in sein lebendiges Wissen ein; aber
nie kénnen sie ihm miteinander gegenwiirtig werden. Er er-
kennt die Gegensitzlichkeit nur, indem er sich in ihr findet;
und das heillt de facto (da dem Menschen erfahrungsgemill und
sinngemil in der Nein-Lage das Ja, aber nicht in der Ja-Lage
das Nein gegenwiirtig werden kann): er erkennt sie unmittel-
bar jeweils von jenem «Bdsen» aus, wenn er sich darin befin-
det; genauer: er erkennt sie, indem er einen Zustand, darin er
sich jeweils befindet, wenn er sich gegen den Anspruch Gottes
vergangen hat, als das Bose und den ebendadurch verlorenen,



6 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bise

ihm gegenwirtig unzuginglichen als das Gute erkennt. Is ist
nun aber so, dall hier der Vorgang in der Seele des Menschen
zum Vorgang in der Welt wird: durch das Erkennen der
Gegensitzlichkeit bricht die in der Schopfung immer schon
latent vorhandene Gegensitzlichkeit in die aktuelle Wirklich-
keit aus: sie wird existent. g

"Eben so «erkenneny die ersten Menschen, sowie sie von der
Frucht gegessen haben: daB sie nackt sind. «Da klirten sich
ihnen beiden die Augen»: sie sehen sich wie sie sind, aber sie
sind es erst jetzt, da sie sich so sehen, nicht mehr blof kleider-
los, sondern <nackty. Dieses Erkennen, das einzige uns be-
richtete Ergebnis des magischen Genusses, 148t sich von der
Geschlechtlichkeit aus, ohne die es freilich undenkbar ist, nicht
zulinglich verstehen. Gewil}, sie hatten sich nicht voreinander
geschédmt, und nun schimen sie sich, nicht blof voreinander,
sondern auch miteinander vor Gott (3,10), weil sie, von der
Erkenntnis der Gegensitzlichkeit iiberwiltigt, den natiirlichen
Zustand der Kleiderlosigkeit, in dem sie sich finden, als ein
Boéses oder ein Uebel oder vielmehr beides zugleich und noch
etliches dazu empfinden und.ihn ebenhierdurch dazu machen,
ihm entgegen aber das «Gute» der Bekleidung konzipieren,
wollen und herstellen. Man schiamt sich, dafl man ist, wie man
ist, weil man nun dieses Sosein in seiner Gegensitzlichkeit zu
einem gemeinten, gesollten Sein <erkennty; aber nun ist es
wirklich etwas zum Sichschimen geworden. An sich haben
selbstverstindlich weder Bekleidet- noch Unbekleidetsein, auch
nicht das von Mann und Weib voreinander, irgend etwas mit
Gut und Bése zu tun; nur die menschliche «Erkenntnisy der
Gegensitzlichkeit bringt das Faktum ihrer Bezogenheit auf
Gut und Boése zustande. In dieser kldglichen Wirkung der
groflen Magie des Wie-Gott-Werdens wird die Ironie des Er-
zéhlers augenscheinlich: als eine, die einem grofien Leiden
am Menschen entsprof}.

Bestitigt denn nicht aber Gott selbst, die Verheilung der
Schlange habe sich erfiillt? Er tut es; aber auch dieses Aeuller-
ste, dieser Spruch «Der Mensch ist an Erkennen von Gut und
Bose wie unsereiner gewordeny, ist noch in die ironische Dia-
lektik des Ganzen getaucht, die, hier zeigt es sich am stirk-
sten, nicht von einer frei gefaliten Absicht des Erzihlers her-



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bdse 1

riihrt, sondern ihm von dem Thema — das genau seinem Leiden
am Menschen entspricht — in diesem Stadium von dessen Ent-
wicklung auferlegt worden ist. Weil der Mensch nunmehr zu
denen gehért, die Gut und Bése erkennen, will Gott verhiiten,
dal er auch vom Baum des Lebens esse und «in Weltzeit lebey.
Das Motiv mag der Erzéhler dem alten Mythus von Gétterneid
und Gotterrache entnommen haben: dann hat es in dieser Re-
zeption einen von seinem urspriinglichen grundverschiedenen
Sinn erhalten. Eine Befiirchtung, der Mensch verméchte es nun
mit den Himmelswesen aufzunehmen, kann hier nicht mehr
gedullert sein: wir haben ja eben gesehen, eine wie irdische
Bewandtnis es mit dieser «Erkenntnis von Gut und Bosey des
Menschen hat. Das «wie unsereinery kann hier nur noch in
der ironischen Dialektik geduflert sein. Aber nun ist es die
Ironie eines. ¢géttlichen Mitleidensy.* Gott, der dem Staub-
gebild seinen Atem eingehaucht, es in den Vierstromegarten
gesetzt und ihm die Gefdhrtin geschenkt hatte, wollte, daB es
sich weiter von ihm anleiten lasse; er wollte es vor der laten-
ten Gegensitzlichkeit des Daseins behiiten. Der Mensch aber
hat sich — in eine Ddmonie verfangen, die der Erzdhler uns
mit seinem Gespinst aus Spiel und Traum verbildlicht — dem
Willen Gottes und seiner Hut in einem entzogen und hat, zwar
ohne recht zu wissen, was er tuf, doch mit dieser seiner im
Wissen unrealisierten Tat die latente Gegensitzlichkeit am
gefihrlichsten Punkt, dem der groBten Gottnihe der Welt, zum
Ausbruch gebracht. Fortan haftet ihm die Gegensitzlichkeit,
zwar nicht als Siindigenmiissen — davon, von einer <«Krb-
siindey, ist hier nicht die Rede —, wohl aber als die immer-
wiederkehrende Reduktion zur Nein-Lage und deren heilloser
Perspektivik an; immer wieder wird er sich «nackty finden
und nach Feigenblittern Ausschau halten, sich draus einen
Gurt zu flechten. Diese Situation miifite zur erfiillten Dédmonie
werden, wenn ihr nicht ein Ende gesetzt wire. Dall das leicht-
herzige Geschopf nicht, wieder ohne zu wissen, was es tut,
auch nach der Frucht des andern Baumes lange und sich
aonische Pein eresse, wehrt Gott ihm die Riickkehr in den Gar-

1 8o Procksch in seinem Genesis-Kommentar, dem einzigen, soweit ich
sehe, der hier richtig interpretiert.



8 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése

ten, aus dem er es strafend verschickt hat. Fiir den Menschen
als «lebende Seeley (2, 7) ist der gewulite Tod die drohende
Grenze; fiir ihn als das in der Gegensiitzlichkeit umgetriebene
Wesen kann er zum Hafen werden, um den zu wissen heil-
sam ist.

Dieser strengen Wohltat geht der ahndende Spruch voraus.
Er sagt keine radikale Aenderung des Bestehenden an; es wird
nur alles in die Atmosphire der Gegensitzlichkeit geriickt.
Das Weib soll beim Gebéren, fiir das es schon von seiner
Erschaffung her zubereitet ist, Schmerzen wie keine andere
Kreatur erfahren, denn fiir das Menschsein ist nunmehr Zah-
lung zu leisten; und das Verlangen, mit dem Mann wieder zu
einem Leib zu werden (vgl.2,24), soll es von ihm abhéngig
machen. Fiir den Mann soll die Arbeit, die ihm schon vor der
Einsetzung in den Garten her zugedacht war (2, 15), zur Miih-
sal werden. Aber der Fluch birgt einen Segen. Der Mensch
wird aus dem Sitz, der ihm gerichtet war, auf einen Weg,
seinen, den Menschenweg, geschickt. Dall es der Weg in die
(Geschichte der Welt ist, daB die Welt erst durch ihn eine Ge-
schichte — und ein Geschichtsziel — hat, ist dem Erzidhler
wohl, auf seine Weise, zu Gefiihl gekommen.

2. Kain.

Auf die Erzahlung vom Baum der Erkenntnis folgt in der
Schrift die vom Brudermord, verschieden von jener in Fiihrung
und Stil, ohne Ironie und ohne Verweilen, ein knapper und
sproder Bericht, der archaische Elemente in sich bewahrt hat,
aber in seiner gegenwirtigen Sprachfassung unverkennbar mit
iener verkniipft ist. Er und nicht jene ist die Geschichte des
ersten «Vergehensy (4, 13) im allgemein menschlichen Sinn,
eines also, das von je in allen uns bekannten Gesellschaften,
wenn es, wie hier, innerhalb der Sippe geschah, als solches
geahndet wird. Jene weill von einer Handlung zu sagen, die
nicht an sich, nur eben als Ungehorsam strafwiirdig ist, dieser
von einer wesensmifigen Missetat. Wie immer er in seiner
urspriinglichen und selbstindigen Gestalt beschaffen und in-
tendiert gewesen sein mag, erst die Verbindung mit der KEr-
zihlung vom Essen der verbotenen Frucht hat aus ihm einen
groflen Sinn hervorgeholt: so, wird uns nun gesagt, wirkt sich



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bose 9

die vollzogene menschliche «Erkenntnis von Gut und Bose»
in den nachfolgenden Geschlechtern aus — nicht zwar als
«Erbsiindey, aber als die nur im Verhéltnis zu Gott moégliche
spezifische Siinde, die die allgemeine, die am Mitlebenden und
damit freilich auch wieder an Gott als dessen Hiiter (2. Sam.
12, 13), erst ermoglicht. Die Tat der ersten Menschen gehorte
der Sphiire des Vorbdsen an, die Tat Kains der des Bosen, die
als solche erst durch den Akt der Erkenntnis entstanden ist.
Wir Spitgeborenen, um das Erkennen jener Erkenntnis und
zugleich um ihre Ueberwindung Bemiihten, miissen uns an
die auf Grund der Verbindung beider Erzédhlungen bestehende
Perspektive halten.

Das erste, was wir vom Los des aus dem Paradies vertrie-
benen Paars erfahren, ist, dal der Mensch sein Weib «er-
kanntey (4,1). Mit diesem Wort bezeichnen die urgeschicht-
lichen Genealogien nur Geschlechtsakte Adams und Kains
(V.17 und 25); es darf angenommen werden, dafl die Bezeich-
nung uns in der Atmosphire jenes ersten <«Krkennensy er-
halten soll; nicht als ob dem Geschlechtsakt als solchem etwas
von jener aufgerissenen Polaritit anhaftete, sondern er ge-
schieht eben nun zwischen Erkannthabenden, und so geht aus
ienem etwas in das Einandererkennen ein. Zu Unrecht wird
der Erzihlung vom <«Siindenfally von alten und neuen KEx-
egeten eine Unterscheidung zwischen einer ungeheiligten, gott-
widrigen Paarung — worin angeblich die Siinde der ersten
Menschen eigentlich bestanden hétte — und einer geheiligten,
gottgenehmen zugeschrieben; zu Distinktionen solcher Art be-
steht hier keinerlei Grundlage, und ebensowenig ist anzuneh-
men, dafl der eheliche Umgang zwischen Adam und Eva erst
nach der Vertreibung beginne. Aber auf die biblische, nicht
aussagende, sondern nur durch den Wortgebrauch ausspre-
chende Weise wird hier angedeutet, dafl ihre nachparadiesische
Intimitit nicht mehr die gleiche wie die paradiesische war, daf}
sie erkenntnishaft, und das heil}t, der Gegensiitzlichkeit alles
innerweltlichen Daseins durch deren Bewulitsein ausgesetzt,
geworden war.

Aus eben dieser ersten nachparadiesischen Paarung geht
nun der erste Menschensohn hervor, und das ist der erste
Mensch, der im genauen Menschensinn schuldhaft wird. Eben



10 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése

bei seiner Geburt aber laft die Schrift die Kindesmutter, zur
Begriindung des Namens, den sie ihm gibt, einen Spruch spre-
chen, sonderbar und allen andern biblischen Mutterspriichen
undhnlich. Sie sagt, sie habe mit JHWH ein Méannliches «her-
vorgebrachty; denn das bedeutet urspriinglich das Verb, wie
sich sowohl aus andern Bibelstellen wie besonders aus der
der hebrdischen verwandten Sprache der nordsyrischen Epik
ergibt, wo die Mutter der Gétter mit demselben Wort, als deren
«Hervorbringeriny, genannt wird, das die «Mutter alles Le-
bendigeny (3,20) hier gebraucht. Das hiéngt offenbar mit der
Vorstellung zusammen, dall der Vorgang der ersten Geburt
erst durch eine besondere gottliche Einwirkung, wohl in der
Zeit der einsetzenden Wehen, ermoglicht werde, weshalb auch
alle Erstgeburt von Mensch und Tier, als die «Sprengung des
MutterschoBesy (Ex. 13, 2. 12. 15; 34, 19; Num. 3, 12; 18, 15),
Gott gehort. Aber nur hier wird unmittelbar darauf hinge-
deutet, dafl er selber ein Erstgeborenes zur Welt befordere,
und dieses Erstgeborene ist eben der erste Morder. Der erst in
spiter Zeit begrifflich formulierte Glaube, dall Gott den Men-
schen als ein urfreies Wesen in die Welt setze, hat hier seinen
seltsamsten und furchtbarsten Ausdruck gefunden.

Kain und sein Bruder stehen einander nun in einer Opfer-
handlung gegeniiber; Kain, der Bauer, bringt Bodenfriichte
dar; ihm folgt der Hirt mit Erstlingsschafen. Gott achtet auf
diese und nicht auf jene Gabe. Weil er dem Viehziichter giinsti-
ger gesinnt ist als dem Mann der Scholle? Nichts erlaubt das
anzunehmen. Auch dall der Ackerboden verwiinscht worden
war, kann hier kaum bestimmend sein; der Verfasser hat zwei-
fellos die schon friih auftretende tigliche Gabe der «Brote des
Angesichtsy (1.Sam. 21, 7) gekannt. Eher noch mag in Be-
tracht kommen, dal wir mehrfach in semitischen Religionen
eine Ablosung der in Entscheidungsstunden dem Sippen- oder
Stammeshaupt eigentlich obliegenden Selbstdarbringung durch
ein Tieropfer, nie durch ein Pflanzenopfer, finden. Aber auch
dies kann hier nicht als das zentrale Motiv angesehen werden,
da nichts darauf hinweist. Vielmehr ist offenbar zunéchst ge-
meint, Gott sehe, dall Kain es nicht «gut meinty (V.7). Weit
gewichtiger jedoch ist etwas anderes. Was hier vorliegt, scheint
mir ein Beispiel jener unheimlichen Begebenheit zu sein, die



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bose 11

die Schrift selber als gottliche Versuchung versteht. Genannt
wird so erst die dritte in der Reihe dieser Gotteshandlungen,
radikaler und positiver als die beiden vorhergehenden und im
Gegensatz zu ihnen auch im Ergebnis radikal-positiv, aber
noch unheimlicher als sie: das an Abraham ergehende Geheil3
des Sohnesopfers (22, 1); aber auch die Ansiedlung am ver-
botenen Baum ist solch eine Versuchung, nur eben eine, die
nicht bestanden wird, und eine ebensolche ist das Nichtachten
auf Kains Gabe. :

Mit dem zornentflammten Mann, dessen Antlitz <gefallen»
oder «verfalleny ist, tritt Gott nun ins Gespréich, wie mit den
ersten Menschen nach ihrer Siinde; solche Gespriiche sind ja
die groflen Atemziige der biblischen Erzéhlung. Was er Kain
sagt, besteht aus einer einleitenden Frage und einem Spruch,
der anscheinend — wenn man ihn nicht mit manchen Kommen-
tatoren als korrupt ansehen will — zum gréBeren Teil (10
Wérter von 15) aus frither Ueberlieferung stammt und archai-
schen Charakter trigt, wogegen der abschliefende Restteil
offenbar dazu bestimmt ist, die Verbindung mit der Paradies-
erzihlung hervorzuheben. Man kann die ganze Gottesrede nur
vermutungsweise {iibersetzen, am ehesten so: ¢«Warum ent-
flammt es dich? warum ist dein Antlitz gefallen? Ist’s nicht
so: meinst du Gutes, trag’s hoch, meinst du nicht Gutes aber
— vorm Einlafl Siinde, ein Lagerer, nach dir seine Sucht, du
aber walte ihm ob.» Hier erst steht das Wort, das in der Er-
zihlung vom «Siindenfally fehlt, das Wort «Siindey, und hier
ist es anscheinend der Name eines Didmons, der, seinem Wesen
nach ein «Lagerery, jeweils am Eingang zu einer Seele, die
das Gute nicht meint, kauert und lauert, ob sie ihm zu eigen
werde, sie, in deren Macht es immer noch steht, ihn zu iiber-
méchtigen. Darf man den Spruch so verstehen, so ist er inner-
halb des friihen epischen Schrifttums der Welt der eigentlichste
Ruf eines Gotteswesens an den Menschen, sich fiir das «Gute»
zu entscheiden, das heillt, die Richtung auf das Géttliche an-
zunehmen.

Es ist aber zum Verstindnis grundwichtig, die beiden
Stufen oder Schichten, von denen hier die Rede ist, genau zu
unterscheiden. Wir befinden uns zunéchst gleichsam im Vor-
hof der Seele. Hier gibt es in aller Klarheit einen statischen



i2 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése

Gegensatz, der an den awestischen von <«gutem Sinn» wund
«schlimmem Sinny erinnert: es wird zwischen einem Stande der
Seele unterschieden, in dem sie das Gute meint, und einem,
in dem sie es nicht meint, also nicht eigentlich zwischen einer
guten und einer unguten «Gesinnungy, sondern zwischen einer
guten Gesinnung und ihrem Fehlen. Erst wenn wir uns mit
diesem zweiten Stand, mit dem Mangel an der Richtung auf
Gott zu, befassen, dringen wir zum innern Seelengemach vor,
an dessen Eingang wir dem Ddmon begegnen. Hier erst haben
wir es mit der echten Dynamik der Seele zu tun, wie sie sich
durch die «Erkenntnis von Gut und Bése», als durch die
Selbstaussetzung des Menschen an die Gegensitzlichkeit des
innerweltlichen Daseins, nun aber in ihrer sittlichen Auspré-
gung, gegeben ist. Yon der ganz allgemeinen Gegensétzlich-
keit, die wie Gut und Uebel, so Gut und Schlecht, und so Gut
und Bése umfalt, sind wir in den eingeschrinkten, dem Men-
schen eigentiimlichen Bezirk gelangt, in dem nur noch Gut
und Boése einander gegeniiberstehen. Er ist dem Menschen
eigentiimlich — so diirfen wir Spitgeborenen es formulieren
—, weil er nur introspektiv wahrgenommen, nur im Verhalten
der Seele zu sich selbst erkannt werden kann: was «bdsey
heillit, weill ein Mensch faktisch nur, insofern er von sich selber
weill, alles andere, was er so nennt, ist nur Spiegeltrug; Selbst-
wahrnehmung und Selbstverhéltnis aber sind das ausgespart
Menschliche, der Einbruch in die Natur, das Innenlos des Men-
schen. Hier also erst auch ist das Damonische, das nach einem
slichtig ist, wie ein Weib nach einem Manne — um diese Asso-
ziation im Leser zu erwecken, ist ein Spruch Gottes an Eva
dem an Kain einverleibt — unmittelbar kennenzulernen, erst
von hier aus wird es uns auch in der Welt zuginglich und
deutbar. Hier, an der innern Schwelle, ist denn freilich auch
kein Raum fiir Gesinnung mehr; der Kampf mull nun ausge-
kéimpft werden.

Zum Unterschied von den ersten Menschen antwortet Kain
nicht auf Gottes Anrede; er weigert sich, ihm Rede und Ant-
wort zu stehen. Er weigert sich, dem Ddmon an der Schwelle
entgegenzutreten ; damit liefert er sich seiner «Suchty aus.
Die Vertiefung und Bestitigung der Entscheidungslosigkeit
ist die Entscheidung zum Bésen.



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése 13

So mordet Kain. Er redet zum Bruder daher, wir erfahren
nicht was, er geht mit ihm aufs Feld, er erschligt ihn. Warum?
Kein Motiv reicht zu, auch nicht das der Eifersucht, um das
Ungeheure zu erkldren. Man mull bedenken, dafl es der erste
Mord ist: Kain weill noch nicht, dafl es das gibt, er weill nicht,
dafl man morden kann, daff man, wenn man auf einen heftig
genug losschlédgt, ihn erschligt. Kr weil noch nicht, was Tod
und To6tung ist. Nicht ein Motiv entscheidet, sondern ein An-
laB. Im Wirbelsturm der Entscheidungslosigkeit schligt Kain
los, am Punkt der stirksten Anreizung und des geringsten
Widerstands. Er mordet nicht, er hat gemordet.

Wenn Gottes Fluch — wieder in Worten, die auf die Ver-
fluchung der ersten Menschen zuriickgreifen und iiber sie hin-
ausfithren — ihn vom Ackerboden in die offene Welt hinaus-
schickt, um <«schwank und schweifend auf Erden zu seiny,
teilt er ihm ein Schicksal zu, in dem sich das leibhaft darstellt,
was in seiner Seele geschah.

3. Einbildung und Trieb.

Die biblische Erzdhlung von der Sintflut ist von zwei
Sétzen gleicher Sprache, aber verschiedenen Gehalts umrahmt,
die in der Bezogenheit aufeinander verstanden werden wollen.
Der eine (Gen. 6, 5) lift Gott sehen, <dafl der Bosheit des
Menschen viel ist auf Erden und alles Gebild der Entwiirfe
seines Herzens nur bose all den Tagy, und es ist ihm leid,
daB er den Menschen gemacht hat. Im zweiten (8, 21) redet
Gott selber: er wolle nicht wieder die Erde des Menschen wegen
verwiinschen, «denn das Gebild des Herzens des Menschen ist
bdse von Jugend an».

«Und JHWH sah»: hier bezieht sich der Erzdhler offen-
kundig auf jenes siebenfache <«Und Gott sah» der Schop-
fungsgeschichte. Sechsmal sieht Gott, «daBl es gut isty; das
siebente Mal aber, nach der Erschaffung des Menschen, sieht
er alles, was er gemacht hatte, an und sieht, «dal es sehr
gut isty. Wie ist seither das Sehr-gute der ersten Menschen zum
Nur-b6sen des Menschengeschlechts geworden?

Es ist ja aber nicht der Mensch, der als bose gesehen wird.
Die ¢«Bosheity meint nicht eine Verderbnis der Seele, der dem
Menschen eingehauchten lebendigen, sondern eine des ¢We-



14 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése

ges» (6,12), die die Erde mit «Gewalttaty fiillt (V.11) — und
dazu tritt nicht die bése Seele, wohl aber das bose «Gebildy.
Die Bosheit der Handlungen wird von seiner, des Gebilds, Bos-
heit abgeleitet. '

Das «Gebild> oder die Bilderei entspricht in einer Be-
griffswelt, die einfacher, aber méchtiger als die unsere ist,
unserer «Einbildungy — nicht der Einbildungskraft, sondern
deren Werk. Das Menschenherz entwirft Entwiirfe, in Bildern
des Moglichen, das zu Wirklichem gemacht werden konnte.
Die Bilderei, «die Malereien des Herzens» (Psalm 73, 7), ist
das Spiel mit der Moglichkeit, das Spiel als Selbstversuchung,
der je und je, sprunghaft, die Gewalttat entspringt. Auch sie
geht, wie die Tat der ersten Menschen, nicht aus einer Entschei-
dung hervor; aber an die Stelle der wirklichen, der wahr-
genommenen Frucht ist eine mogliche, ersonnene, erdichtete
gekommen, die man nur eben doch zu einer wirklichen machen
kann, machen konnte — macht. Diese Moglichkeitsbilderei,
und in diesem ihrem Wesen, wird bdse genannt. Das Gute
wird nicht ersonnen; jene ist bose, weil sie von der Wirk-
lichkeit, der von Gott gegebenen, ablenkt.

Die Verdnderung gegen die Verfassung der ersten Men-
schen stammt aus der Erkenntnis von Gut und Boése; nicht
aus dem Ungehorsam als solchem, sondern aus seinen un-
mittelbaren Folgen. Der Mensch ist darin «wie Gotty gewor-
den, daBl er nun, wie er, die Gegensétzlichkeit «erkennty; aber
er kann ihr nicht, wie Gott, iiberlegen sein, er geht in sie ein,
er geht in ihr auf. So wird er aus der ihm angewiesenen Got-
teswirklichkeit, aus der «guten» Tatséchlichkeit der Schopfung
in das schrankenlos Mdogliche gejagt, das er mit seiner Bil-
derei fiillt, die «bosey ist, weil sie fiktiv ist: auch noch im Exil
wiederholt sich, immerzu, von dem Menschen selber bewerk-
stelligt, seine Vertreibung aus der Gotteswirklichkeit. Im wir-
belnden Bilderraum, durch den er schweift, reizt alljedes ihn
an, von ihm verleiblicht zu werden; wonach er, entscheidungs-
los, nur eben um die Spannung der Allméglichkeit zu iiber-
kommen, wie ein leichtfertiger Einbrecher greift, wird Wirk-
lichkeit, aber nicht mehr Gottes, sondern seine eigene, seine
willkiirgemachte, schickungslose Wirklichkeit, seine Gewalttat,
die ihn tiberwiltigt, sein Gemécht und Verhingnis.



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése 15

Dafl der Mensch, der Erkenntnis von Gut und Bose preis-
gegeben, ohne ihrer Gegensitzlichkeit iiberlegen werden zu
kénnen — es gibt keine andre Ueberlegenheit als die des
Schopfers —, die in der Schopfung bezwungene Chaotik des
Moglichen, willkiirhaft je und je sich verleiblichend, iiber die
geschaffene Welt bringt, das ist es, was es Gott leid sein 14ft,
daB er den Menschen gemacht hat; «auswischeny will er ihn
«vom Antlitz des Erdbodensy und mit ihm alles Lebendige, das
von dem Gewalttiter in seine Verderbnis gezogen wird — leid
ist es ihm, daB er sie alle gemacht hat (6, 7).

In ebenderselben Sprache aber, unter stirkstem sprach-
lichem Riickbezug auf das so Berichtete, begriindet Gott nach
dem Vernichtungswerk seine Vergebung, seinen Entschlul}, das
Lebendige, das er gemacht hatte, nicht mehr zu schlagen, eben
damit, dall «das Gebild des Menschenherzens biése von seiner
Jugend any sei. Nicht mehr «alles Gebildy, nicht mehr «nur
bdse», und seltsam neu hinzutretend «von seiner Jugend an».
Es ist gar nicht anders zu verstehen, als dal Gott sich besinnt:
die Einbildung ist nicht ganz bose, sie ist bése und gut, denn
mitten in ihr und aus ihr kann, wie sie es vor der Erkenntnis
von Gut und Bose noch nicht konnte, die Entscheidung, die
wollende Richtung des Herzens auf ihn erwachen, des Mog-
lichkeitswirbels Herr werden und die in der Schépfung ge-
meinte Menschengestalt verwirklichen. Denn das Schweifen
und die Willkiir sind dem Menschen nicht eingeboren, er ist
nicht erbsiindhaft, er fingt trotz all der Last der gewesenen
(Geschlechter immer von neuem als Person an, und erst der
Jugendsturm der Phantasie iiberschiittet ihn mit der Unend-
lichkeit des Méglichen — dulerste Gefahr und innerste Chance.

Hier hat nach vielen Jahrhunderten die talmudische Lehre
von den beiden Trieben eingesetzt. Sie fand das Wort jezer,
das ich mit «Gebildy wiedergegeben habe, bereits in gewandel-
ter Bedeutung vor: schon bei Jesus Sirach ist damit der eigene
Antrieb gemeint, in dessen Hand der erschaffene Mensch
von Gott gegeben worden sei, aber mit der Freiheit, Gebot und
Treue zu halten, um den gottlichen Willen zu tun. Talmudisch
ist der Begriff, unter dem Einflufl der zunehmenden Reflexion,
teils in einen «guten» und einen «béseny Trieb zerspalten, teils



16 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bése

wird er ohne Attribut zur Bezeichnung des zweiten, als des
elementaren, verwendet.

Zwei Triebe sind in der Schopfung des Menschen gegenein-
ander gesetzt. Der Schépfer hat sie dem Menschen als dessen
zwei Diener mitgegeben, die ihren Dienst aber nur im echten
Zusammenwirken vollziehen kénnen. Der «bidse Trieb» ist
nicht weniger notwendig als sein Geselle, ja notwendiger noch
als er, denn ohne ihn wiirde der Mensch kein Weib freien
und keine Kinder zeugen, kein Haus bauen und keinen Wirt-
schaftsverkehr pflegen, ist doch auch «alle Arbeitsmiih und
alle Werktiichtigkeit das Wetteifern eines Menschen mit sei-
nem Gefihrteny (Prediger 4, 4). Darum wird dieser Trieb
«die Hefe im Teig» genannt, als der von Gott in die Seele ge-
legte Gérstoff, ohne den der Menschenteig nicht aufgeht. So
hingt denn der Rang eines Menschen notwendigerweise mit
der Menge der «Hefey in ihm zusammen; «wer groller als ein
andrer ist, dessen Trieb ist grofler als der des andern». Seinen
stirksten Ausdruck findet der Hochwert des «bdsen Triebs»
in einer Deutung jenes Schriftverses (Gen. 1, 31), der Gott am
Abend des Tags, an dem er den Menschen erschaffen hatte,
alles von ihm Gemachte ansehn und es «sehr guty finden 140t;
dieses «sehr guty gehe auf den bosen Trieb, wogegen dem
guten nur das Pridikat «guty zukomme; unter beiden ist eben
der bése der grundlegende. Dafl er aber der bése heildt, kommt
daher, dafl der Mensch ihn bése gemacht hat. So diirfte Kain
zwar (wie im Midrasch gesagt wird) dem ihn zur Rechen-
schaft ziehenden Gott entgegnen, er, Gott, selber sei es, der
ihm den bésen Trieb eingepflanzt habe; aber die Antwort
wire doch unwahr, denn erst durch ihn, den Menschen, ist der
bése geworden. Er ist es geworden und wird es je und je, weil
der Mensch ihn von dem Gesellen trennt und in solcher Ver-
selbstéindigung eben den, der ihm zu dienen bestimmt war, zu
seinem Gotzen macht. Die Aufgabe des Menschen ist daher
nicht, den bosen Trieb in sich zu tertilgen, sondern ihn wieder
mit dem guten zu vereinen. David, der ihm nicht standzuhalten
wagte und ihn daher in sich «erschlugy — wie es in einem seiner
Psalmen (109, 22) heifit: «Durchbohrt ist mein Herz mir im
Innern» —, hat sie nicht erfiillt, wohl aber Abraham, dessen
ganzes Herz vor Gott treu befunden wurde, der nun den Bund



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Bdse 117

mit ihm schlof (Neh. 9, 8).? Es ist dem Menschen geboten
(Dt. 6, 5): «<Liebe JHWH deinen Gott mit deinem ganzen
Herzen» und das bedeutet: mit deinen beiden geeinten Trieben.
Man mufl den bosen Trieb mit hereinnehmen in die Liebe zu
Gott, so und nur so wird sie vollkommen, und so und nur so
wird er wieder wie er erschaffen war: «sehr guty. Damit man
aber zu diesem Ziel gelange, mufl man damit beginnen, beide
Triebe im Dienste Gottes zusammenzuspannen. Wie wenn ein
Bauer zwei Rinder besitzt, eins, das schon gepfliigt hat, und eins,
das noch nicht gepfliigt hat, und nun soll ein neues Feld urbar
gemacht werden: da bringt er die beiden gemeinsam unters
Joch. Wie aber ist der bose Trieb zu bewiéltigen, dall er solches
mit sich geschehen lasse? Nun denn, er ist ja nichts andres
als ein rohes Krz, das man ins Feuer tun muf}, um es formen
zu konnen; so tauche man ihn ganz und gar in das grofle
Feuer der Thora. Und auch das vermag der Mensch nicht aus
eigener Kraft; wir miissen beten, dall Gott uns helfe, seinen
Willen mit dem ganzen Herzen zu tun. Darum bittet der Psal-
mist (86, 11): «HKEine mein Herz, deinen Namen zu fiirchteny;
ist doch die Furcht das Tor zur Liebe.

Diese bedeutsame Lehre kann nicht verstanden werden, so-
lange man Gut und Boése, wie iiblich, als zwei einander polar
entgegengesetzte Michte oder Richtungen auffafit. Thr Sinn er-
schliefit sich uns erst, wenn wir sie als wesensungleich er-
kennen, den «bosen Trieby als die Leidenschaft, als die dem
Menschen eigentiimliche Kraft also, ohne die er weder erzeu-
gen noch hervorbringen kann, die aber, sich selber iiber-
lassen, richtungslos bleibt und in die Irre fiihrt, und den
«guten Trieby als die reine Richtung, das heifit, als die eine
unbedingte Richtung, die auf Gott zu. Die beiden Triebe einen,
das will sagen: die richtungslose Potenz der Leidenschaft mit
der einen Richtung versehen, die sie zur grofien Liebe und zum
groflen Dienste tauglich macht. So und nicht anders kann der
Mensch ganz werden.

Jerusalem. “Martin Buber.

2 Dal in dem Schriftvers die reduplizierte Form des Wortes fiir
«Herz» (lebab statt leb) steht, wird auf die durch die Einung der Triebe

wiederhergestellte Einheit des Herzens gedeutet.



	Drei Bilder von Gut und Böse

