
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 7 (1951)

Heft: 1

Artikel: Drei Bilder von Gut und Böse

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschritt
7. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1951

Drei Bilder von Gnt und Böse.

1. Der Baum der Erkenntnis.
Dem biblischen Bericht von dem sogenannten Sündenfall

mag ein uralter, von Götterneid und Götterrache erzählender
Mythus zugrunde liegen, dessen Inhalt wir nur eben zu ahnen
vermögen: die niedergeschriebene und uns erhaltene Geschichte
hat ganz anderes zu sagen bekommen. Auf das Gotteswesen,
das hier handelt, wird immer wieder (bis auf das Gespräch
zwischen der Schlange und dem Weib) in einer dem biblischen
Stil sonst fremden Weise mit einer Bezeichnung hingewiesen,
die aus einem Eigennamen — anderswo (Ex. 3,14 f.) als Er-
ist-da gedeutet — und einem Gattungsbegriff in pluralischer
Wortform — dem am ehesten unser «Gottheit» entspricht —
zusammengesetzt ist. Dieser Gott hat sowohl allein die schaffende

als auch allein die schicksalbestimmende Macht; andere
Himmelswesen umgeben ihn, aber alle als ihm Untertan, ohne
Eigennamen und Eigenmacht. Dem ersten Menschen freilich,
dem letzten seiner Werke, erlegt er seinen Willen nicht auf;
er zwingt ihn nicht, er befiehlt oder vielmehr verbietet ihm
nur, obzwar unter einer schweren Drohung. Der Mensch —
und mit ihm sein Weib, das erst nach der Kundgabe des Verbots

erschaffen wurde, das diesen aber anscheinend auf eine
besondere Art vernommen hatte, als sie noch als Rippe dem
Leib des Mannes eingefügt war — kann den Gehorsam erfüllen

oder versagen, denn er ist freigesetzt; sie beide sind frei,
ihrem Schöpfer zu willfahren oder sich ihm zu weigern. Daß
sie das Verbot übertreten, wird uns aber nicht als eine
Entscheidung zwischen Gut und Böse, sondern als etwas anderes
berichtet, auf dessen Andersheit wir zu achten haben.

Schon in dem Gespräch mit der Schlange geht es wunderlich

genug zu. Sie redet nicht bloß doppelsinnig, sondern auch
als wüßte sie sehr ungenau, was sie offenbar sehr genau weiß.
«Ob wohl Gott sprach: Ihr sollt von allen Bäumen des Gartens
nicht essen...!» sagt sie und bricht ab. Nun redet das Weib,
aber auch es verschärft Gottes Verbot und fügt Worte dazu,

l



2 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

die er nicht gesprochen hat: «... rühret nicht dran, sonst
müßt ihr sterben.» Daß die Schlange bestreitet, dies würde
dann geschehen, ist, wie sich hernach zeigt, so wahr wie
unwahr: sie müssen nicht sterben, sowie sie gegessen haben; sie
stürzen nur in die menschliche Sterblichkeit, das ist, in das
Wissen, daß man sterben muß — die Schlange spielt mit Gottes
Wort, wie Eva mit ihm gespielt hat. Und jetzt beginnt der
Vorgang selber: das Weib betrachtet den Baum. Es sieht nicht bloß,
daß er eine Wollust für die Augen ist, es sieht ihm auch an,
was nicht zu sehen ist: wie gut seine Frucht schmeckt und daß
sie zum Begreifen tauglich macht. Man erklärt dieses Sehen
als einen metaphysischen Ausdruck für merken, aber wie wäre
all dies dem Baume anzumerken? Es muß schon ein Schauen
gemeint sein, aber es ist eine seltsame, eine traumhafte Art
von Schau. Und so, in die Schau versunken, pflückt das Weib,
ißt, reicht dem Mann, und nun ißt auch er, von dem uns bisher
weder Wort noch Regung gemeldet worden war — traum-
gelüstig scheint sie, aber geradezu traum-lässig scheint er zu
nehmen und zu essen. Der ganze Vorgang ist aus Spiel und
Traum gesponnen; Ironie, eine geheimnisvolle Ironie des
Erzählers ist es, die ihn spinnt. Es ist offensichtlich: die zwei
Täter wissen nicht, was sie tun, mehr noch: sie können nur
tun, nicht wissen. Für das Pathos der zwei Prinzipien, wie wir
es etwa aus der altiranischen Religion kennen, das Pathos der
Wahl, die diese selber und in ihrer Gefolgschaft die Menschen
vollziehen, ist hier kein Raum.

Und dennoch sind ja die beiden, Gut und Böse, schon hier
zu finden, nur eben in einer wunderlichen, ironischen Gestalt,
die die Erklärer nicht als solche verstanden und daher
überhaupt nicht verstanden haben.

Der Baum, von dessen ihnen verbotenen Früchten die ersten
Menschen essen, heißt der Baum der Erkenntnis von Gut und
Böse; so nennt auch Gott selber ihn. Die Schlange verspricht,
sie würden durch den Genuß wie Gott werden, Gut und Böse
Erkennende; und Gott scheint dies zu bestätigen, wenn er
hernach sagt, sie seien dadurch an Erkennen von Gut und Böse
«wie unsereiner» geworden. Das ist biblischer Wiederholungsstil,

in immer neuen Zusammenhängen erscheinen die Gegensätze

miteinander: es soll überdeutlich werden, daß es eben um



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse 3

sie geht. Aber nirgends wird angedeutet, was damit gemeint
ist. Die Wörter können den sittlichen Gegensatz, sie können
aber auch den von Heilsam und Schädlich, den von Wonnig
und Widrig bezeiehen; unmittelbar nach der Rede der
Schlange «sieht» das Weib, der Baum sei «gut zum Essen»,
und unmittelbar auf das Verbot Gottes folgte sein Spruch, es
sei «nicht gut», daß der Mensch allein sei — ebenso unbestimmt
ist das Adjektiv, das mit «böse» übersetzt wird.

Im wesentlichen sind im Gang der Zeiten immer wieder
drei Interpretationen aufgetaucht, uns zu erklären, was es sei,
das die ersten Menschen durch den Genuß der Frucht erwarben.

Die eine, auf die Erwerbung des geschlechtlichen Verlangens

hinweisende, verbietet sich, wie durch die Tatsache der
Erschaffung von Mann und Weib als geschlechtsreifer Wesen,
so durch den Begriff des mit der «Erkenntnis von Gut und
Böse» verknüpften «Wie-Gott-Werdens»: dieser Gott ist
übergeschlechtlich. Der andern Deutung, der auf die Erwerbung
des sittlichen Bewußtseins, steht das Wesen dieses Gottes nicht
minder entgegen: man denke nur in dessen Munde die Deklaration,

der Mensch, als der nunmehr das sittliche Bewußtsein
erworben hat, dürfe nicht auch noch das äonische Leben
gewinnen! Der dritten Auslegung nach wäre der Sinn dieser
«Erkenntnis von Gut und Böse» nichts anderes als: Erkenntnis
überhaupt, Kenntnis der Welt, Wissen um alle guten und
schlimmen Dinge, die es gibt, denn das entspreche dem
biblischen Sprachgebrauch, wo die Antithese von Gut und Bôsè
zuweilen zur Bezeichnung von «irgend etwas, dies und jenes»
verwendet werde. Aber auch diese, heute wohl beliebteste
Interpretation ist unbegründet. Es gibt keine Stelle in der Schrift,
wo die Antithese schlechtweg «irgend etwas» oder «dies und
jenes» bedeutete; prüft man alle, die man so verstehen will,
genau auf die Konkretheit der jeweiligen Situation und der
jeweiligen Absicht der Sprecher hin, so ergibt sich, daß stets
wirklich auf eine Bejahung oder Verneinung sowohl von Gut
wie von Schlimm oder Uebel oder Böse, sowohl von Günstig
wie von Ungünstig hingedeutet wird. Bei dem «Sei es... sei

es...», das hier stets vorliegt, geht es nicht um die ganze
Skala des Seienden, einschließlich all des Neutralen, sondern
eben um die Gegensätze und die Unterscheidung zwischen

l*



4 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

ihnen, wenn auch das Wissen um sie mit dem Wissen um
«alles in der Welt» zusammenhängt. So heißt es etwa, wie
von dem Engel als dem himmlischen, so von dem König als
dem irdischen Statthalter Gottes, er wisse alles (2. Sam. 14,20),
aber wo von ihm gesagt wird, er vernehme das Gute und das
Böse (ebenda V. 17), geht es genau um das Recht und das
Unrecht, das Schuldig und das Unschuldig, das die Richter,
wie die himmlischen, über den Völkern amtenden (vgl. Psalm
82, 2 und 58, 2), so die irdischen, von ihrem göttlichen
Auftraggeber vernehmen, um es in die Wirklichkeit einzusetzen.
Dazu kommt aber, daß die Wortfolge «Gut und Böse» (ohne
Artikel) — die außer in unserer Erzählung nur noch ein
einziges Mal, in einer späten, von dieser abhängigen Stelle (Dt.
1,39), vorkommt — in der Paradiesgeschichte durch die
Wiederholung und andere Stilmittel mit einer Empliatik ausgestattet

ist, die uns nicht erlaubt, sie als Redefloskel zu
verstehen. Es ist ja auch keineswegs so, daß die ersten Menschen
«das Wissen überhaupt» erst dem Genuß der Frucht zu
verdanken hätten: nicht vor einen Unwissenden bringt, vor der
Erschaffung des Weibes noch, Gott die Tiere, daß er ihnen die
ihnen zukommenden Namen gebe, sondern vor den Träger
seines Atemhauchs, das Wesen, in dem er offenbar schon in
der Schöpfungsstunde die Wissensfülle der Sprache angelegt
hat und das nun mit ihr zu schalten weiß.

«Erkenntnis von Gut und Böse» bedeutet nichts anderes als:
Erkenntnis der Gegensätze, die das frühe Schrifttum des
Menschengeschlechts mit diesen beiden Begriffen bezeichnet. Es
sind hier noch primitiv-umfassende Begriffe; sie umfassen noch
ebenso Glück und Unheil oder Ordnung und Störung, die man
erfährt, wie jene, die man selber stiftet. So ist es ja noch in
den früh-awestischen Texten, und eben auch so in den der
Schriftprophetie vorausgehenden biblischen, zu denen der
unsere gehört. In der Terminologie des modernen Denkens können

wir das Gemeinte umschreiben durch: zureichendes
Bewußtsein der Gegensätzlichkeit alles innerweltlichen Seins,
und das heißt vom biblischen Schöpfungsglauben aus:
zureichendes Bewußtsein der in der Schöpfung latenten
Gegensätzlichkeit.

Ein volles Verständnis ist jedoch nur zu gewinnen, wenn



M. Buber, Drei Bilder hon Gut und Böse 5

wir der Grundkonzeption aller alttestamentlichen Theo- und
Anthropologie, nämlich der ungeachtet der Urtatsache der
Ebenbildlichkeit und der jeweiligen Tatsache der «Nähe»

(Psalm 73, 28) unwandelbar bestehenden Differenz und Distanz
zwischen Gott und Mensch, auch für die Erkenntnis von Gut
und Böse unverkürzt eingedenk bleiben. Diese Erkenntnis als
göttlicher Urbesitz und eben sie als magische Erlangung des
Menschen sind himmelweit, abgrundweit voneinander verschieden.

Gott kennt die Gegensätze des Seins, die seinem
Schöpfungsakt entstammen, er umfängt sie, von ihnen unberührt, er
ist, wie ihnen unbedingt überlegen, so mit ihnen unbedingt
vertraut, er geht mit ihnen unmittelbar um (das ist offenbar
die ursprüngliche Bedeutung des hebräischen Verbs «erkennen»:

in unmittelbarem Kontakt stehen), und zwar eben als
mit den gegensätzlichen Polen des Weltseins. Denn als solche
hat er sie — diese späte biblische Lehre (Jes. 45,7) dürfen wir
in ihrem elementaren Bestand unserem Erzähler wohl
zueignen — erschaffen. So geht Gott, der aller Gegensätzlichkeit
Ueberlegene, mit den von ihm gesetzten Gegensätzen von Gut
und Böse um; und etwas von dieser seiner Urvertrautheit mit
ihnen scheint er, wie aus den Worten «unser einer» (Gen. 3,

22) zu entnehmen ist, den «Gottessöhnen» (6,2) kraft ihres
Anteils am Schöpfungswerk (1,26) zugeteilt zu haben.
Wesensverschiedener Art ist die vom Menschen durch das Essen
der Wunderfrucht erworbene «Erkenntnis». Ein überlegen-
vertrautes Umfangen der Gegensätze ist ihm, dem trotz seiner
Ebenbildlichkeit nur am Geschöpftum, nicht an der Schöpfung
Beteiligten, dem nur zu zeugen und gebären, nicht zu schaffen
Befähigten, versagt. Gut und Böse, die Ja-Lage und die Nein-
Lage des Daseins, treten in sein lebendiges Wissen ein; aber
nie können sie ihm miteinander gegenwärtig werden. Er
erkennt die Gegensätzlichkeit nur, indem er sich in ihr findet;
und das heißt de facto (da dem Menschen erfahrungsgemäß und
sinngemäß in der Nein-Lage das Ja, aber nicht in der Ja-Lage
das Nein gegenwärtig werden kann): er erkennt sie unmittelbar

jeweils von jenem «Bösen» aus, wenn er sich darin befindet;

genauer: er erkennt sie, indem er einen Zustand, darin er
sich jeweils befindet, wenn er sich gegen den Anspruch Gottes

vergangen hat, als das Böse und den ebendadurch verlorenen,



6 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

ihm gegenwärtig unzugänglichen als das Gute erkennt. Es ist
nun aber so, daß hier der Vorgang in der Seele des Menschen
zum Vorgang in der Welt wird: durch das Erkennen der
Gegensätzlichkeit bricht die in der Schöpfung immer schon
latent vorhandene Gegensätzlichkeit in die aktuelle Wirklichkeit

aus: sie wird existent.
Eben so «erkennen» die ersten Menschen, sowie sie von der

Frucht gegessen haben: daß sie nackt sind. «Da klärten sich
ihnen beiden die Augen»: sie sehen sich wie sie sind, aber sie
sind es erst jetzt, da sie sich so sehen, nicht mehr bloß kleiderlos,

sondern «nackt». Dieses Erkennen, das einzige uns
berichtete Ergebnis des magischen Genusses, läßt sich von der
Geschlechtlichkeit aus, ohne die es freilich undenkbar ist, nicht
zulänglich verstehen. Gewiß, sie hatten sich nicht voreinander
geschämt, und nun schämen sie sich, nicht bloß voreinander,
sondern auch miteinander vor Gott (3,10), weil sie, von der
Erkenntnis der Gegensätzlichkeit überwältigt, den natürlichen
Zustand der Kleiderlosigkeit, in dem sie sich finden, als ein
Böses oder ein Uebel oder vielmehr beides zugleich und noch
etliches dazu empfinden und ihn ebenhierdurch dazu machen,
ihm entgegen aber das «Gute» der Bekleidung konzipieren,
wollen und herstellen. Man schämt sich, daß man ist, wie man
ist, weil man nun dieses Sosein in seiner Gegensätzlichkeit zu
einem gemeinten, gesollten Sein «erkennt»; aber nun ist es

wirklich etwas zum Sichschämen geworden. An sich haben
selbstverständlich weder Bekleidet- noch Unbekleidetsein, auch
nicht das von Mann und Weib voreinander, irgend etwas mit
Gut und Böse zu tun; nur die menschliche «Erkenntnis» der
Gegensätzlichkeit bringt das Faktum ihrer Bezogenheit auf
Gut und Böse zustande. In dieser kläglichen Wirkung der
großen Magie des Wie-Gott-Werdens wird die Ironie des
Erzählers augenscheinlich: als eine, die einem großen Leiden
am Menschen entsproß.

Bestätigt denn nicht aber Gott selbst, die Verheißung der
Schlange habe sich erfüllt? Er tut es; aber auch dieses Aeußer-
ste, dieser Spruch «Der Mensch ist an Erkennen von Gut und
Böse wie unsereiner geworden», ist noch in die ironische
Dialektik des Ganzen getaucht, die, hier zeigt es sich am stärksten,

nicht von einer frei gefaßten Absicht des Erzählers her-



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse 7

rührt, sondern ihm von dem Thema — das genau seinem Leiden
am Menschen entspricht — in diesem Stadium von dessen
Entwicklung auferlegt worden ist. Weil der Mensch nunmehr zu
denen gehört, die Gut und Böse erkennen, will Gott verhüten,
daß er auch vom Baum des Lebens esse und «in Weltzeit lebe».
Das Motiv mag der Erzähler dem alten Mythus von Götterneid
und Götterrache entnommen haben: dann hat es in dieser
Rezeption einen von seinem ursprünglichen grundverschiedenen
Sinn erhalten. Eine Befürchtung, der Mensch vermöchte es nun
mit den Himmelswesen aufzunehmen, kann hier nicht mehr
geäußert sein: wir haben ja eben gesehen, eine wie irdische
Bewandtnis es mit dieser «Erkenntnis von Gut und Böse» des
Menschen hat. Das «wie unsereiner» kann hier nur noch in
der ironischen Dialektik geäußert sein. Aber nun ist es die
Ironie eines «göttlichen Mitleidens».1 Gott, der dem Staub-
gebild seinen Atem eingehaucht, es in den Vierströmegarten
gesetzt und ihm die Gefährtin geschenkt hatte, wollte, daß es

sich weiter von ihm anleiten lasse; er wollte es vor der latenten

Gegensätzlichkeit des Daseins behüten. Der Mensch aber
hat sich — in eine Dämonie verfangen, die der Erzähler uns
mit seinem Gespinst aus Spiel und Traum verbildlicht — dem

Willen Gottes und seiner Hut in einem entzogen und hat, zwar
ohne recht zu wissen, was er tut, doch mit dieser seiner im
Wissen unrealisierten Tat die latente Gegensätzlichkeit am
gefährlichsten Punkt, dem der größten Gottnähe der Welt, zum
Ausbruch gebracht. Fortan haftet ihm die Gegensätzlichkeit,
zwar nicht als Sündigenmüssen — davon, von einer
«Erbsünde», ist hier nicht die Rede —> wohl aber als die
immerwiederkehrende Reduktion zur Nein-Lage und deren heilloser
Perspektivik an; immer wieder wird er sich «nackt» finden
und nach Feigenblättern Ausschau halten, sich draus einen
Gurt zu flechten. Diese Situation müßte zur erfüllten Dämonie
werden, wenn ihr nicht ein Ende gesetzt wäre. Daß das
leichtherzige Geschöpf nicht, wieder ohne zu wissen, was es tut,
auch nach der Frucht des andern Baumes lange und sich
äonische Pein eresse, wehrt Gott ihm die Rückkehr in den Gar-

1 So Procksch in seinem Genesis-Kommentar, dem einzigen, soweit ich

sehe, der hier richtig interpretiert.



8 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

teil, aus dem er es strafend verschickt hat. Für den Menschen
als «lebende Seele» (2, 7) ist der gewußte Tod die drohende
Grenze; für ihn als das in der Gegensätzlichkeit umgetriebene
.Wesen kann er zum Hafen werden, um den zu wissen heilsam

ist.
Dieser strengen Wohltat geht der ahndende Spruch voraus.

Er sagt keine radikale Aenderung des Bestehenden an ; es wird
nur alles in die Atmosphäre der Gegensätzlichkeit gerückt.
Das Weib soll beim Gebären, für das es schon von seiner
Erschaffung her zubereitet ist, Schmerzen wie keine andere
Kreatur erfahren, denn für das Menschsein ist nunmehr
Zahlung zu leisten; und das Verlangen, mit dem Mann wieder zu
einem Leib zu werden (vgl. 2, 24), soll es von ihm abhängig
machen. Für den Mann soll die Arbeit, die ihm schon vor der
Einsetzung in den Garten her zugedacht war (2,15), zur Mühsal

werden. Aber der Fluch birgt einen Segen. Der Mensch
wird aus dem Sitz, der ihm gerichtet war, auf einen Weg,
seinen, den Menschenweg, geschickt. Daß es der Weg in die
Geschichte der Welt ist, daß die Welt erst durch ihn eine
Geschichte — und ein Geschichtsziel — hat, ist dem Erzähler
wohl, auf seine Weise, zu Gefühl gekommen.

2. Kain.

Auf die Erzählung vom Baum der Erkenntnis folgt in der
Schrift die vom Brudermord, verschieden von jener in Führung
und Stil, ohne Ironie und ohne Verweilen, ein knapper und
spröder Bericht, der archaische Elemente in sich bewahrt hat,
aber in seiner gegenwärtigen Sprachfassung unverkennbar mit
jener verknüpft ist. Er und nicht jene ist die Geschichte des
ersten «Vergehens» (4, 13) im allgemein menschlichen Sinn,
eines also, das von je in allen uns bekannten Gesellschaften,
wenn es, wie hier, innerhalb der Sippe geschah, als solches
geahndet wird. Jene weiß von einer Handlung zu sagen, die
nicht an sich, nur eben als Ungehorsam strafwürdig ist, dieser
von einer wesensmäßigen Missetat. Wie immer er in seiner
ursprünglichen und selbständigen Gestalt beschaffen und
intendiert gewesen sein mag, erst die Verbindung mit der
Erzählung vom Essen der verbotenen Frucht hat aus ihm einen
großen Sinn hervorgeholt: so, wird uns nun gesagt, wirkt sich



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse 9

die vollzogene menschliche «Erkenntnis von Gut und Böse»
in den nachfolgenden Geschlechtern aus — nicht zwar als
«Erbsünde», aber als die nur im Verhältnis zu Gott mögliche
spezifische Sünde, die die allgemeine, die am Mitlebenden und
damit freilich auch wieder an Gott als dessen Hüter (2. Sam.

12, 13), erst ermöglicht. Die Tat der ersten Menschen gehörte
der Sphäre des Vorbösen an, die Tat Kains der des Bösen, die
als solche erst durch den Akt der Erkenntnis entstanden ist.
Wir Spätgeborenen, um das Erkennen jener Erkenntnis und
zugleich um ihre Ueberwindung Bemühten, müssen uns an
die auf Grund der Verbindung beider Erzählungen bestehende
Perspektive halten.

Das erste, was wir vom Los des aus dem Paradies vertriebenen

Paars erfahren, ist, daß der Mensch sein Weib
«erkannte» (4,1). Mit diesem Wort bezeichnen die urgeschichtlichen

Genealogien nur Geschlechtsakte Adams und Kains
(V. 17 und 25) ; es darf angenommen werden, daß die Bezeichnung

uns in der Atmosphäre jenes ersten «Erkennens»
erhalten soll; nicht als ob dem Geschlechtsakt als solchem etwas
von jener aufgerissenen Polarität anhaftete, sondern er
geschieht eben nun zwischen Erkannthabenden, und so geht aus
jenem etwas in das Einandererkennen ein. Zu Unrecht wird
der Erzählung vom «Sündenfall» von alten und neuen Ex-
egeten eine Unterscheidung zwischen einer ungeheiligten,
gottwidrigen Paarung — worin angeblich die Sünde der ersten
Menschen eigentlich bestanden hätte — und einer geheiligten,
gottgenehmen zugeschrieben; zu Distinktionen solcher Art
besteht hier keinerlei Grundlage, und ebensowenig ist anzunehmen,

daß der eheliche Umgang zwischen Adam und Eva erst
nach der Vertreibung beginne. Aber auf die biblische, nicht
aussagende, sondern nur durch den Wortgebrauch aussprechende

Weise wird hier angedeutet, daß ihre nachparadiesische
Intimität nicht mehr die gleiche wie die paradiesische war, daß
sie erkenntnishaft, und das heißt, der Gegensätzlichkeit alles
innerweltlichen Daseins durch deren Bewußtsein ausgesetzt,
geworden war.

Aus eben dieser ersten nachparadiesischen Paarung geht
nun der erste Menschensohn hervor, und das ist der erste
Mensch, der im genauen Menschensinn schuldhaft wird. Eben



10 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

bei seiner Geburt aber läßt die Schrift die Kindesmutter, zur
Begründung des Namens, den sie ihm gibt, einen Spruch
sprechen, sonderbar und allen andern biblischen Muttersprüchen
unähnlich. Sie sagt, sie habe mit JHWH ein Männliches
«hervorgebracht»; denn das bedeutet ursprünglich das Verb, wie
sich sowohl aus andern Bibelstellen wie besonders aus der
der hebräischen verwandten Sprache der nordsyrischen Epik
ergibt, wo die Mutter der Götter mit demselben Wort, als deren
«Hervorbringerin», genannt wird, das die «Mutter alles
Lebendigen» (8, 20) hier gebraucht. Das hängt offenbar mit der
Vorstellung zusammen, daß der Vorgang der ersten Geburt
erst durch eine besondere göttliche Einwirkung, wohl in der
Zeit der einsetzenden Wehen, ermöglicht werde, weshalb auch
alle Erstgeburt von Mensch und Tier, als die «Sprengung des
Mutterschoßes» (Ex. 13, 2. 12. 15; 84, 19; Num. 3, 12; 18, 15),
Gott gehört. Aber nur hier wird unmittelbar darauf
hingedeutet, daß er selber ein Erstgeborenes zur Welt befördere,
und dieses Erstgeborene ist eben der erste Mörder. Der erst in
später Zeit begrifflich formulierte Glaube, daß Gott den
Menschen als ein urfreies Wesen in die Welt setze, hat hier seinen
seltsamsten und furchtbarsten Ausdruck gefunden.

Kain und sein Bruder stehen einander nun in einer
Opferhandlung gegenüber; Kain, der Bauer, bringt Bodenfrüchte
dar; ihm folgt der Hirt mit Erstlingsschafen. Gott achtet auf
diese und nicht auf jene Gabe. Weil er dem Viehzüchter günstiger

gesinnt ist als dem Mann der Scholle? Nichts erlaubt das
anzunehmen. Auch daß der Ackerboden verwünscht worden
war, kann hier kaum bestimmend sein; der Verfasser hat
zweifellos die schon früh auftretende tägliche Gabe der «Brote des

Angesichts» (1. Sam. 21, 7) gekannt. Eher noch mag in
Betracht kommen, daß wir mehrfach in semitischen Religionen
eine Ablösung der in Entscheidungsstunden dem Sippen- oder
Stammeshaupt eigentlich obliegenden Selbstdarbringung durch
ein Tieropfer, nie durch ein Pflanzenopfer, finden. Aber auch
dies kann hier nicht als das zentrale Motiv angesehen werden,
da nichts darauf hinweist. Vielmehr ist offenbar zunächst
gemeint, Gott sehe, daß Kain es nicht «gut meint» (V. 7). Weit
gewichtiger jedoch ist etwas anderes. Was hier vorliegt, scheint
mir ein Beispiel jener unheimlichen Begebenheit zu sein, die



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse 11

die Schrift selber als göttliche Versuchung versteht. Genannt
wird so erst die dritte in der Reihe dieser Gotteshandlungen,
radikaler und positiver als die beiden vorhergehenden und im
Gegensatz zu ihnen auch im Ergebnis radikal-positiv, aber
noch unheimlicher als sie: das an Abraham ergehende Geheiß
des Sohnesopfers (22, 1); aber auch die Ansiedlung am
verbotenen Baum ist solch eine Versuchung, nur eben eine, die
nicht bestanden wird, und eine ebensolche ist das Nichtachten
auf Kains Gabe.

Mit dem zornentflammten Mann, dessen Antlitz «gefallen»
oder «verfallen» ist, tritt Gott nun ins Gespräch, wie mit den
ersten Menschen nach ihrer Sünde; solche Gespräche sind ja
die großen Atemzüge der biblischen Erzählung. Was er Kain
sagt, besteht aus einer einleitenden Frage und einem Spruch,
der anscheinend — wenn man ihn nicht mit manchen Kommentatoren

als korrupt ansehen will — zum größeren Teil (10
Wörter von 15) aus früher Ueberlieferung stammt und archaischen

Charakter trägt, wogegen der abschließende Restteil
offenbar dazu bestimmt ist, die Verbindung mit der
Paradieserzählung hervorzuheben. Man kann die ganze Gottesrede nur
vermutungsweise übersetzen, am ehesten so: «Warum
entflammt es dich? warum ist dein Antlitz gefallen? Ist's nicht
so: meinst du Gutes, trag's hoch, meinst du nicht Gutes aber
— vorm Einlaß Sünde, ein Lagerer, nach dir seine Sucht, du
aber walte ihm ob.» Hier erst steht das Wort, das in der
Erzählung vom «Sündenfall» fehlt, das Wort «Sünde», und hier
ist es anscheinend der Name eines Dämons, der, seinem Wesen
nach ein «Lagerer», jeweils am Eingang zu einer Seele, die
das Gute nicht meint, kauert und lauert, ob sie ihm zu eigen
werde, sie, in deren Macht es immer noch steht, ihn zu
übermächtigen. Darf man den Spruch so verstehen, so ist er innerhalb

des frühen epischen Schrifttums der Welt der eigentlichste
Ruf eines Gotteswesens an den Menschen, sich für das «Gute»
zu entscheiden, das heißt, die Richtung auf das Göttliche
anzunehmen.

Es ist aber zum Verständnis grundwichtig, die beiden
Stufen oder Schichten, von denen hier die Rede ist, genau zu
unterscheiden. Wir befinden uns zunächst gleichsam im Vorhof

der Seele. Hier gibt es in aller Klarheit einen statischen



12 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

Gegensatz, der an den awestischen von «gutem Sinn» und
«schlimmem Sinn» erinnert: es wird zwischen einem Stande der
Seele unterschieden, in dem sie das Gute meint, und einem,
in dem sie es nicht meint, also nicht eigentlich zwischen einer
guten und einer unguten «Gesinnung», sondern zwischen einer
guten Gesinnung und ihrem Fehlen. Erst wenn wir uns mit
diesem zweiten Stand, mit dem Mangel an der Richtung auf
Gott zu, befassen, dringen wir zum innern Seelengemach vor,
an dessen Eingang wir dem Dämon begegnen. Hier erst haben
wir es mit der echten Dynamik der Seele zu tun, wie sie sich
durch die «Erkenntnis von Gut und Böse», als durch die
Selbstaussetzung des Menschen an die Gegensätzlichkeit des
innerweltlichen Daseins, nun aber in ihrer sittlichen Ausprägung,

gegeben ist. Von der ganz allgemeinen Gegensätzlichkeit,

die wie Gut und Uebel, so Gut und Schlecht, und so Gut
und Böse umfaßt, sind wir in den eingeschränkten, dem
Menschen eigentümlichen Bezirk gelangt, in dem nur noch Gut
und Böse einander gegenüberstehen. Er ist dem Menschen
eigentümlich — so dürfen wir Spätgeborenen es formulieren
—, weil er nur introspektiv wahrgenommen, nur im Verhalten
der Seele zu sich selbst erkannt werden kann: was «böse»
heißt, weiß ein Mensch faktisch nur, insofern er von sich selber
weiß, alles andere, was er so nennt, ist nur Spiegeltrug;
Selbstwahrnehmung und Selbstverhältnis aber sind das ausgespart
Menschliche, der Einbruch in die Natur, das Innenlos des
Menschen. Hier also erst auch ist das Dämonische, das nach einem
süchtig ist, wie ein Weib nach einem Manne — um diese
Assoziation im Leser zu erwecken, ist ein Spruch Gottes an Eva
dem an Kain einverleibt — unmittelbar kennenzulernen, erst
von hier aus wird es uns auch in der Welt zugänglich und
deutbar. Hier, an der innern Schwelle, ist denn freilich auch
kein Raum für Gesinnung mehr; der Kampf muß nun
ausgekämpft werden.

Zum Unterschied von den ersten Menschen antwortet Kain
nicht auf Gottes Anrede; er weigert sich, ihm Rede und
Antwort zu stehen. Er weigert sich, dem Dämon an der Schwelle
entgegenzutreten ; damit liefert er sich seiner «Sucht» aus.
Die Vertiefung und Bestätigung der Entscheidungslosigkeit
ist die Entscheidung zum Bösen.



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse 13

So mordet Kain. Er redet zum Bruder daher, wir erfahren
nicht was, er geht mit ihm aufs Feld, er erschlägt ihn. Warum?
Kein Motiv reicht zu, auch nicht das der Eifersucht, um das
Ungeheure zu erklären. Man muß bedenken, daß es der erste
Mord ist: Kain weiß noch nicht, daß es das gibt, er weiß nicht,
daß man morden kann, daß man, wenn man auf einen heftig
genug losschlägt, ihn erschlägt. Er weiß noch nicht, was Tod
und Tötung ist. Nicht ein Motiv entscheidet, sondern ein Anlaß.

Im Wirbelsturm der Entscheidungslosigkeit schlägt Kain
los, am Punkt der stärksten Anreizung und des geringsten
Widerstands. Er mordet nicht, er hat gemordet.

Wenn Gottes Fluch — wieder in Worten, die auf die
Verfluchung der ersten Menschen zurückgreifen und über sie
hinausführen — ihn vom Ackerboden in die offene Welt
hinausschickt, um «schwank und schweifend auf Erden zu sein»,
teilt er ihm ein Schicksal zu, in dem sich das leibhaft darstellt,
was in seiner Seele geschah.

3. Einbildung und Trieb.
Die biblische Erzählung von der Sintflut ist von zwei

Sätzen gleicher Sprache, aber verschiedenen Gehalts umrahmt,
die in der Bezogenheit aufeinander verstanden werden wollen.
Der eine (Gen. 6, 5) läßt Gott sehen, «daß der Bosheit des
Menschen viel ist auf Erden und alles Gebild der Entwürfe
seines Herzens nur böse all den Tag», und es ist ihm leid,
daß er den Menschen gemacht hat. Im zweiten (8, 21) redet
Gott selber: er wolle nicht wieder die Erde des Menschen wegen
verwünschen, «denn das Gebild des Herzens des Menschen ist
böse von Jugend an».

«Und JHWH sah»: hier bezieht sich der Erzähler
offenkundig auf jenes siebenfache «Und Gott sah» der
Schöpfungsgeschichte. Sechsmal sieht Gott, «daß es gut ist»; das
siebente Mal aber, nach der Erschaffung des Menschen, sieht
er alles, was er gemacht hatte, an und sieht, «daß es sehr
gut ist». Wie ist seither das Sehr-gute der ersten Menschen zum
Nur-bösen des Menschengeschlechts geworden?

Es ist ja aber nicht der Mensch, der als böse gesehen wird.
Die «Bosheit» meint nicht eine Verderbnis der Seele, der dem
Menschen eingehauchten lebendigen, sondern eine des «We-



14 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

ges» (6,12), die die Erde mit «Gewalttat» füllt (V. 11) — und
dazu tritt nicht die böse Seele, wohl aber das böse «Gebild».
Die Bosheit der Handlungen wird von seiner, des Gebilds, Bosheit

abgeleitet.
Das «Gebild» oder die Bilderei entspricht in einer

Begriffswelt, die einfacher, aber mächtiger als die unsere ist,
unserer «Einbildung» — nicht der Einbildungskraft, sondern
deren Werk. Das Menschenherz entwirft Entwürfe, in Bildern
des Möglichen, das zu Wirklichem gemacht werden könnte.
Die Bilderei, «die Malereien des Herzens» (Psalm 73, 7), ist
das Spiel mit der Möglichkeit, das Spiel als Selbstversuchung,
der je und je, sprunghaft, die Gewalttat entspringt. Auch sie
geht, wie die Tat der ersten Menschen, nicht aus einer Entscheidung

hervor; aber an die Stelle der wirklichen, der
wahrgenommenen Frucht ist eine mögliche, ersonnene, erdichtete
gekommen, die man nur eben doch zu einer wirklichen machen
kann, machen könnte — macht. Diese Möglichkeitsbilderei,
und in diesem ihrem Wesen, wird böse genannt. Das Gute
wird nicht ersonnen; jene ist böse, weil sie von der
Wirklichkeit, der von Gott gegebenen, ablenkt.

Die Veränderung gegen die Verfassung der ersten
Menschen stammt aus der Erkenntnis von Gut und Böse; nicht
aus dem Ungehorsam als solchem, sondern aus seinen
unmittelbaren Folgen. Der Mensch ist darin «wie Gott» geworden,

daß er nun, wie er, die Gegensätzlichkeit «erkennt»; aber
er kann ihr nicht, wie Gott, überlegen sein, er geht in sie ein,
er geht in ihr auf. So wird er aus der ihm angewiesenen
Gotteswirklichkeit, aus der «guten» Tatsächlichkeit der Schöpfung
in das schrankenlos Mögliche gejagt, das er mit seiner
Bilderei füllt, die «böse» ist, weil sie fiktiv ist: auch noch im Exil
wiederholt sich, immerzu, von dem Menschen selber bewerkstelligt,

seine Vertreibung aus der Gotteswirklichkeit. Im
wirbelnden Bilderraum, durch den er schweift, reizt alljedes ihn
an, von ihm verleiblicht zu werden; wonach er, entscheidungslos,

nur eben um die Spannung der Allmöglichkeit zu
überkommen, wie ein leichtfertiger Einbrecher greift, wird
Wirklichkeit, aber nicht mehr Gottes, sondern seine eigene, seine
willkürgemachte, schickungslose Wirklichkeit, seine Gewalttat,
die ihn überwältigt, sein Gemächt und Verhängnis.



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse 15

Daß der Mensch, der Erkenntnis von Gut und Böse
preisgegeben, ohne ihrer Gegensätzlichkeit überlegen werden zu
können — es gibt keine andre Ueberlegenheit als die des

Schöpfers —, die in der Schöpfung bezwungene Chaotik des

Möglichen, willkürhaft je und je sich verleiblichend, über die
geschaffene Welt bringt, das ist es, was es Gott leid sein läßt,
daß er den Menschen gemacht hat; «auswischen» will er ihn
«vom Antlitz des Erdbodens» und mit ihm alles Lebendige, das

von dem Gewalttäter in seine Verderbnis gezogen wird — leid
ist es ihm, daß er sie alle gemacht hat (6, 7).

In ebenderselben Sprache aber, unter stärkstem sprachlichem

Rückbezug auf das so Berichtete, begründet Gott nach
dem Vernichtungswerk seine Vergebung, seinen Entschluß, das

Lebendige, das er gemacht hatte, nicht mehr zu schlagen, eben

damit, daß «das Gebild des Menschenherzens böse von seiner
Jugend an» sei. Nicht mehr «alles Gebild», nicht mehr «nur
böse», und seltsam neu hinzutretend «von seiner Jugend an».
Es ist gar nicht anders zu verstehen, als daß Gott sich besinnt:
die Einbildung ist nicht ganz böse, sie ist böse und gut, denn
mitten in ihr und aus ihr kann, wie sie es vor der Erkenntnis
von Gut und Böse noch nicht konnte, die Entscheidung, die
wollende Richtung des Herzens auf ihn erwachen, des
Möglichkeitswirbels Herr werden und die in der Schöpfung
gemeinte Menschengestalt verwirklichen. Denn das Schweifen
und die Willkür sind dem Menschen nicht eingeboren, er ist
nicht erbsündhaft, er fängt trotz all der Last der gewesenen
Geschlechter immer von neuem als Person an, und erst der
Jugendsturm der Phantasie überschüttet ihn mit der
Unendlichkeit des Möglichen — äußerste Gefahr und innerste Chance.

Hier hat nach vielen Jahrhunderten die talmudische Lehre
von den beiden Trieben eingesetzt. Sie fand das Wort jëzer,
das ich mit «Gebild» wiedergegeben habe, bereits in gewandelter

Bedeutung vor: schon bei Jesus Sirach ist damit der eigene
Antrieb gemeint, in dessen Hand der erschaffene Mensch

von Gott gegeben worden sei, aber mit der Freiheit, Gebot und
Treue zu halten, um den göttlichen Willen zu tun. Talmudisch
ist der Begriff, unter dem Einfluß der zunehmenden Reflexion,
teils in einen «guten» und einen «bösen» Trieb zerspalten, teils



16 M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse

wird er ohne Attribut zur Bezeichnung des zweiten, als des

elementaren, verwendet.
Zwei Triebe sind in der Schöpfung des Menschen gegeneinander

gesetzt. Der Schöpfer hat sie dem Menschen als dessen
zwei Diener mitgegeben, die ihren Dienst aber nur im echten
Zusammenwirken vollziehen können. Der «böse Trieb» ist
nicht weniger notwendig als sein Geselle, ja notwendiger noch
als er, denn ohne ihn würde der Mensch kein Weib freien
und keine Kinder zeugen, kein Haus bauen und keinen
Wirtschaftsverkehr pflegen, ist doch auch «alle Arbeitsmüh und
alle Werktüchtigkeit das Wetteifern eines Menschen mit
seinem Gefährten» (Prediger 4, 4). Darum wird dieser Trieb
«die Hefe im Teig» genannt, als der von Gott in die Seele
gelegte Gärstoff, ohne den der Menschenteig nicht aufgeht. So

hängt denn der Rang eines Menschen notwendigerweise mit
der Menge der «Hefe» in ihm zusammen; «wer größer als ein
andrer ist, dessen Trieb ist größer als der des andern». Seinen
stärksten Ausdruck findet der Hochwert des «bösen Triebs»
in einer Deutung jenes Schriftverses (Gen. 1, 81), der Gott am
Abend des Tags, an dem er den Menschen erschaffen hatte,
alles von ihm Gemachte ansehn und es «sehr gut» finden läßt;
dieses «sehr gut» gehe auf den bösen Trieb, wogegen dem

guten nur das Prädikat «gut» zukomme; unter beiden ist eben
der böse der grundlegende. Daß er aber der böse heißt, kommt
daher, daß der Mensch ihn böse gemacht hat. So dürfte Kain
zwar (wie im Midrasch gesagt wird) dem ihn zur Rechenschaft

ziehenden Gott entgegnen, er, Gott, selber sei es, der
ihm den bösen Trieb eingepflanzt habe; aber die Antwort
wäre doch unwahr, denn erst durch ihn, den Menschen, ist der
böse geworden. Er ist es geworden und wird es je und je, weil
der Mensch ihn von dem Gesellen trennt und in solcher
Verselbständigung eben den, der ihm zu dienen bestimmt war, zu
seinem Götzen macht. Die Aufgabe des Menschen ist daher
nicht, den bösen Trieb in sich zu tertiigen, sondern ihn wieder
mit dem guten zu vereinen. David, der ihm nicht standzuhalten
wagte und ihn daher in sich «erschlug» — wie es in einem seiner
Psalmen (109, 22) heißt: «Durchbohrt ist mein Herz mir im
Innern» —, hat sie nicht erfüllt, wohl aber Abraham, dessen

ganzes Herz vor Gott treu befunden wurde, der nun den Bund



M. Buber, Drei Bilder von Gut und Böse 17

mit ihm schloß (Neh. 9, 8).2 Es ist dem Menschen geboten
(Dt. 6, 5): «Liebe JHWH deinen Gott mit deinem ganzen
Herzen» und das bedeutet: mit deinen beiden geeinten Trieben.
Man muß den bösen Trieb mit hereinnehmen in die Liebe zu
Gott, so und nur so wird sie vollkommen, und so und nur so
wird er wieder wie er erschaffen war: «sehr gut». Damit man
aber zu diesem Ziel gelange, muß man damit beginnen, beide
Triebe im Dienste Gottes zusammenzuspannen. Wie wenn ein
Bauer zwei Rinder besitzt, eins, das schon gepflügt hat, und eins,
das noch nicht gepflügt hat, und nun soll ein neues Feld urbar
gemacht werden: da bringt er die beiden gemeinsam unters
Joch. Wie aber ist der böse Trieb zu bewältigen, daß er solches
mit sich geschehen lasse? Nun denn, er ist ja nichts andres
als ein rohes Erz, das man ins Feuer tun muß, um es formen
zu können; so tauche man ihn ganz und gar in das große
Feuer der Thora. Und auch das vermag der Mensch nicht aus
eigener Kraft; wir müssen beten, daß Gott uns helfe, seinen
Willen mit dem ganzen Herzen zu tun. Darum bittet der Psalmist

(86, 11): «Eine mein Herz, deinen Namen zu fürchten»;
ist doch die Furcht das Tor zur Liebe.

Diese bedeutsame Lehre kann nicht verstanden werden,
solange man Gut und Böse, wie üblich, als zwei einander polar
entgegengesetzte Mächte oder Richtungen auffaßt. Ihr Sinn
erschließt sich uns erst, wenn wir sie als wesensungleich
erkennen, den «bösen Trieb» als die Leidenschaft, als die dem
Menschen eigentümliche Kraft also, ohne die er weder erzeugen

noch hervorbringen kann, die aber, sich selber
überlassen, richtungslos bleibt und in die Irre führt, und den
«guten Trieb» als die reine Richtung, das heißt, als die eine
unbedingte Richtung, die auf Gott zu. Die beiden Triebe einen,
das will sagen: die richtungslose Potenz der Leidenschaft mit
der einen Richtung versehen, die sie zur großen Liebe und zum
großen Dienste tauglich macht. So und nicht anders kann der
Mensch ganz werden.

Jerusalem. Martin Buber.

2 Daß in dem Schriftvers die reduplizierte Form des Wortes für
«Herz» (iebäb statt lëb) steht, wird auf die durch die Einung der Triebe
wiederhergestellte Einheit des Herzens gedeutet.

2


	Drei Bilder von Gut und Böse

