Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 6 (1950)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

460 Rezensionen

der reinen Transzendenz, — von der Transzendenz derjenigen
Wahrheit, die auf die Geschichte ihren Anspruch erhebt. Solche
Konfrontation auszuhalten, in ihr nicht zunichte zu werden,
— dies ist das Problem der Existenz. Ihm begegnet der Glaube,
aber nicht der Vernunftglaube, der in einem idealen Urgrunde
der Existenz Anker zu schlagen sucht, vielmehr jener andere
Glaube, dem sich etwas Unerhortes, ein Geschehen durchgrei-
fender Wiederherstellung, erschlossen hat: Kondeszendierende
Transzendenz.
Basel. Heinrich Barth.

Rezensionen.

Werner Bieder, Die Vorstellung von der Hdollenfahrt Jesu
Christi, Beitrag zur Entstehungsgeschichte der Vorstellung
vom sog. Descensus ad inferos (Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und
O. Cullmann, Nr. 19), Ziirich, Zwingli-Verlag, 1949, 233 S.,
Fr.12.—.

Im Jahre 1868 erschien in Ziirich eine Arbeit von Alexan-
der Schweizer unter dem Titel «Hinabgefahren zur Hélle, als
Mythus ohne biblische Begriindung durch Awuslegung der
Stelle 1. Petr. 3, 17—22 nachgewiesen». Dieses hiitte auch der
Titel der Arbeit von Werner Bieder, die gerade in Ziirich er-
schienen ist, gewesen sein kénnen, nur dafl auch andere nt.-
liche Stellen als jene im 1. Petr. mehr ausfiihrlich herangezo-
gen werden. Mit Absicht spricht also der Verfasser im Titel
von der «Vorstellung...». Die Niederfahrt Christi in die Un-
terwelt, ein Moment des apostolischen Bekenntnisses, wird von
ihm nicht als eine Tatsache, sondern als eine Vorstellung be-
handelt; und er will mit seiner Untersuchung dartun, wie jene
Vorstellung keine nt.liche Begriindung habe und spiter ent-
standen sei, ndmlich als der urspriingliche, reine Glaube an
den Tod und die Auferstehung des Erlosers nicht mehr so fest
gewesen sei, sondern ein spekulatives Interesse fiir dullere
Einzelheiten sich geltend gemacht habe. Wenn Martin Werner
die Entstehung der christlichen Dogmen zu erkliren versucht
hat durch das Bediirfnis, den leeren Raum auszufiillen, der we-
gen des Ausbleibens der Parusie entstand, so will Bieder die



Rezensionen 461

Iintstehung des Descensusglaubens dadurch erkliren, daf der
urspriingliche Glaube an die unmittelbare Bedeutung des Kreu-
zes und der Auferstehung geschwécht wurde. Hierdurch sollen
«die speziellen Einzelaussagen zu selbstindigen dogmatischen
Lehrsétzen isolierty worden sein, indem gewisse Fragen beant-
wortet werden muliten und indem eine religionsgeschichtliche
Beeinflussung eintreten konnte (S. 202; 205). Dies kann in der
Literatur des zweiten Jahrhunderts studiert werden, aber im
NT sei von einem eigentlichen Descensus nirgends die Rede (S.
128 {.). Fiir den Glauben wird hierdurch das Ergebnis gewon-
nen, dal} das Apostolikum geéindert werden miillte; zum Ersatz
mochte Bieder die Worte «erschienen den Engelny nach 1. Tim.
3,16 vorschlagen (S. 207 ff.).

Wenn man auch nicht dieselben praktischen Folgerungen
wie Bieder ziehen will, mull ohne Zweifel betont werden, dal
seine Untersuchung auflerordentlich einsichtsvoll und durch-
dacht ist. Nach einer griindlichen Forschungsiibersicht von der
Reformation ab bis in die Neuzeit wird eine jede der Stellen im
NT behandelt, wo ein Descensus vorzuliegen scheinen kann
(Joh. 5, 25—29 fehlt allerdings?!), und mit feiner Analyse
(ohne gekiinstelte Theorien iiber «Unechtheity u. dgl.) erwégt
der Veri., was im betreffenden Falle eine Descensusvorstellung
oder nicht andeuten kénne. Von besonderer Bedeutung ist der
Abschnitt iiber Christi Predigt an die Geister im Geféingnis,
1. Petr. 3, 19, die auch der Referent in einer Spezialstudie (The
Disobedient Spirits) behandelt hat. Es ist eine personliche
Freude, unsere weitgehende Uebereinstimmung in der Denk-
weise hier feststellen zu k6énnen. Von unbedeutenden Kinzel-
heiten abgesehen, unterscheidet sich Bieder eigentlich nur an
einem Punkt von unseren Ergebnissen: er will keine Verbin-
dung zwischen dem Descensus und der Taufe annehmen, trotz
der Analogie zwischen der Sintflut und der Taufe in 1. Petr.
3, 21. Dies héingt damit zusammen, dafl Bieder nicht entschei-
den zu kénnen meint, ob Vers 19 vom Descensus in die Unter-
welt oder vom Ascensus in den Himmel handelt (S. 109 f.). Wir
selbst nahmen auch eine Schwankung zwischen diesen Mog-
lichkeiten an, fanden es aber einfacher, mit dem Descensus Zu

1 E. G.Selwyn, The First Epistle of St. Peter (1946), 346 ff.



462 Rezensionen

rechnen, da keine Einzelheit die mehr gnostische Ascensus-
lehre gerade hier vorauszusetzen scheint; auch Bieder hat
iibrigens in einem spiteren Kapitel ohne weiteres die Descen-
suslehre vorausgesetzt (S. 198). Die Hauptsache ist jedoch, daf
die Predigt fiir die Geister im Gefingnis aus praktischen, par-
inetischen Griinden erwihnt wird, um zu der Verbreitung
des Evangeliums zu bewegen. So kommt es, dafl die kosmologi-
schen Momente keine wesentliche Rolle im Zusammenhang
spielen. Im Sinne apokalyptischen Unterrichts iiber die Welt
jenseits des Grabes liegt keine eigentliche Descensuslehre vor:
darin hat Bieder zweifellos recht. Dasselbe trifft auf alle Stel-
len im NT zu, die einen Anstrich des Descensusgedankens zu
enthalten scheinen: ein primédrer Descensusunterricht kommt
niemals in Frage. Sogar was 1. Petr. 4,6 betrifft, wo von
Evangelienverkiindigung fiir Tote die Rede ist, wird das an-
erkannt sein miissen, auch wenn wir den Ausdruck <Tote» an
dieser Stelle nicht im moralischen Sinne auffassen konnen, wie
es Bieder will (S. 125 {.); denn 4, b spricht ganz offenkundig von
Lebenden und Toten im physischen Sinne. Unter allen Umstédn-
den ist doch das Interesse an der Verbreitung des Evangeliums
und nicht die Apokalyptik das Entscheidende.

Dann ist es selbstverstindlich eine Geschmacksache, ob nicht
schwache und peripherische Andeutungen eines Descensus im-
merhin als Descensusvorstellungen, wenn auch unentwickelt,
behandelt werden miissen. Der Rezensent fiihlt sich veranlaft,
dies zu behaupten. Wenn z. B. Jesus in Matth. 12,40 den Auf-
enthalt des Menschensohns im Schofle der Erde mit dem des
Jonas im Bauche des Meerungetiims vergleicht, so bezeichnet
Bieder dies nur als einen «transitorischeny Hadesaufenthalt,
weil das Interesse an der folgenden Auferstehung gebunden sei
(S. 41 1.); aber diese Unterscheidung ist iibertrieben. Ist doch
auch ein Aufenthalt im Hades ein Descensus, wenngleich pas-
siver Natur; und das Transitorische bezeichnet wohl alle For-
men des Descensus. Angesichts dieser Stelle muf} bestimmt an-
erkannt werden, dal} die Descensuslehre vorliegt, und zwar ge-
radezu in Jesu eigenem Unterricht. Entsprechend verhilt es
sich mit anderen Stellen, wo Bieder das Descensusmotiv weg-
erkliren will. Zwar gibt es nirgendwo eine selbstiindige und
ausgefiihrte Descensuslehre, aber die Gedanken streifen immer



Rezensionen 463

wieder an Descensusmotiven an. Man wird deshalb veran-
laft, im Hintergrund gewisse Descensusvorstellungen voraus-
zusetzen, an welche die nt.lichen Textstellen ankniipfen. Bieder
hat selbst ein Gefiihl dafiir, wenn er die in der nt.lichen Zeit
wohlbekannten Henochvorstellungen fiir eine genetische ISr-
klirung der Stelle 1. Petr. 3, 19 gelten lift. Dazu kommt aber
noch das ganze at.liche Material, welches Bieder aufler acht
liBt. Man sollte teils solche Abschnitte beachten, wo Descensus-
vorstellungen unmittelbar hervortreten, teils solche, wo die
christologische Schriftdeutung der Urkirche eine Entwicklung
von Descensusvorstellungen hat bewirken miissen. Alles dies
spricht gegen die These, die Descensuslehre sei erst nach der
nt.lichen Zeit entstanden, und der Grund sei ein reines Va-
cuum, wie Glaubensschwéche. Aber in dem Sinne miissen wir
Bieder recht geben, dafl konkrete und selbstindige, von dem
Kreuze und der Auferstehung unabhingige Descensusvorstel-
lungen, wie Spekulationen iiber das Schicksal der dahinge-
schiedenen Heiligen und #hnliche Gedanken, im NT nicht er-
scheinen. Die griindliche Erorterung dieser Fragen ist unge-
mein lehrreich und wertvoll.

Im letzten Hauptteil seines Buches durchmustert Bieder die
Zeugnisse iiber Christi Descensus in den éltesten christlichen
Schriften nach dem NT. Es wird hier eine héchst wertvolle
Uebersicht dargeboten, und trotz der umfassenden édlteren Lite-
ratur hat der Verfasser vieles von selbstindigem Wert mitzu-
teilen. — Ueberhaupt erweist sich, dafl er seinen Stoff nicht
mechanisch iibernommen, wenn auch dieser frither von ande-
ren herangezogen worden ist, sondern alles griindlich durch-
dacht und geordnet hat. Hier ist vieles zu rithmen, sowohl was
die Behandlung der Texte als auch was den wissenschaftlichen
Apparat betrifft. *

Die Frage iiber eine Aenderung des apostolischen Bekennt-
nisses nach modernen wissenschaftlichen Prinzipien ist keine
exegetische Frage, ebenso auch nicht die Frage, inwiefern die

2 F. W. Beare, The First Epistle of Peter (1947) ist nicht benutzt wor-
den. — Neuere Literatur: Joach. Jeremias, Zwischen Karfreitag und Ostern.
Descensus und Ascensus in der Karfreitagstheologie: ZNW 42 (1949), S.
194—201; H. Riesenfeld, La descente dans la mort: Aux sources de la tradi-
tion chrétienne, Mélanges M. Goguel (1950), S.207—217.



464 Rezensionen

Verkiindigung der Kirche durch die Ansiitze zu Descensusvor-
stellungen, die das NT zweifellos enthélt, gebunden sein soll;
wir enthalten uns jeder Aeullerung dariiber und begniigen uns
mit den geschichtlichen Tatsachen, die vorzuliegen scheinen.
Sachlich kénnen wir doch nicht finden, es herrsche eine ernste
Disharmonie zwischen der kurzen Andeutung des Descensus
im Bekenntnis und dem NT.
Uppsala. Bo Reicke.

Paul Held, Der Qudker George Fox, sein Lieben, Wirken, Kdmp-
fen, Leiden, Siegen, Basel, Verlag Friedrich Reinhardt AG.,
1949, mit 5 Bildern und 3 Karten, 564 Seiten, in Leinen
Fr. 22.50.

Seit Hermann Weingarten in seinen «Revolutionskirchen
Englandsy 1868 das 17. Jahrhundert als das eigentliche Re-
formationsjahrhundert der britischen Insel ansprach und mit
Meisterhand das Bild der Epoche so zeichnete, dafl das Qui-
kertum als ihre edelste Bliite erschien, hat die deutschsprachige
Forschung und Darstellung diesem Gegenstand zwar nicht
regelmilig, aber immer wieder und gerade auf Hohepunkten
kirchengeschichtlicher Arbeit ihre Aufmerksamkeit geschenkt.
Rudolf Buddensieg (RE?, 16, 356 ff.) gab einen eindringenden
Ueberblick. Heinrich Béhmer (Der junge Luther 1925) und
Karl Holl (Luther und die Schwirmer, Gesammelte Aufsiitze
10 1932, 439 ff.) entnahmen ihm in George IFox das wirkungs-
volle Gegenbild zu Luther. Margarete Stihelin iibersetzte sein
Tagebuch, Paul Wernle stattete die Uebersetzung mit einem
wertvollen Geleitwort aus (1908). Th. Sippell wandte eine
ganze, ausschliefiliche Lebensarbeit daran, die inneren Zu-
sammenhéinge und die Vorgeschichte des Quikertums aufzu-
hellen.

Als nach dem 1. Weltkriege die amerikanischen «IFreunde»
durch ihre iiberragende und iiberzeugende Hilfsbereitschaft
stirker in den Blickpunkt Kuropas riickten und auch organi-
satorisch in Deutschland FulB faBten, schufen sie sich eine
eigene Literatur, aus der hier nur Alfons Paquets Ballade von
George Fox (1936) hervorgehoben sei. Jedoch einen eigent-
lichen Biographen in deutscher Sprache hatte Fox, den Voltaire
spottisch mit Jesus verglich und Carlyle das merkwiirdigste



Rezensionen 465

Ereignis der neueren Geschichte nannte, bisher nicht gefun-
den. Hier blieben wir auf die englischen Werke von Tuke
(1813), Marsh (1847), W. u. T.Evans (1847), Janney (1852),
Bickley (1860), Watson (1884), Hodgkin (1896), Braithwaite
(1892) sowie die Arbeiten zur Friihgeschichte des Quikertums
von Rufus M. Jones angewiesen. *

In diese Liicke tritt das vorliegende Buch des Schweizers
Paul Held, das in breiter Darstellung den Weg des seltenen
Menschen nicht nur nachzeichnet, sondern mitgehen 140t. Helds
Buch ist keine eigentliche wissenschaftliche Biographie, son-
dern eine verstéindnisvolle, im tiefsten beteiligte Nacherzéhlung
auf sorgfiltiger quellenmiBiger Grundlage. Es steht vollig
im Banne seines Helden. Von der Charakterzeichnung bis zur
Wiedergabe der Erlebnisse bietet es eine einzige begeisterte
Apologie, eine Werbung fiir den Mann und die Sache, das
Werk und die Form. Mit Recht stehen William Penns bewun-
dernde Worte iiber George Fox thetisch voran. In Helds eige-
ner Charakterdarstellung treten folgende Ziige hervor (ich
pointiere dabei schiirfer, als es der Verf. tut): Die Gewissen-
haftigkeit schafft eine Atmosphére der Schwermut und Griibe-
lei, sie fordert den Drang zur Einsamkeit, sie treibt in die
Anfechtung. Sie fiihrt zur Festigkeit in der Durchfiihrung ein-
mal gefaliter Entschliisse, zum Mut vor Gegnern und falschen
Freunden, aber auch zur Riicksichtnahme auf den andern aus
bestindiger Furcht, ihm Unrecht zu tun. Damit erreicht sie
eine beinahe virtuose Fiahigkeit der Menschenbehandlung, eine
unaufdringliche, als Vollendung der Autonomie erscheinende
Seelenfiihrung. So bestitigt sich am Beispiel von George Fox
die Intensitdt puritanischer Gewissensbildung, die, von bene-
diktinischer und jesuitischer Erbauungsliteratur und Beicht-
kasuistik angeregt, sich zu einer einzigartigen Héhe erhoben
hat. Die Eigentiimlichkeiten, die seinen Zeitgenossen am
meisten auffielen und den Spott Voltaires herausforderten,
seine nervosen und visiondren Zustinde, seine Weissagungen
wie die von Cromwells Tod, seine Eingebungen und plétzlichen

* Trst nach Abschlufl der Korrektur bemerke ich, daf in jiingster Zeit
eine deutsche Uebersetzung der schwedischen Biographie des George Fox
durch Emilia Fogelklou erschienen ist. Sie war mir nicht zugénglich.

30



466 Rezensionen

Entschliisse, seine Wunderheilungen dréngt der Verf. dem-
gegeniiber etwas zuriick, ohne sie zu unterschlagen. Eindrucks-
voll 148t er seine ruhelose Wanderschaft, die ihn nicht nur von
Ort zu Ort, sondern auch von Pfarrer zu Pfarrer, von Kirche
zu Kirche fiihrt, lebendig werden, sein Martyrium unter den
verschiedenartigen Umstinden, die zielbewulite Sammlung sei-
ner Freunde, die weitausgreifende Griindung neuer Gemeinden,
die entschlossene Verantwortung fiir ihre Erhaltung in Eng-
land, Irland, Amerika, Deutschland, Polen, die Mission unter
den Indianern. In wirkungsvollem Gegensatz dazu steht die
Selbstbescheidung, die ihn wie Antonius beim Wachstum sei-
nes Ansehens in die Einsamkeit zuriicktreibt, und die Bot-
schaft, die den Menschen auf seine Innerlichkeit verweist.

Den entscheidenden Wendepunkt sieht Held nicht in der
Losung des 19jdhrigen von seiner Familie, sondern in der
plotzlichen Gewillheit der Liebe Gottes, die ihm eines Tages
(nach 1646) nach schweren Anfechtungen zuteil wird. Seitdem
vertraute er sich ganz der Leitung durch das «innere Licht»
(inward light) nach 2. Petr. 1, 19 an und verfocht grundsitzlich
und praktisch das unbedingte Recht jedes Menschen auf eine
unmittelbare Gottesbeziehung. Jesus Christus wurde ihm im
Gegensatz zum Autorititsglauben an die Schrift der innere
Lehrer, der das innere Licht als den «Samen Gottes» (seed of
God) erweckt und damit den Menschen zu seiner auch mensch-
lichen Erfiillung bringt. Die Freiheit Gottes, sich nach seinem
Ermessen zu offenbaren, bedingt die menschliche Freiheit von
Schrift und Dogma. Echter Gottesdienst kann darum nur im
Stillesein und Warten auf die Offenbarung bestehen. Von die-
sem Zentrum aus wird die gesamte Botschaft des George Fox
verstindlich gemacht. Mit innerer Notwendigkeit muf} sie sich
gegen die gebaute Kirche, fiir das Menschenherz als den echten
Tempel Gottes einsetzen. Doch wehrt der Verf. alle individua-
listischen Konsequenzen ab und weist vielmehr darauf hin, dafl
das gemeinsame Schweigen, das gemeinsame Warten auf das
innere Licht, «das gemeinsame Erleben der Gegenwart Gottes
beim gemeinsamen Gebet in den gottesdienstlichen Versamm-
lungeny (525) tiefe Verbundenheit schuf.

Mit besonderer Sorgfalt erértert der Verf. die Stellung des
George Fox zur Bibel, zur Obrigkeit, zum Kriege und 146t ihn



Rezensionen 467

dabei wesentlich konservativer, zuriickhaltender, iiberlegter er-
scheinen als bisher. Hier bewegt sich Held auf der Linie der
von Sippell gegebenen Charakteristik des Quikertums. Aufler-
dem wird der soziale Charakter seiner Prophetie sehr lebendig,
der Protest gegen die hohlen Formen des Hoflebens, den Luxus,
die Trunksucht bei Hoch und Niedrig, das Eintreten fiir die
Gleichberechtigung der Frau. Zugleich aber wird das I'ehlen
eines eigentlichen sozialen Programms betont. Auch hier wird
Fox konservativer gezeichnet als bisher, wenn seine Bejahung
der Berufsarbeit und der damit gegebenen wirtschaftlichen
Unterschiede, die ausdriickliche Ablehnung der Gleichheit und
besonders im Gegensatz zum radikalen Pietismus Deutschlands
seine Hochschétzung der Bildung hervorgehoben wird.

So’ entsteht ein reiches Bild, das durch seinen Realismus
aullerordentlich gewinnt. Seine theologischen Konturen vertra-
gen eine schirfere Ausziehung. Als Grundgedanke der Bot-
schaft ergibt sich fiir Held wie fiir Sippell das religiose Men-
schenrecht jedes einzelnen, d. h. das Recht jedes Individuums
auf eine unmittelbare und selbstindige Gottesbeziehung. Im
iibrigen aber ist es dem Verf. deutlich um die Betonung des
Objektiven in der Verkiindigung des George Fox zu tun. So
will er das «innere Lichty als Einbruch der gottlichen Macht
ins menschliche Leben verstanden wissen. So legt er darauf
besonders Gewicht, dafl es grundsétzlich und tatsidchlich nichts
anderes sagt als die Heilige Schrift und damit auf einen, durch
Autonomie des glaubenden Subjekts begriindeten Biblizismus
hinauslduft. So glaubt er auch George Fox auf die Formel
eines vergegenwirtigten Urchristentums bringen und ihn da-
mit dem groflen, in der Kirchengeschichte immer wiederholten
Programm einer Wiederaufnahme urchristlicher Haltung ein-
ordnen zu konnen. Zweifellos ist hier die Wandlung der theo-
logischen Urteilsbildung durch die dialektische Theologie
wirksam. Unter dem Wiedergewinn des theologischen Themas,
des objektiven Wortes Gottes, ist es unmoglich geworden, fiir
einen ganz auf die Subjektivitit hin interpretierten George Fox
einzutreten. Diese Umwertung des noch fiir Karl Holl maf-
gebenden Fox-Bildes als des Paradigmas fiir das Schwirmer-
tum schlechthin in Richtung auf einen theologischen Objekti-
vismus ist der bedeutendste Diskussionsbeitrag dieser sorgfil-

30%



468 Rezensionen

tigen Biographie. Held geht so weit, in der Frage nach der
Kirche das eigentliche Zentrum und Agens von George Fox
zu erblicken, ihn also ebenso wie zum Anwalt eines vertieften
Biblizismus zu dem einer vertieften Ekklesiologie zu machen.
Mir erscheint es fraglich, ob sich dies halten l140t.

Die Schwiichen des Buches liegen in der mangelnden Pré-
zision der theologischen Begriffsbildung, in der einseitigen
Parteinahme fiir den Helden, der geradezu als Muster aller
christlichen Tugenden erscheint, in der Vernachlissigung
wichtiger Ziige von George Fox selbst. Zu kurz kommt der
Vorsehungs- und Fiihrungsglaube, der bei ihm stéirker theo-
zentrisch gewendet ist, als ihn der Verfasser darstellt. Gerade
sein Anliegen des Objektivismus hitte sich so noch besser
stiitzen lassen. Die unmittelbare Gottesbeziehung scheint mir
bei Fox nicht nur als Plidoyer fiir die «religiésen Menschen-
rechtey gemeint zu sein, sondern als Lobpreis Gottes selbst in,
seiner Grofle, Freiheit und Weisheit. Damit gliedert sich das
Tagebuch des Fox organisch in die von Augustin begriindete
Tradition der Confessiones ein; sie steht diesem Urbild nédher
als der Emanzipation des Individuums bei Rousseau. Dann
aber hat der Verf. das Phidnomen der Siinde im autobiographi-
schen Zusammenhang bei Fox vollig auBler acht gelassen. Ge-
rade da sie im Journal im Gegensatz nicht nur zu Augustin,
sondern vor allem zu seinem Zeitgenossen John Bunyan so
stark zuriicktritt, hédtte dies mit Nachdruck festgestellt und ins
Gesamtbild aufgenommen werden miissen, Die schwichsten
Partien des Buches liegen in den Ansitzen zu einer kirchen-
und theologiegeschichtlichen KEingliederung. Was der Verf.
hier iiber das Verhiltnis von George Fox zu den Lollarden,
den Gottesfreunden, zu Jakob Bohme und zum Puritanismus
sagt, bleibt in farblosen Gemeinplitzen stecken und wertet die
Feststellungen Sippells in keiner Weise aus. Auch ein ge-
legentlich angedeuteter Vergleich mit Kierkegaard (S. 45)
wirkt anfingerhaft und erbringt nichts. Die gesamte Biogra-
phie ist in einer nicht vertretbaren Ausschliellichkeit vom
Helden her gestaltet. Doch diese Bedenken mindern nicht den
Dank fiir die im einzelnen geleistete sorgfiltige Arbeit, die
als Teillosung der biographischen Aufgabe wertvoll bleibt.

Berlin-Zehlendorf. Martin Schmidt.



Rezensionen 469

Jiirgen Uhde, Der Dienst der Musik (Theologische Studien,
hrsg. von Karl Barth, Heft 30), Zollikon-Ziirich, Evangeli-
scher Verlag, 1950, 32 S., Fr. 2.20.

Im Friihjahr 1950 trafen sich im Oekumenischen Institut
in Bossey einige Kiinstler mit Vertretern verschiedener Kir-
chen, um in gemeinsamer Ueberlegung den schwierigen Zu-
sammenhang zwischen Kunst und Kirche aufzudecken. In vier
Referaten wurden Richtlinien fiir die sehr lebhaften Diskus-
sionen gegeben. So verschieden die Ansichten, hauptséchlich
anfinglich, schienen, so eindeutig zeigte sich eine Denkrich-
tung, die von drei Referenten unabhingig voneinander zu einer
These zusammengefalit wurde: die Kunst richtet Zeichen auf:
«L’ceuvre d’art est un objet dont la raison d’étre, nécessaire et
suffisante, est de signifier> (de Rougement). F'iir den Kiinstler
ist das Wissen um die zeichenhafte Bedeutung seines Schaffens
von grofiter Wichtigkeit. Er ist durch dieses Wissen gezwun-
gen, sich immer von neuem Rechenschaft dariiber abzulegen,
dafl sein Werk ein solches Zeichen ist fiir seine Mitmenschen.
Es wird ihn zu einer «co-humanitéity zwingen, die vom schwe-
dischen Referenten, Hartmann, als Bedingung fiir den chrisi-
lichen Kiinstler gestellt wurde. Es wird ihn behiiten vor der
immer lauernden Gefahr, auf die van der Leeuw hinwies, daB
er seine menschlichen Beziehungen, seine Erlebnisse, das
Leben anderer nur braucht, sogar millbraucht, als Anregung
fiir sein kiinstlerisches Schaffen. Es wird ihm erhellen, daf
auch die vom Kiinstler so erwiinschte Freiheit der «herrlichen
Freiheit der Kinder Gottesy nahe verwandt ist (R.A. Schroder).

Es war in Bossey anldfilich dieser Konferenz, dafl ich Uhde
kennenlernte und daf er mir das Manuskript seines Referates zu
lesen gab. Als ich es nach seiner Verdffentlichung jetzt wieder
las, traf mich mehr als in Bossey, wo die oben angedeuteten
Thesen unser gemeinsamer, fast selbstverstindlicher Besitz
wurden, wie aullergewohnlich und erfreulich es ist, dafl sich
ein junger ausiibender Musiker so intensiv mit dem Sinn seiner
Kunst und seines Schaffens auseinandersetzt. Liegt doch die
Ueberlegung in klar formulierten Gedanken uns Musikern im
allgemeinen ferne! Zwar wird beim Publikum mehr und mehr
das Bediirfnis wach, zu wissen, was ein Musiker iiber die
eigene Arbeit oder iiber die Musik im allgemeinen denkt; aber



470 Rezensionen

dieses Bediirfnis ist mit Neugierde vermischt und regt den
Kiinstler oft zu nur persénlichen, darum nicht allgemein giilti-
gen Aeulerungen an.

Uhdes Anliegen ist ein anderes und ein sehr ernstes. Er
will den Dienst der Musik als ihren letzten Sinn aufdecken,
und zwar ihren Dienst als Lob Gottes. Dall er dabei 1949 zu
den gleichen Thesen kam, die sich in Bossey herauskristalli-
sierten, spricht sowohl fiir die Giiltigkeit dieser Thesen wie
fiir Uhdes zeitgemifies Denken. Aber nicht nur kiinstlerisch
<moderny ist dieses Denken, sondern auch dialektisch theo-
logisch, was mir auch als ein zeitgemifBes Zeichen erscheint.

Uhde fingt seine Abhandlung sehr niichtern mit einer
statistischen Darstellung des Musiklebens in Stuttgart an.
Diese Niichternheit fithrt ihn zu einem strengen Suchen nach
Gerechtigkeit im Beurteilen unserer Situation als Musiker in
der heutigen Welt. Diese Strenge mufite seinen Gedankengang
auf das theologische Moment lenken. Da er von vornherein um
diesen letzten Sinn unseres Musik-Machens als Lob Gottes
weil}, beurteilt er unsere Zeit und unsere Musikpraxis weniger
negativ, als es heute fast iiberall geschieht (vgl. seine Zitate
S.12 ff)). Es erscheint mir logisch und aus seiner Haltung
heraus unumginglich, daf} er S. 10 Hermann Hesses Deutung
unserer Zeit als des feuilletonistisch-kriegerischen Zeitalters
in dem Sinne korrigiert, dafl die Menschheit in 100 oder 200
Jahren wahrscheinlich nicht nur die Zerrissenheit, sondern
jedenfalls auch ein positiv-einheitliches Bemiihen in der aus
unserer Zeit iiberlieferten Kunst werde feststellen konnen.
Welches «Zeicheny wir mittels unserer Musik auch geben, ob
ein bewubtes Lob Gottes, oder ein Klingen, das letzten Endes
ein solches Liob meint, oder sogar einen «geordneten L&rmy,
der bewult oder unbewulit das Lob Gottes iibertonen will, es
werde sich jede Stilart einmal durch diese ihre eigentliche
Bestimmung deuten lassen.

Sehr klar und doch mild sieht Uhde auch unsere merkwiir-
dige Lage, in der wir Musik aus allen Zeiten studieren und
auffiihren, im eigenen Schaffen aber unsicher sind. Ob wir nun
eine «Generation der Erben» sind (Mersmann) oder ob die
ganze Erbschaft Teil unseres «moderneny Musikgutes gewor-
den ist, diese Frage verleitet ihn nicht zu einer pessimistischen



Rezensionen 471

Aussage iiber den Mangel an schopferischer Eigenart, die in
der modernen Musik nur Epigonenhaftes oder AbsStruses ent-
stehen ldfBt, sondern zwingt ihn, weiter zu suchen nach einer
Losung, die unserer Zeit gerecht wird. Allerdings muf} er da-
fiir weit ausholen, und man kann ihm den Vorwurf nicht er-
sparen, zu viele Gedanken in die 32 Druckseiten zusammen-
gepreft zu haben. Seine These: «Musik ist das mitteilsame
Spiel klingender Ordnungen in der Zeity (S.13) ist an sich so
reich an Gedanken, daBl die daran anschlieBenden Ueberlegun-
gen ein ganzes Buch wiirden fiillen kénnen. So reichhaltig
und richtig die nun folgenden Ausfiihrungen auch sind, sie
erschopfen das Thema doch nicht ganz. Aber sie fithren zum
Ziel, d.h. aus dem Zuviel an Gedanken und Moglichkeiten
findet der Verf. ¢«mancherlei wichtige Aufgaben, aber nicht
den Auftrag, den die Musik hat» (S.22). Er schlieft nun aus
der Unmoglichkeit, eine wesentliche Aufgabe der Musik in der
Welt zu finden, daBl sich der Auftrag nur theologisch begriin-
den ldBt. Er weist hin auf das Spiel der Weisheit vor den
Augen Gottes (Spriiche 8, 27—31), auf Goethes Worte iiber
Bach, auf die Antwort des ganzen Kosmos auf den unend-
lichen Jubel, von dem wir uns das gottliche Wesen ertiillt
denken miissen (Karl Barth), und endlich auf das gesungene
Lob der ganzen Kreatur, von dem in den Psalmen immer wie-
der die Rede ist.

Dies alles ist nicht nur einwandfrei richtig, sondern auch
begliickend, wird aber die Musiker nur dann iiberzeugen, wenn
sich diese lobende Antwort irgendwo in der praktischen Musik
zu allen Zeiten, wenigstens als bewuliter Versuch, bemerkbar
gemacht hat und noch bemerkbar macht. Hier zeigt sich m. E.
die Liicke in Uhdes Ausfiihrungen, eine Liicke, die sich ohne
weiteres aus seiner Stellung im Musikleben erkliren lafit. Er
ist Instrumentalist und darum vor allem und am innigsten
vertraut mit der Instrumentalmusik. Das Lob Gottes aber hat
sich am deutlichsten in den einfachsten Formen der Vokal-
musik gezeigt, nicht nur im Mittelalter, sondern zu allen Zei-
ten. Mit einer Choralstrophe beschlieft Uhde seinen Vortrag
und weist damit auf diesen Stoff hin. Es wére aber fiir die Er-
kenntnis unserer Aufgabe wichtig, auch die Kirchenmusik, die
vokale und die instrumentale, in aller Deutlichkeit zu bespre-



472 Miszelle

chen und auf ihre Tauglichkeit als Lob Gottes zu priifen. Die
Klarheit, die in diesem Biichlein in so erfreulicher Weise ge-
sucht wird, tite uns gerade auf dem Gebiete der Kirchenmusik
not. Wenn aber ein Instrumentalist, der mitten im Musikleben
steht, den Auftrag der Musik nur theologisch zu deuten ver-
mag, ist die Zeit wohl nicht mehr ferne, in der die unheilsame
Trennung zwischen «Kirchenmusiky (als kiinstlerisch schwii-
chere Aeuflerung) und Konzertmusik (als «nur weltliche»
Kunstmusik) iiberbriickt sein wird, weil beide dem gleichen
Auftrage Folge leisten. :
Basel. Ina Lohr.

Miszelle.

Alttestamentliche Wortforschung.
Ma‘og 1. Konige 17, 12,

Als in der groBen Diirre der Bach Krith versiegt ist, wird Elia vom
Worte Jahwiis nach Sarepta geschickt; dort wird eine Witwe ihn speisen.
Elia trifft die Witwe am Stadttor beim Holzlesen und bittet sie um einen
Schluck Wasser und dann um einen Bissen Brot. Die Witwe antwortet
(17,12) : «<Beim Leben Jahwis, deines Gottes! wenn ich einen ma‘dg habe,
gondern nur noch eine Handvoll Mehl im Topf und ein wenig Oel im Krug.»

Was bedeutet hier ma‘cg? Die Worterbiicher denken alle an ‘aga, den
kreisrunden, in heiler Asche oder auf Gliihsteinen rasch gebackenen Brot-
fladen, und diese Herleitung mul} sehr alt sein. Denn wie die Vulgata mit
panis, so iibersetzt Luther mit «Gebackenes», die englische Bibel mit «cake»,
die schwedische mit «kaka bréd», und so und dhnlich alle Uebersetzungen,
und die Ausleger nehmen das ohne weiteres an.

Septuaginta hat éyxpugiag, und die Worterbiicher sagen zu diesem unge-
brauchlichen Wort, es bedeute den in der Asche gebackenen Brotfladen. Das-
selbe Wort verwendet sie fiir ‘aga, und bei J. Benzinger, Hebriische Archéo-
logie, 3. Aufl., 1927, S. 64%, vernimmt man, dall schon Epiphanius das Wort
vom «Verborgensein» unter der Asche ableitet. Das ist eine sonderbare und
kaum glaubliche Ableitung. Die syrische Bibel hat mddddm «irgend etwas»
fiir ma‘og; das ist bemerkenswert; denn der Syrer weicht ganz selten von
den beiden andern ab; und sollte sein «irgend etwas» fiir Brotkuchen, Ge-
backenes hier bloBe Verlegenheit sein?

Abgesehen davon ist die Antwort der Witwe auffallend. Der Prophet
bittet um einen Bissen Brot. Die Witwe sagt, sie habe nichts Gebackenes,
und sie sei eben dabei, wenn sie ein wenig Holz gefunden, etwas, die letzte,
karge Mahlzeit, zu backen. Das ist kaum in Ordnung.

Aber auch das Wort ma‘og selber ist auffallend, wenn es Gebackenes,
Brotkuchen heillen soll und fiir die einfachste Brotart schon ‘idga zur Ver-
fiigung steht. Bildung und Bedeutung sind in gleicher Weise auffallend.



	Rezensionen

