
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


460 Rezensionen

der reinen Transzendenz, — von der Transzendenz derjenigen
Wahrheit, die auf die Geschichte ihren Anspruch erhebt. Solche
Konfrontation auszuhalten, in ihr nicht zunichte zu werden,
— dies ist das Problem der Existenz. Ihm begegnet der Glaube,
aber nicht der Vernunftglaube, der in einem idealen Urgründe
der Existenz Anker zu schlagen sucht, vielmehr jener andere
Glaube, dem sich etwas Unerhörtes, ein Geschehen durchgreifender

Wiederherstellung, erschlossen hat: Kondeszendierende
Transzendenz.

Basel. Heinrich Barth.

Rezensionen.
Werner Bieder, Die Vorstellung von der Höllenfahrt Jesu

Christi, Beitrag zur Entstehungsgeschichte der Vorstellung
vom sog. Descensus ad inferos (Abhandlungen zur Theologie
des Alten und Neuen Testaments, hrsg. von W. Eichrodt und
O. Cullmann, Nr. 19), Zürich, Zwingli-Verlag, 1949, 233 S.,
Fr. 12.—.

Im Jahre 1868 erschien in Zürich eine Arbeit von Alexander

Schweizer unter dem Titel «Hinabgefahren zur Hölle, als
Mythus ohne biblische Begründung durch Auslegung der
Stelle 1. Petr. 3, 17—22 nachgewiesen». Dieses hätte auch der
Titel der Arbeit von Werner Bieder, die gerade in Zürich
erschienen ist, gewesen sein können, nur daß auch andere nt.-
liche Stellen als jene im 1. Petr. mehr ausführlich herangezogen

werden. Mit Absicht spricht also der Verfasser im Titel
von der «Vorstellung...». Die Niederfahrt Christi in die
Unterwelt, ein Moment des apostolischen Bekenntnisses, wird von
ihm nicht als eine Tatsache, sondern als eine Vorstellung
behandelt; und er will mit seiner Untersuchung dartun, wie jene
Vorstellung keine nt.liche Begründung habe und später
entstanden sei, nämlich als der ursprüngliche, reine Glaube an
den Tod und die Auferstehung des Erlösers nicht mehr so fest
gewesen sei, sondern ein spekulatives Interesse für äußere
Einzelheiten sich geltend gemacht habe. Wenn Martin Werner
die Entstehung der christlichen Dogmen zu erklären versucht
hat durch das Bedürfnis, den leeren Raum auszufüllen, der
wegen des Ausbleibens der Parusie entstand, so will Bieder die



Rezensionen 461

Entstehung des Descensusglaubens dadurch erklären, daß der
ursprüngliche Glaube an die unmittelbare Bedeutung des Kreuzes

und der Auferstehung geschwächt wurde. Hierdurch sollen
«die speziellen Einzelaussagen zu selbständigen dogmatischen
Lehrsätzen isoliert» worden sein, indem gewisse Fragen
beantwortet werden mußten und indem eine religionsgeschichtliche
Beeinflussung eintreten konnte (S. 202; 205). Dies kann in der
Literatur des zweiten Jahrhunderts studiert werden, aber im
NT sei von einem eigentlichen Descensus nirgends die Rede (S.
128 f.). Für den Glauben wird hierdurch das Ergebnis gewonnen,

daß das Apostolikum geändert werden müßte; zum Ersatz
möchte Bieder die Worte «erschienen den Engeln» nach 1. Tim.
3,16 vorschlagen (S. 207 ff.).

Wenn man auch nicht dieselben praktischen Folgerungen
wie Bieder ziehen will, muß ohne Zweifel betont werden, daß
seine Untersuchung außerordentlich einsichtsvoll und durchdacht

ist. Nach einer gründlichen Forschungsübersicht von der
Reformation ab bis in die Neuzeit wird eine jede der Stellen im
NT behandelt, wo ein Descensus vorzuliegen scheinen kann
(Joh. 5, 25—29 fehlt allerdings1), und mit feiner Analyse
(ohne gekünstelte Theorien über «Unechtheit» u. dgl.) erwägt
der Verf., was im betreffenden Falle eine DescensusvorStellung
oder nicht andeuten könne. Von besonderer Bedeutung ist der
Abschnitt über Christi Predigt an die Geister im Gefängnis,
1. Petr. 3,19, die auch der Referent in einer Spezialstudie (The
Disobedient Spirits) behandelt hat. Es ist eine persönliche
Freude, unsere weitgehende Uebereinstimmung in der Denkweise

hier feststellen zu können. Von unbedeutenden Einzelheiten

abgesehen, unterscheidet sich Bieder eigentlich nur an
einem Punkt von unseren Ergebnissen: er will keine Verbindung

zwischen dem Descensus und der Taufe annehmen, trotz
der Analogie zwischen der Sintflut und der Taufe in 1. Petr.
3, 21. Dies hängt damit zusammen, daß Bieder nicht entscheiden

zu können meint, ob Vers 19 vom Descensus in die Unterwelt

oder vom Ascensus in den Himmel handelt (S. 109 f.). Wir
selbst nahmen auch eine Schwankung zwischen diesen
Möglichkeiten an, fanden es aber einfacher, mit dem Descensus zu

1 E.G.Selwyn, The First Epistle of St. Peter (1946), 346 ff.



462 Rezensionen

rechnen, da keine Einzelheit die mehr gnostische Ascensus-
lehre gerade hier vorauszusetzen scheint; auch Bieder hat
übrigens in einem späteren Kapitel ohne weiteres die Descen-
suslehre vorausgesetzt (S. 198). Die Hauptsache ist jedoch, daß
die Predigt für die Geister im Gefängnis aus praktischen, par-
änetischen Gründen erwähnt wird, um zu der Verbreitung
des Evangeliums zu bewegen. So kommt es, daß die kosmologi-
schen Momente keine wesentliche Rolle im Zusammenhang
spielen. Im Sinne apokalyptischen Unterrichts über die Welt
jenseits des Grabes liegt keine eigentliche Descensuslehre vor:
darin hat Bieder zweifellos recht. Dasselbe trifft auf alle Stellen

im NT zu, die einen Anstrich des Descensusgedankens zu
enthalten scheinen: ein primärer Descensusunterricht kommt
niemals in Frage. Sogar was 1. Petr. 4,6 betrifft, wo von
Evangelienverkündigung für Tote die Rede ist, wird das
anerkannt sein müssen, auch wenn wir den Ausdruck «Tote» an
dieser Stelle nicht im moralischen Sinne auffassen können, wie
es Bieder will (S. 125 f.) ; denn 4, 5 spricht ganz offenkundig von
Lebenden und Toten im physischen Sinne. Unter allen Umständen

ist doch das Interesse an der Verbreitung des Evangeliums
und nicht die Apokalyptik das Entscheidende.

Dann ist es selbstverständlich eine Geschmacksache, ob nicht
schwache und peripherische Andeutungen eines Descensus
immerhin als Descensusvorstellungen, wenn auch unentwickelt,
behandelt werden müssen. Der Rezensent fühlt sich veranlaßt,
dies zu behaupten. Wenn z. B. Jesus in Matth. 12,40 den
Aufenthalt des Menschensohns im Schöße der Erde mit dem des
Jonas im Bauche des Meerungetüms vergleicht, so bezeichnet
Bieder dies nur als einen «transitorischen» Hadesaufenthalt,
weil das Interesse an der folgenden Auferstehung gebunden sei
(S. 41 f.) ; aber diese Unterscheidung ist übertrieben. Ist doch
auch ein Aufenthalt im Hades ein Descensus, wenngleich
passiver Natur; und das Transitorische bezeichnet wohl alle Formen

des Descensus. Angesichts dieser Stelle muß bestimmt
anerkannt werden, daß die Descensuslehre vorliegt, und zwar
geradezu in Jesu eigenem Unterricht. Entsprechend verhält es
sich mit anderen Stellen, wo Bieder das Descensusmotiv
wegerklären will. Zwar gibt es nirgendwo eine selbständige und
ausgeführte Descensuslehre, aber die Gedanken streifen immer



Rezensionen 463

wieder an Descensusmotiven an. Man wird deshalb veranlaßt,

im Hintergrund gewisse Descensusvorstellungen
vorauszusetzen, an welche die nt.lichen Textstellen anknüpfen. Bieder
hat selbst ein Gefühl dafür, wenn er die in der nt.lichen Zeit
wohlbekannten Henochvorstellungen für eine genetische
Erklärung der Stelle 1. Petr. 3, 19 gelten läßt. Dazu kommt aber
noch das ganze at.liche Material, welches Bieder außer acht
läßt. Man sollte teils solche Abschnitte beachten, wo
Descensusvorstellungen unmittelbar hervortreten, teils solche, wo die
christologische Schriftdeutung der Urkirche eine Entwicklung
von Descensusvorstellungen hat bewirken müssen. Alles dies
spricht gegen die These, die Descensuslehre sei erst nach der
nt.lichen Zeit entstanden, und der Grund sei ein reines
Vacuum, wie Glaubensschwäche. Aber in dem Sinne müssen wir
Bieder recht geben, daß konkrete und selbständige, von dem
Kreuze und der Auferstehung unabhängige Descensusvorstellungen,

wie Spekulationen über das Schicksal der
dahingeschiedenen Heiligen und ähnliche Gedanken, im NT nicht
erscheinen. Die gründliche Erörterung dieser Fragen ist ungemein

lehrreich und wertvoll.
Im letzten Hauptteil seines Buches durchmustert Bieder die

Zeugnisse über Christi Descensus in den ältesten christlichen
Schriften nach dem NT. Es wird hier eine höchst wertvolle
Uebersicht dargeboten, und trotz der umfassenden älteren
Literatur hat der Verfasser vieles von selbständigem Wert mitzuteilen.

— Ueberhaupt erweist sich, daß er seinen Stoff nicht
mechanisch übernommen, wenn auch dieser früher von anderen

herangezogen worden ist, sondern alles gründlich durchdacht

und geordnet hat. Hier ist vieles zu rühmen, sowohl was
die Behandlung der Texte als auch was den wissenschaftlichen
Apparat betrifft.2

Die Frage über eine Aenderung des apostolischen Bekenntnisses

nach modernen wissenschaftlichen Prinzipien ist keine
exegetische Frage, ebenso auch nicht die Frage, inwiefern die

2 F. W. Beare, The First Epistle of Peter (1947) ist nicht benutzt worden.

— Neuere Literatur: Joach. Jeremias, Zwischen Karfreitag und Ostern.
Descensus und Ascensus in der Karfreitagstheologie: ZNW 42 (1949), S.

194—201; H. Riesenfeld, La descente dans la mort: Aux sources de la tradition

chrétienne, Mélanges M. Goguel (1950), S. 207—217.



464 Rezensionen

Verkündigung der Kirche durch die Ansätze zu Descensusvor-
stellungen, die das NT zweifellos enthält, gebunden sein soll;
wir enthalten uns jeder Aeußerung darüber und begnügen uns
mit den geschichtlichen Tatsachen, die vorzuliegen scheinen.
Sachlich können wir doch nicht finden, es herrsche eine ernste
Disharmonie zwischen der kurzen Andeutung des Descensus
im Bekenntnis und dem NT.

Uppsala. Bo Reiche.

Paul Held, Der Quäker George Fox, sein Leben, Wirken, Kämpfen,

Leiden, Siegen, Basel, Verlag Friedrich Reinhardt AG.,
1949, mit 5 Bildern und 3 Karten, 564 Seiten, in Leinen
Fr. 22.50.

Seit Hermann Weingarten in seinen «Revolutionskirchen
Englands» 1868 das 17. Jahrhundert als das eigentliche
Reformationsjahrhundert der britischen Insel ansprach und mit
Meisterhand das Bild der Epoche so zeichnete, daß das Quä-
kertum als ihre edelste Blüte erschien, hat die deutschsprachige
Forschung und Darstellung diesem Gegenstand zwar nicht
regelmäßig, aber immer wieder und gerade auf Höhepunkten
kirchengeschichtlicher Arbeit ihre Aufmerksamkeit geschenkt.
Rudolf Buddensieg (RES, 16, 356 ff.) gab einen eindringenden
Ueberblick. Heinrich Böhmer (Der junge Luther 1925) und
Karl Holl (Luther und die Schwärmer, Gesammelte Aufsätze
I6 1932, 439 ff.) entnahmen ihm in George Fox das wirkungsvolle

Gegenbild zu Luther. Margarete Stähelin übersetzte sein
Tagebuch, Paul Wernle stattete die Uebersetzung mit einem
wertvollen Geleitwort aus (1908). Th. Sippell wandte eine

ganze, ausschließliche Lebensarbeit daran, die inneren
Zusammenhänge und die Vorgeschichte des Quäkertums
aufzuhellen.

Als nach dem 1. Weltkriege die amerikanischen «Freunde»
durch ihre überragende und überzeugende Hilfsbereitschaft
stärker in den Blickpunkt Europas rückten und auch
organisatorisch in Deutschland Fuß faßten, schufen sie sich eine
eigene Literatur, aus der hier nur Alfons Paquets Ballade von
George Fox (1936) hervorgehoben sei. Jedoch einen eigentlichen

Biographen in deutscher Sprache hatte Fox, den Voltaire
spöttisch mit Jesus verglich und Carlyle das merkwürdigste



Rezensionen 465

Ereignis der neueren Geschichte nannte, bisher nicht gefunden.

Hier blieben wir auf die englischen Werke von Tuke
(1813), Marsh (1847), W. u. T.Evans (1847), Janney (1852),
Bickley (1860), Watson (1884), Hodgkin (1896), Braithwaite
(1892) sowie die Arbeiten zur Frühgeschichte des Quäkertums
von Rufus M. Jones angewiesen. *

In diese Lücke tritt das vorliegende Buch des Schweizers
Paul Held, das in breiter Darstellung den Weg des seltenen
Menschen nicht nur nachzeichnet, sondern mitgehen läßt. Heids
Buch ist keine eigentliche wissenschaftliche Biographie,
sondern eine verständnisvolle, im tiefsten beteiligte Nacherzählung
auf sorgfältiger quellenmäßiger Grundlage. Es steht völlig
im Banne seines Helden. Von der Charakterzeichnung bis zur
Wiedergabe der Erlebnisse bietet es eine einzige begeisterte
Apologie, eine Werbung für den Mann und die Sache, das

Werk und die Form. Mit Recht stehen William Penns bewundernde

Worte über George Fox thetisch voran. In Heids eigener

Charakterdarstellung treten folgende Züge hervor (ich
pointiere dabei schärfer, als es der Verf. tut): Die Gewissenhaftigkeit

schafft eine Atmosphäre der Schwermut und Grübelei,

sie fördert den Drang zur Einsamkeit, sie treibt in die
Anfechtung. Sie führt zur Festigkeit in der Durchführung einmal

gefaßter Entschlüsse, zum Mut vor Gegnern und falschen
Freunden, aber auch zur Rücksichtnahme auf den andern aus
beständiger Furcht, ihm Unrecht zu tun. Damit erreicht sie
eine beinahe virtuose Fähigkeit der Menschenbehandlung, eine
unaufdringliche, als Vollendung der Autonomie erscheinende
Seelenführung. So bestätigt sich am Beispiel von George Fox
die Intensität puritanischer Gewissensbildung, die, von bene-
diktinischer und jesuitischer Erbauungsliteratur und
Beichtkasuistik angeregt, sich zu einer einzigartigen Höhe erhoben
hat. Die Eigentümlichkeiten, die seinen Zeitgenossen am
meisten auffielen und den Spott Voltaires herausforderten,
seine nervösen und visionären Zustände, seine Weissagungen
wie die von Cromwells Tod, seine Eingebungen und plötzlichen

* Erst nach Abschluß der Korrektur bemerke ich, daß in jüngster Zeit
eine deutsche Uebersetzung der schwedischen Biographie des George Fox
durch Emilia Fogelklou erschienen ist. Sie war mir nicht zugänglich.

30



466 Rezensionen

Entschlüsse, seine Wunderheilungen drängt der Verf.
demgegenüber etwas zurück, ohne sie zu unterschlagen. Eindrucksvoll

läßt er seine ruhelose Wanderschaft, die ihn nicht nur von
Ort zu Ort, sondern auch von Pfarrer zu Pfarrer, von Kirche
zu Kirche führt, lebendig werden, sein Martyrium unter den

verschiedenartigen Umständen, die zielbewußte Sammlung seiner

Freunde, die weitausgreifende Gründung neuer Gemeinden,
die entschlossene Verantwortung für ihre Erhaltung in England,

Irland, Amerika, Deutschland, Polen, die Mission unter
den Indianern. In wirkungsvollem Gegensatz dazu steht die
Selbstbescheidung, die ihn wie Antonius beim Wachstum seines

Ansehens in die Einsamkeit zurücktreibt, und die
Botschaft, die den Mensehen auf seine Innerlichkeit verweist.

Den entscheidenden Wendepunkt sieht Held nicht in der
Lösung des 19jährigen von seiner Familie, sondern in der
plötzlichen Gewißheit der Liebe Gottes, die ihm eines Tages
(nach 1646) nach schweren Anfechtungen zuteil wird. Seitdem
vertraute er sich ganz der Leitung durch das «innere Licht»
(inward light) nach 2. Petr. 1,19 an und verfocht grundsätzlich
und praktisch das unbedingte Recht jedes Menschen auf eine
unmittelbare Gottesbeziehung. Jesus Christus wurde ihm im
Gegensatz zum Autoritätsglauben an die Schrift der innere
Lehrer, der das innere Licht als den «Samen Gottes» (seed of
God) erweckt und damit den Menschen zu seiner auch menschlichen

Erfüllung bringt. Die Freiheit Gottes, sich nach seinem
Ermessen zu offenbaren, bedingt die menschliche Freiheit von
Schrift und Dogma. Echter Gottesdienst kann darum nur im
Stillesein und Warten auf die Offenbarung bestehen. Von
diesem Zentrum aus wird die gesamte Botschaft des George Fox
verständlich gemacht. Mit innerer Notwendigkeit muß sie sich
gegen die gebaute Kirche, für das Menschenherz als den echten
Tempel Gottes einsetzen. Doch wehrt der Verf. alle individualistischen

Konsequenzen ab und weist vielmehr darauf hin, daß
das gemeinsame Schweigen, das gemeinsame Warten auf das
innere Licht, «das gemeinsame Erleben der Gegenwart Gottes
beim gemeinsamen Gebet in den gottesdienstlichen Versammlungen»

(525) tiefe Verbundenheit schuf.
Mit besonderer Sorgfalt erörtert der Verf. die Stellung des

George Fox zur Bibel, zur Obrigkeit, zum Kriege und läßt ihn



Rezensionen 467

dabei wesentlich konservativer, zurückhaltender, überlegter
erscheinen als bisher. Hier bewegt sich Held auf der Linie der
von Sippell gegebenen Charakteristik des Quäkertums. Außerdem

wird der soziale Charakter seiner Prophétie sehr lebendig,
der Protest gegen die hohlen Formen des Hoflebens, den Luxus,
die Trunksucht bei Hoch und Niedrig, das Eintreten für die
Gleichberechtigung der Frau. Zugleich aber wird das Fehlen
eines eigentlichen sozialen Programms betont. Auch hier Wird
Fox konservativer gezeichnet als bisher, wenn seine Bejahung
der Berufsarbeit und der damit gegebenen wirtschaftlichen
Unterschiede, die ausdrückliche Ablehnung der Gleichheit und
besonders im Gegensatz zum radikalen Pietismus Deutschlands
seine Hochschätzung der Bildung hervorgehoben wird.

So entsteht ein reiches Bild, das durch seinen Realismus
außerordentlich gewinnt. Seine theologischen Konturen vertragen

eine schärfere Ausziehung. Als Grundgedanke der
Botschaft ergibt sich für Held wie für Sippell das religiöse
Menschenrecht jedes einzelnen, d. h. das Recht jedes Individuums
auf eine unmittelbare und selbständige Gottesbeziehung. Im
übrigen aber ist es dem Verf. deutlich um die Betonung des

Objektiven in der Verkündigung des George Fox zu tun. So

will er das «innere Licht» als Einbruch der göttlichen Macht
ins menschliche Leben verstanden wissen. So legt er darauf
besonders Gewicht, daß es grundsätzlich und tatsächlich nichts
anderes sagt als die Heilige Schrift und damit auf einen, durch
Autonomie des glaubenden Subjekts begründeten Biblizismus
hinausläuft. So glaubt er auch George Fox auf die Formel
eines vergegenwärtigten Urchristentums bringen und ihn
damit dem großen, in der Kirchengeschichte immer wiederholten
Programm einer Wiederaufnahme urchristlicher Haltung
einordnen zu können. Zweifellos ist hier die Wandlung der
theologischen Urteilsbildung durch die dialektische Theologie
wirksam. Unter dem Wiedergewinn des theologischen Themas,
des objektiven Wortes Gottes, ist es unmöglich geworden, für
einen ganz auf die Subjektivität hin interpretierten George Fox
einzutreten. Diese Umwertung des noch für Karl Holl
maßgebenden Fox-Bildes als des Paradigmas für das Schwärmer-
tum schlechthin in Richtung auf einen theologischen Objektivismus

ist der bedeutendste Diskussionsbeitrag dieser sorgfäl-
30*



468 Rezensionen

tigen Biographie. Held geht so weit, in der Frage nach der
Kirche das eigentliche Zentrum und Agens von George Fox
zu erblicken, ihn also ebenso wie zum Anwalt eines vertieften
Biblizismus zu dem einer vertieften Ekklesiologie zu machen.
Mir erscheint es fraglich, ob sich dies halten läßt.

Die Schwächen des Buches liegen in der mangelnden
Präzision der theologischen Begriffsbildung, in der einseitigen
Parteinahme für den Helden, der geradezu als Muster aller
christlichen Tugenden erscheint, in der Vernachlässigung
wichtiger Züge von George Fox selbst. Zu kurz kommt der
Vorsehungs- und Führungsglaube, der bei ihm stärker theo-
zentrisch gewendet ist, als ihn der Verfasser darstellt. Gerade
sein Anliegen des Objektivismus hätte sich so noch besser
stützen lassen. Die unmittelbare Gottesbeziehung scheint mir
bei Fox nicht nur als Plädoyer für die «religiösen Menschenrechte»

gemeint zu sein, sondern als Lobpreis Gottes selbst in
seiner Größe, Freiheit und Weisheit. Damit gliedert sich das
Tagebuch des Fox organisch in die von Augustin begründete
Tradition der Confessiones ein; sie steht diesem Urbild näher
als der Emanzipation des Individuums bei Rousseau. Dann
aber hat der Verf. das Phänomen der Sünde im autobiographischen

Zusammenhang bei Fox völlig außer acht gelassen.
Gerade da sie im Journal im Gegensatz nicht nur zu Augustin,
sondern vor allem zu seinem Zeitgenossen John Bunyan so
stark zurücktritt, hätte dies mit Nachdruck festgestellt und ins
Gesamtbild aufgenommen werden müssen. Die schwächsten
Partien des Buches liegen in den Ansätzen zu einer kirchen-
und theologiegeschichtlichen Eingliederung. Was der Verf.
hier über das Verhältnis von George Fox zu den Lollarden,
den Gottesfreunden, zu Jakob Böhme und zum Puritanismus
sagt, bleibt in farblosen Gemeinplätzen stecken und wertet die
Feststellungen Sippells in keiner Weise aus. Auch ein
gelegentlich angedeuteter Vergleich mit Kierkegaard (S. 45)
wirkt anfängerhaft und erbringt nichts. Die gesamte Biographie

ist in einer nicht vertretbaren Ausschließlichkeit vom
Helden her gestaltet. Doch diese Bedenken mindern nicht den
Dank für die im einzelnen geleistete sorgfältige Arbeit, die
als Teillösung der biographischen Aufgabe wertvoll bleibt.

Berlin-Zehlendorf. Martin Schmidt.



Rezensionen 469

Jürgen Uhde, Der Dienst der Musik (Theologische Studien,
hrsg. von Karl Barth, Heft 30), Zollikon-Zürich, Evangelischer

Verlag, 1950, 32 S., Fr. 2.20.

Im Frühjahr 1950 trafen sich im Oekumenischen Institut
in Bossey einige Künstler mit Vertretern verschiedener
Kirchen, um in gemeinsamer Ueberlegung den schwierigen
Zusammenhang zwischen Kunst und Kirche aufzudecken. In vier
Referaten wurden Richtlinien für die sehr lebhaften Diskussionen

gegeben. So verschieden die Ansichten, hauptsächlich
anfänglich, schienen, so eindeutig zeigte sich eine Denkrichtung,

die von drei Referenten unabhängig voneinander zu einer
These zusammengefaßt wurde: die Kunst richtet Zeichen auf:
«L'œuvre d'art est un objet dont la raison d'être, nécessaire et

suffisante, est de signifier» (de Rougement). Für den Künstler
ist das Wissen um die zeichenhafte Bedeutung seines Schaffens
von größter Wichtigkeit. Er ist durch dieses Wissen gezwungen,

sich immer von neuem Rechenschaft darüber abzulegen,
daß sein Werk ein solches Zeichen ist für seine Mitmenschen.
Es wird ihn zu einer «co-humanität» zwingen, die vom
schwedischen Referenten, Hartmann, als Bedingung für den christlichen

Künstler gestellt wurde. Es wird ihn behüten vor der
immer lauernden Gefahr, auf die van der Leeuw hinwies, daß

er seine menschlichen Beziehungen, seine Erlebnisse, das'
Leben anderer nur braucht, sogar mißbraucht, als Anregung
für sein künstlerisches Schaffen. Es wird ihm erhellen, daß
auch die vom Künstler so erwünschte Freiheit der «herrlichen
Freiheit der Kinder Gottes» nahe verwandt ist (R.A. Schröder).

Es war in Bossey anläßlich dieser Konferenz, daß ich Uhde
kennenlernte und daß er mir das Manuskript seines Referates zu
lesen gab. Als ich es nach seiner Veröffentlichung jetzt wieder
las, traf mich mehr als in Bossey, wo die oben angedeuteten
Thesen unser gemeinsamer, fast selbstverständlicher Besitz
wurden, wie außergewöhnlich und erfreulich es ist, daß sich
ein junger ausübender Musiker so intensiv mit dem Sinn seiner
Kunst und seines Schaffens auseinandersetzt. Liegt doch die
Ueberlegung in klar formulierten Gedanken uns Musikern im
allgemeinen ferne! Zwar wird beim Publikum mehr und mehr
das Bedürfnis wach, zu wissen, was ein Musiker über die
eigene Arbeit oder über die Musik im allgemeinen denkt; aber



470 Rezensionen

dieses Bedürfnis ist mit Neugierde vermischt und regt den
Künstler oft zu nur persönlichen, darum nicht allgemein gültigen

Aeußerungen an.
Uhdes Anliegen ist ein anderes und ein sehr ernstes. Er

will den Dienst der Musik als ihren letzten Sinn aufdecken,
und zwar ihren Dienst als Lob Gottes. Daß er dabei 1949 zu
den gleichen Thesen kam, die sich in Bossey herauskristallisierten,

spricht sowohl für die Gültigkeit dieser Thesen wie
für Uhdes zeitgemäßes Denken. Aber nicht nur künstlerisch
«modern» ist dieses Denken, sondern auch dialektisch
theologisch, was mir auch als ein zeitgemäßes Zeichen erscheint.

Uhde fängt seine Abhandlung sehr nüchtern mit einer
statistischen Darstellung des Musiklebens in Stuttgart an.
Diese Nüchternheit führt ihn zu einem strengen Suchen nach
Gerechtigkeit im Beurteilen unserer Situation als Musiker in
der heutigen Welt. Diese Strenge mußte seinen Gedankengang
auf das theologische Moment lenken. Da er von vornherein um
diesen letzten Sinn unseres Musik-Machens als Lob Gottes
weiß, beurteilt er unsere Zeit und unsere Musikpraxis weniger
negativ, als es heute fast überall geschieht (vgl. seine Zitate
S. 12 ff.). Es erscheint mir logisch und aus seiner Haltung
heraus unumgänglich, daß er S. 10 Hermann Hesses Deutung
unserer Zeit als des feuilletonistisch-kriegerischen Zeitalters
in dem Sinne korrigiert, daß die Menschheit in 100 oder 200
Jahren wahrscheinlich nicht nur die Zerrissenheit, sondern
jedenfalls auch ein positiv-einheitliches Bemühen in der aus
unserer Zeit überlieferten Kunst werde feststellen können.
Welches «Zeichen» wir mittels unserer Musik auch geben, ob
ein bewußtes Lob Gottes, oder ein Klingen, das letzten Endes
ein solches Loh meint, oder sogar einen «geordneten Lärm»,
der bewußt oder unbewußt das Lob Gottes übertönen will, es
werde sich jede Stilart einmal durch diese ihre eigentliche
Bestimmung deuten lassen.

Sehr klar und doch mild sieht Uhde auch unsere merkwürdige

Lage, in der wir Musik aus allen Zeiten studieren und
aufführen, im eigenen Schaffen aber unsicher sind. Ob wir nun
eine «Generation der Erben» sind (Mersmann) oder ob die
ganze Erbschaft Teil unseres «modernen» Musikgutes geworden

ist, diese Frage verleitet ihn nicht zu einer pessimistischen



Rezensionen 471

Aussage über den Mangel an schöpferischer Eigenart, die in
der modernen Musik nur Epigonenhaftes oder Abstruses
entstehen läßt, sondern zwingt ihn, weiter zu suchen nach einer
Lösung, die unserer Zeit gerecht wird. Allerdings muß er
dafür weit ausholen, und man kann ihm den Vorwurf nicht
ersparen, zu viele Gedanken in die 32 Druckseiten zusammengepreßt

zu haben. Seine These: «Musik ist das mitteilsame
Spiel klingender Ordnungen in der Zeit» (S. 13) ist an sich so
reich an Gedanken, daß die daran anschließenden Ueberlegun-
gen ein ganzes Buch würden füllen können. So reichhaltig
und richtig die nun folgenden Ausführungen auch sind, sie

erschöpfen das Thema doch nicht ganz. Aber sie führen zum
Ziel, d. h. aus dem Zuviel an Gedanken und Möglichkeiten
findet der Verf. «mancherlei wichtige Aufgaben, aber nicht
den Auftrag, den die Musik hat» (S. 22). Er schließt nun aus
der Unmöglichkeit, eine wesentliche Aufgabe der Musik in der
Welt zu finden, daß sich der Auftrag nur theologisch begründen

läßt. Er weist hin auf das Spiel der Weisheit vor den

Augen Gottes (Sprüche 8, 27—31), auf Goethes Worte über
Bach, auf die Antwort des ganzen Kosmos auf den unendlichen

Jubel, von dem wir uns das göttliche Wesen erfüllt
denken müssen (Karl Barth), und endlich auf das gesungene
Lob der ganzen Kreatur, von dem in den Psalmen immer wieder

die Kede ist.
Dies alles ist nicht nur einwandfrei richtig, sondern auch

beglückend, wird aber die Musiker nur dann überzeugen, wenn
sich diese lobende Antwort irgendwo in der praktischen Musik
zu allen Zeiten, wenigstens als bewußter Versuch, bemerkbar
gemacht hat und noch bemerkbar macht. Hier zeigt sich m. E.
die Lücke in Uhdes Ausführungen, eine Lücke, die sich ohne
weiteres aus seiner Stellung im Musikleben erklären läßt. Er
ist Instrumentalist und darum vor allem und am innigsten
vertraut mit der Instrumentalmusik. Das Lob Gottes aber hat
sich am deutlichsten in den einfachsten Formen der Vokalmusik

gezeigt, nicht nur im Mittelalter, sondern zu allen Zeiten.

Mit einer Choralstrophe beschließt Uhde seinen Vortrag
und weist damit auf diesen Stoff hin. Es wäre aber für die
Erkenntnis unserer Aufgabe wichtig, auch die Kirchenmusik, die
vokale und die instrumentale, in aller Deutlichkeit zu bespre-



472 Miszelle

chen und auf ihre Tauglichkeit als Lob Gottes zu prüfen. Die
Klarheit, die in diesem Büchlein in so erfreulicher Weise
gesucht wird, täte uns gerade auf dem Gebiete der Kirchenmusik
not. Wenn aber ein Instrumentalist, der mitten im Musikleben
steht, den Auftrag der Musik nur theologisch zu deuten
vermag, ist die Zeit wohl nicht mehr ferne, in der die unheilsame
Trennung zwischen «Kirchenmusik» (als künstlerisch schwächere

Aeußerung) und Konzertmusik (als «nur weltliche»
Kunstmusik) überbrückt sein wird, weil beide dem gleichen
Auftrage Folge leisten.

Basel. Ina Lohr.

Miszelle.
Alttestamentliche Wortforschung.

Mä'ög 1. Könige 17,12.

Als in der großen Dürre der Bach Krith versiegt ist, wird Elia vom
Worte Jahwäs nach Sarepta geschickt; dort wird eine Witwe ihn speisen.
Elia trifft die Witwe am Stadttor heim Holzlesen und bittet sie um einen
Sehluck Wasser und dann um einen Bissen Brot. Die Witwe antwortet
(17,12) : «Beim Leben Jahwäs, deines Gottes! wenn ich einen mä'ög habe,
sondern nur noch eine Handvoll Mehl im Topf und ein wenig Oel im Krug.»

Was bedeutet hier mä'ög? Die Wörterbücher denken alle an 'ügä, den

kreisrunden, in heißer Asche oder auf Glühsteinen rasch gebackenen
Brotfladen, und diese Herleitung muß sehr alt sein. Denn wie die Yulgata mit
panis, so übersetzt Luther mit «Gebackenes», die englische Bibel mit «cake»,
die schwedische mit «kaka bröd», und so und ähnlich alle Uehersetzungen,
und die Ausleger nehmen das ohne weiteres an.

Septuaginta hat éf-Kpuqnaç, und die Wörterbücher sagen zu diesem
ungebräuchlichen Wort, es bedeute den in der Asche gebackenen Brotfladen.
Dasselbe Wort verwendet sie für 'ägä, und bei J. Benzinger, Hebräische Archäologie,

3. Aufl., 1927, S. 642, vernimmt man, daß schon Epiphanius das Wort
vom «Verborgensein» unter der Asche ableitet. Das ist eine sonderbare und
kaum glaubliche Ableitung. Die syrische Bibel hat mäddäm «irgend etwas»
für mä'ög; das ist bemerkenswert; denn der Syrer weicht ganz selten von
den beiden andern ab; und sollte sein «irgend etwas» für Brotkuchen,
Gebackenes hier bloße Verlegenheit sein?

Abgesehen davon ist die Antwort der Witwe auffallend. Der Prophet
bittet um einen Bissen Brot. Die Witwe sagt, sie habe nichts Gebackenes,
und sie sei eben dabei, wenn sie ein wenig Holz gefunden, etwas, die letzte,
karge Mahlzeit, zu backen. Das ist kaum in Ordnung.

Aber auch das Wort mä'ög selber ist auffallend, wenn es Gebackenes,
Brotkuchen heißen soll und für die einfachste Brotart schon 'ügä zur
Verfügung steht. Bildung und Bedeutung sind in gleicher Weise auffallend.


	Rezensionen

