Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 6

Artikel: Die Schweiz und die niederlandische Kirchengeschichte
Autor: Rhijn, Maarten van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte 411

Die Schweiz
und die niederliindische Kirchengeschichte.

Vortrag in der Universitdt Basel am 3. Juli 1950.*

Wer sich in die Kirchengeschichte des 16. Jahrhunderts in
den Niederlanden vertieft, beginnt bald sich dariiber zu wun-
dern, dafl die Niederlande nicht lutherisch geworden sind.
Durch Sprache und Stammesverwandtschaft waren die Nieder-
linder eng mit den Deutschen verbunden. Der Erbherr unserer
Lande, Karl V., trug gleichzeitig die deutsche Kaiserkrone.
Infolge der geographischen Lage und der Handelsverbindungen
schien das kleine Land an der See auf Deutschland, das an der
Ostgrenze sein einziger Nachbar war, angewiesen. Deutsch-
lands Hauptstrom, der Rhein, miindete in den Niederlanden ins
Meer und bildete so eine natiirliche Verbindungslinie fiir Han-
del und Schiffahrt. Antwerpen war ein Stapelplatz des deut-
schen Transithandels. In allen wichtigen Handelsstiidten hat-
ten unsere ostlichen Nachbarn ihre Kontore. In der Tat, wenn
wir die ganze Situation besehen, wundern wir uns dariiber,
daf} es mit den Niederlanden nicht genau so gegangen ist wie
mit Dinemark, Norwegen und Schweden, dafl also unser Land
nicht lutherisch wurde.

Dennoch hat das Luthertum in den Niederlanden niemals
eine bedeutende Rolle gespielt. Unwillkiirlich kommt einem da-
bei die Frage, warum man in den Niederlanden die lutherische
Reformation abgewiesen hat. Allem Anschein nach miissen wir
hier vor allem mit vier Ueberlegungen rechnen.

In erster Linie hatte man die Ueberzeugung, daB das Luther-
tum an mancherlei Punkten zu wenig abweisend gegeniiber
dem romischen Katholizismus stand und in seiner Gedanken-
welt und Praxis zuviel romische Ziige zeigte. Luther hatte
hierzu selbst das Vorbild gegeben. Mehr als die anderen Re-
formatoren folgte er auf allerlei Gebieten den Linien der
Tradition und nahm alles an, was nicht durch die Bibel ver-
boten war. Demgegeniiber suchten die Nachfolger der Refor-

* Zur weiteren Orientierung weisen wir auf das diesem Vortrag bei-
gefiigte Literaturverzeichnis hin. Wir verdanken fiir die Darstellung des
16. Jahrhunderts viel der dort genannten Studie von Dr. Lindeboom,



412 M.van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte

mation in den Niederlanden ausschlieilich nach dem, was
durch die Bibel ausdriicklich vorgeschrieben wurde. Tat man
das nicht, so bedeutete das — nach ihrer Ueberzeugung —,
daB man Kkatholisierte und in seinem Streben nach Verinde-
rung auf halbem Wege steckenblieb.

Eine zweite Ueberlegung war dieser Art: Die Entwicklung
der Geschehnisse in der lutherischen Reformation brachte es
mit sich, daf die regierenden Fiirsten bei der Organisation der
Kirche eine bestimmende Rolle spielten. Es ist bekannt, welche
Faktoren auf diesen Prozell Einflull gehabt haben. Alles be-
gann sich immer mehr nach dem Willen der Landesherren zu
entwickeln. Fiir die Niederlinder des 16. Jahrhunderts war
dieser Lauf der Dinge aber vollkommen unannehmbar. Im
allgemeinen kann man sagen, dal man einer zentralen Au-
toritit in unserem Land eher entgegenarbeitete und groflen
Wert auf Selbstbestimmung und Freiheit legte. Niederldnder
haben im allgemeinen nichts fiir Bevormundung iibrig.

Von grofler Bedeutung ist auch gewesen, dall man von
reformierter Seite in den Niederlanden besonders wenig er-
mutigende Erfahrungen im personlichen Kontakt mit den Lu-
theranern gemacht hatte. Als die Situation immer schwieriger
wurde, fliichteten viele reformatorisch Gesinnte in unserem
Vaterland nach Deutschland. Viele Niederldnder lieflen sich in
Wesel oder in Frankfurt am Main nieder. Was man dort und
anderswo von den Lutheranern zu ertragen hatte, war sehr
enttiuschend. Selbst in Antwerpen wandten sich die strengen
Lutheraner nach 1566 gegen die Reformierten. Wenn auch
die Reformierten keine Heiligen waren, so bekommt man doch
den Eindruck, dal} vor allem die Lutheraner sich damals groBer
Unvertriglichkeit schuldig gemacht haben. Es verwundert uns
dann auch nicht, dafl die Anhédnger der reformierten Konfes-
sion sich von ihnen abwandten.

Zum Schlufl diirfen wir nicht vergessen, dall sich neben
dem Luthertum auch andere Strémungen in den Niederlanden
des 16. Jahrhunderts geltend gemacht haben. An erster Stelle
miissen wir hier mit einer national-reformatorischen Bewe-
gung rechnen. An zweiter Stelle mit dem immer mehr aus Siid-
deutschland — vor allem durch Melchior Hoffmann — auch
nach den nérdlichen Niederlanden vordringenden Wiedertiu-



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte 413

fertum. Und endlich mit dem spéiter aufkommenden unbeug-
samen und alles fiir sich fordernden Calvinismus. Man kann
ruhig sagen, dafl alle diese Strémungen die Niederlinder mehr
gefesselt haben als das Luthertum, so daBl auch hier eine der
Ursachen gesucht werden mull, warum es den Niederlanden
nicht wie Dénemark erging.

Was die Verbindung mit den groflen Reformatoren anbe-
langt, wandten die Niederlande sich doch schlieflich nicht an
Luther und Wittenberg, sondern an Ziirich und Genf, d. h. an
Zwingli, Bullinger und bald auch an Calvin. Wie bekannt, hat
Calvin einen iiberwiegenden Einflufl in den Niederlanden aus-
geiibt. Bullinger ist vor allem im 16. Jahrhundert in unserem
Vaterland viel gelesen worden. Und es gibt allerlei Anzeichen,
daBl auch Zwingli fiir unsere Vorfahren kein Unbekannter
geblieben ist.

Was zuerst Zwingli betrifft, so steht fest, daBl er bereits
1523 die besondere Aufmerksamkeit einiger Niederlinder auf
sich gezogen hat. Der frithere Rektor der Universitit Paris,
der spiitere Dekan von Naaldwyk, Jakobus Hoeck, war 1509
gestorben. Ein Advokat beim Hof von Holland im Haag, Cor-
nelis Hoen oder Honius, wurde mit der Sorge fiir seinen Nach-
lal} betraut. Hoen fand unter den Papieren Hoecks auch eine
Schrift von Wessel Gansfort iiber das Sakrament der Euchari-
stie. Dieses Buch machte groBlen Eindruck auf ihn. Obgleich
Wessel im ganzen nicht zwinglisch iiber das Abendmahl
dachte, scheint- Honius doch bei der Lektiire des Traktates —
vielleicht auch unter Einflul von Erasmus — auf den Gedan-
ken gekommen zu sein, dal das Wortchen «isty in den Ein-
setzungsworten keinen anderen Sinn haben konne als <be-
deutety. Er teilte seinem Freund, dem Rektor der Hieronymus-
Schule in Utrecht, Hinne Rode, mit, was er in Hoecks Nachlaf
gefunden hatte. Aullerdem erzihlte er ihm, wie er selbst iiber
das Abendmahl dachte. Rode erklirte, daBl er ganz der Auffas-
sung von Honius zustimme. Das Wortchen «esty in den Worten
<hoc est corpus meum» kénne nur bedeuten «significaty.

Honius und Rode beschlossen nun, Luther in dieser Ange-
legenheit um Rat zu fragen. Sie wollten gerne wissen, wie der
Reformator iiber die Abendmahlslehre von Wessel und Hoen
dachte, und wollten gleichzeitig sehen, ob er die Schriften von



414 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte

Wessel nicht eventuell herausgeben wolle. Rode zog nach Wit-
tenberg. Er nahm Abhandlungen von Wessel mit, unter an-
deren diejenige, welche Hoen bei Hoeck gefunden hatte, und
einen Aufsatz von Hoen, worin er seine Gedanken iiber das
Abendmahl auseinandersetzte. Anfang 1521 kam Rode in Wit-
tenberg an. Luther war sehr eingenommen von den Werken
von Wessel, aber von der Abendmahlsauffassung von Honius
wollte er nichts wissen.

Kurz nach seiner Riickkehr nach Utrecht wurde Rode —
wahrscheinlich im Sommer 1522 — wegen seiner Verbindung
mit Luther abgesetzt. Gezwungen, die Stadt zu verlassen, ging
er mit einem seiner Freunde auf Reisen. Es ist moglich, daf
er damals noch in Wittenberg gewesen ist. Auf jeden Fall
hat sich Rode vor September 1522 in Basel aufgehalten. Aus
einem Brief von Oecolampadius an Hedio vom 21. Januar 1523
wird ersichtlich, dafl Rode in Basel Oekolampad begegnet ist.
Rode sprach mit ihm iiber das Abendmahl und zeigte ihm den
Aufsatz von Honius iiber die Abendmahlslehre. Oekolampad
war sehr beeindruckt davon und wies Rode weiter an Zwingli.

1523 kam Rode nach Ziirich, wo er dann Zwingli person-
lich sprach. Er horte zuerst an, was Zwingli selbst iiber das
Abendmahl lehrte, und bemerkte, dall die Auffassung Zwinglis
vollkommen mit der von Hoen iibereinstimmte. Rode lieB ihn
nun den Aufsatz des Haager Advokaten lesen. Zwingli wurde
dabei vor allem durch die deutliche exegetische Rechtfertigung
in Hoens Darstellung getroffen. Der Reformator erklirte, daf
die wahre Bedeutung der Einsetzungsworte ihm erst durch
diesen Aufsatz von Hoen vollkommen deutlich geworden war.
Spéter — im Jahre 1525 — hat Zwingli den Brief von Hoen,
ohne seinen Namen zu nennen, herausgegeben. Rode war in-
zwischen in sein Vaterland zuriickgekehrt und wohnte unter
anderem in Ostfriesland. Wir kénnen mit Sicherheit sagen, daf}
er einer der ersten gewesen ist, der die Niederlande mit den
Gedanken Zwinglis bekannt gemacht hat. Das wird auch aus
einem Brief von Bucer aus Straflburg an Zwingli vom 9. Juli
1526 deutlich, in dem Bucer schreibt, dal ganz Holland und
Friesland unter anderem durch Rode zu einem reinen Ver-
stindnis des Abendmahles kéimen.

An Beweisen, daf man im 16. Jahrhundert in den Nieder-



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte 416

landen Zwingli gekannt hat, mangelt es nicht. Schon am
14. Oktober 1529 wurde das Kaufen und Verkaufen von Bii-
chern des Ulrich Zwingli auf Befehl von Karl V. verboten.
Dall Zwingli in den siidlichen Niederlanden kein Unbekannter
war, geht hervor aus dem Brief von Johannes Cousardus, der
1530 oder 1531 aus Gent geschrieben wurde. Cousardus dankte
Zwingli nachdriicklich fiir alles, was er durch die Lektiire
seiner Werke empfangen hatte. Einer der Leiter der Wieder-
tdufer in den noérdlichen Niederlanden verfalite vor 1532 zwei
Schriften, worin er die Abendmahlslehre von Zwingli zwar
nicht teilte, aber doch auch nicht abwies. Eine andere fithrende
Personlichkeit der Wiedertaufer stellte 1533 die Papisten,
Lutheraner und Zwinglianer auf eine Linie. 1538 erschien ein
Lehrbiichlein iiber die Geschichte Hollands, Seelands, Fries-
lands und des Bistums Utrecht. Dies Lehrbiichlein wurde wahr-
scheinlich sehr viel benutzt. Merkwiirdigerweise wird hier mit
keinem Wort tiber Luther und Calvin, sondern nur iiber
Zwingli und Oekolampad gesprochen. Der «Indexy der theo-
logischen Fakultit von Léwen fiihrte 1546 auch die Werke von
Zwingli auf. Die Leiter der niederlindischen Gemeinde in
London, Micronius und Utenhove, sprachen 1554 und 1559
mit grofler Ehrfurcht von dem Reformator von Ziirich. In
der Vorrede einer Uebersetzung von Bullingers «Dekaden»
von 1560 wird gesagt, dal neben anderen auch Zwingli viel
gelesen wiirde. Die Reformierten in Groningen wurden 1565
in einem amtlichen Schreiben «Zwinglianery> genannt. Der
Bewohner eines Dorfes in Nord-Holland erzidhlt in seiner
Chronik des Jahres 1566, dall verschiedene Calvinisten und
Zwinglianer auf offenem Feld zu predigen begannen. Selbst das
Taufgebet in der noch immer gebrauchten Taufliturgie der
«Hervormde Kerky stammt von Zwingli her!

Allem Anschein nach hat Zwingli in den noérdlichen Nieder-
landen einen griéfleren Einflufl ausgeiibt als in den siidlichen.
Vor allem in den Provinzen Gelderland und Friesland war der
Reformator von Ziirich kein Unbekannter. Der reformatorisch
gesinnte Johannes Anastasius Veluanus aus Gelderland
schrieb 1554 «Der leken wechwyzery, das heifit «Der Laien
Wegweisery. Daraus wird klar, dafl er mit Schriften von
Zwingli vertraut gewesen sein mull. Der Prédestinationslehre



416 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichie

war er abgeneigt, weil diese Lehre nach seiner Meinung zu der
Liebe Gottes im Widerspruch stiinde. Demgegeniiber hat Ve-
luanus iiber das Abendmahl genau so gedacht wie Zwingli.
Aus den Niederlanden nach Bacharach gefliichtet, verteidigte
er in Schriften von 1557 und 1561 die zwinglische Abendmahls-
lehre. Veluanus nennt Zwingli und Oekolampad «theure Mén-
ner Gottesy. Obschon er in seiner Stellung nicht leicht zu be-
stimmen ist, kann man doch sagen, daf} er sich selbst allge-
mein zu den Reformierten und speziell zu den Zwinglianern
gezihlt hat. Auf jeden Fall weist sein Werk darauf hin, dal
man Zwingli in Gelderland kannte. Es ist im Zusammenhang
damit auch nicht ohne Bedeutung, dafl der Rat der Stadt De-
venter noch 1557 die Schriften von Zwingli verboten hat.

Neben Gelderland war Friesland die Provinz, wo uns die
Spuren von Zwinglis Einfluf am meisten begegnen. Der Do-
minikaner Cornelius van Sneek versicherte ungefédhr 1533, dafl
Luther, Zwingli und Oekolampad schon ein Drittel der Gliu-
bigen zum Abfall gebracht hitten. Es war seine Absicht,
Zwingli zu bekédmpfen, aber er starb, bevor er diesen Vorsatz
zur Ausfithrung bringen konnte. Die Pfarrer, die 1566 in
Leeuwarden, der Hauptstadt von Friesland, berufen wurden,
wurden Zwinglianer genannt. Man sagte auch, dall die Kir-
chen damals «nach der Weise Zwinglisy benutzt wurden. Noch
1572 kannte Cunerus Petri, der erste Bischof von Leeuwarden,
vor allem zwei Parteien: Taufgesinnte und Zwinglianer.

Aus dem bisher Besprochenen wird deutlich, dafl Zwingli
auch fiir die Niederlande im 16. Jahrhundert nicht vergebens
gesprochen hatte. Doch bleibt sein EinfluBl bescheiden, wenn
wir ihn vergleichen mit der Bedeutung, die sein Nachfolger,
Heinrich Bullinger, fiir unser Vaterland gehabt hat. Man kann
ruhig sagen, dafl Bullinger mit seinen «Dekaden» oder «Haus-
buch» die Niederlande erobert hat. Schon von seinem «Haus-
buchy sind in unserer Sprache sieben Ausgaben erschienen.
In den Tagen der Schrecken der Inquisition haben sich unsere
Vorfahren darin vertieft, hat es ihnen Trost und Mut gegeben.
Durch seine Schreibweise packte er die Menschen. In den
niederldndischen Bibliotheken kann man jetzt noch ohne Miihe
eine grofle Reihe von Werken Bullingers antreffen. Darunter
nimmt sein «<Hausbuchy einen hervorragenden Platz ein.



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte 417

Die édlteste Spur, die uns von der Lektiire Bullingers be-
kannt ist, finden wir bei dem Leiter der Taufgesinnten (Menno-
niten), Menno Simons. Menno erzéhlt uns nicht, welche Bii-
cher von Bullinger er durcharbeitete, aber es steht fest, daB er
1531 als Pastor in Witmarsum, einem Dorf in Friesland, auch
die Werke vom Nachfolger Zwinglis gelesen hat. Bullingers
Kommentar der Briefe erschien 1537. Ein Jahr spiter, 1538,
wullte der Abt des Benediktinerklosters Rottum im hohen Norden
der Niederlande dieses Buch bereits fiir seine Bibliothek zu be-
schaffen. Die Kommentare der Evangelien erschienen in den
Jahren 1543 bis 1548. 1556 hatten die Benediktiner auch dieses
Werk in ihrem Besitz. Ein Pastor aus Harderwijk in Gelderland
wollte 1543 zugunsten der Armen die Heiligenbilder der Kirche
verkaufen. Darauthin wurde er abgesetzt und verbannt,
schrieb aber an die Mitglieder des Stadtrats, dafBl sie einmal bei
Bullinger nachlesen sollten, wie die Geistlichen sich zu be-
tragen hiitten. Aus Ostfriesland, wo er die Leitung der Kirchen
in Hénden hatte, trat A. Lasco, der von seinen Werken sehr
beeindruckt war, 1544 mit Bullinger in Briefwechsel, wobei
A. Lasco in verschiedenen Punkten den Reformator um Auf-
kldrung bat. In einem Brief an einen Freund schreibt Bullinger
1566 selbst iiber den wunderbaren Fortschritt des Evangeliums
in Flandern, Holland und Brabant. Manchmal miilite er an den
verstorbenen Buchhiindler Froschauer denken, der bereits 1546
mehrmals zu Bullinger sagte, dafl er nirgends mehr Biicher des
Reformators verkaufe als in den Niederlanden. Nach seiner
Ansicht werde Bullinger es noch erleben, dafl grofie Verdnde-
rungen in diesem Liande um sich greifen sollten. Seine Lehre
wiirde da nicht fruchtlos bleiben. Die Leiter der niederléndi-
schen Gemeinde in London, Micronius und Utenhove, haben
Bullinger persénlich in Ziirich besucht und wufiten sich durch
Bande der Freundschaft mit ihm verbunden. Der durch Karl
V. 1550 herausgegebene «Index» nennt eine ganze Serie von
Werken des Reformators. Der bereits genannte Anastasius
Veluanus zitiert ihn 1554 mehrmals. Die Mutter des Malers
Rubens las gerne im «Hausbuchy. Und noch im 17. Jahrhun-
dert ging dies Werk bei den Reisen nach Indien auf den
Schiffen der Ostindischen Kompanie mit.

Unwillkiirlich taucht dabei die Frage auf, in welchen Krei-

27



418 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte

sen Zwingli und Bullinger in den Niederlanden am meisten
gelesen worden sind. Die Antwort mufl lauten: wiahrend vor
allem Bullinger spéiter seinen Weg auch in calvinistische
Kreise fand, haben beide Ziircher doch besonders in der natio-
nalen reformatorisch gesinnten Bewegung, die fiir den Anfang
des 16. Jahrhunderts bezeichnend ist, die Aufmerksamkeit auf
sich gezogen. Diese reformatorisch gesinnte Bewegung ent-
stand bereits frithzeitig und hatte u. a. in den bereits genannten
Hinne Rode und Anastasius Veluanus ihre Vertreter. Man
konnte hier von einer sakramentaristisch-humanistischen Rich-
tung sprechen. Von Luthertum, Wiedertdufertum und Calvinis-
mus war keine Rede. Es gab allerlei Schattierungen. Scharfer
dogmatischer Abgrenzung war man abgeneigt. Aber die Be-
wegung zeigte doch einen eigenen Charakter, Es kam darauf
an, zur Bibel zuriickzukehren, sich an die Einfalt des Evan-
geliums zu halten, den Geboten Christi zu gehorchen und
personlich zu glauben. Das Christentum sollte hauptsichlich
nach der sittlichen Seite hin gewiirdigt werden, und man sollte
klassische Geisteshildung und Bibelstudium miteinander zu
verbinden wissen. Es sind vor allem Erasmus und Zwingli
gewesen, die die sakramentaristisch-humanistische Bewegung
beeinflufit haben.

Was zuerst Erasmus betrifft, so haben seine Gedanken im
besonderen unter den Gebildeteren Eingang gefunden. In sei-
ner Nachfolge lebten die Vorsteher von Schulen, Regierungs-
personen und andere aus einem der Bibel zugewandten Huma-
nismus. Allerlei Vertreter der fiihrenden Stinde waren einer
pessimistischen Betrachtung der Menschheit und einer stren-
gen Soteriologie abhold. Der Einflufl von Erasmus duflert sich
darin, dafl sie nach einer allméhlichen Verbesserung der Welt
strebten und viel von besserem Unterricht, der Pflege der Tu-
genden und dem Studium der «bonae litteraey erwarteten.

Neben Erasmus haben auch die Ziircher wohl mitgeholfen,
den Geist dieser nationalen, nach einer Reformation neigenden
Bewegung zu bestimmen. In diesem Zusammenhang findet auch
das Wort «Sakramentarismusy nédhere Erklirung. Die Sakra-
mentaristen haben allerlei Milbréduche in der Kirche verur-
teilt, aber vor nichts hatten sie solch einen Abscheu wie vor
der romisch-katholischen Lehre von der Eucharistie. Dall vor



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte 419

allem die Ziircher hierauf Einflull ausgeiibt haben, liegt nach
allem, was wir besprochen haben, auf der Hand. Man wiirde
sich aber doch irren, wenn man die Sakramentaristen alle fiir
Zwinglianer hielte. Nein, Zwingli und auch Bullinger haben
hier mit den Weg gewiesen. Wihrend Erasmus hauptsichlich
die Gebildeten erreichte, sind die Ziircher dagegen fiir man-
chen in der sakramentaristischen Volksbewegung maligebende
Leiter gewesen. Nicht aber ist es erlaubt, diese gesamte Stro-
mung mit Zwingli oder gar mit Bullinger zu identifizieren.

Hat diese nationale Reformationshewegung nun den Geist
der Reformation in den Niederlanden bestimmt? Nein. Diese
Bewegung hat dem Lauf der Dinge in unserem Vaterland keine
Fiihrung zu geben gewullt. Dafiir sind viele Griinde anzufiih-
ren. Die Anh&nger waren auf beiden Seiten, links sowohl wie
rechts, viel zu unbestimmt in dem, was sie lehrten. Von Homo-
genitit war keine Rede. Es herrschte da ein unverkennbarer
Individualismus, so daB es nicht zu einer Gruppenbildung
kam. In Ermangelung einer Organisation hing meistens alles
von einem reformatorisch gesinnten Priester oder einem iiber-
getretenen Monch ab. Die Bewegung hatte dariiber hinaus
einen schweren Konkurrenten im Wiedertiufertum, dessen
apokalyptische Verkiindigung die Menschen ungemein fesselte.
Zum Schluf: Je schwerer die Zeiten wurden, um so deutlicher
wurde es auch, dall nur die vollkommen Kompromilllosen
imstande waren, die Reformationssache zu leiten. Diese voll-
kommen Kompromifilosen wurden unserem Land in denen ge-
schenkt, die durch den Geist Calvins getrieben wurden.

Calvin hat sein Leben lang auf verschiedenste Weisen Kon-
takt mit Niederlindern gehabt. Wenn man ihn um Rat fragte,
gab er bereitwillig seine Rat- und Vorschlige. Seine Schriften
drangen auch in unser Vaterland vor und kamen auf allerlei
Weise in die Hinde unserer Landsleute. Ferner hat Calvin
durch Formung und Fiihrung von Schiilern Einflufl auf den
Lauf der Dinge in den Niederlanden ausgeiibt.

Was die Ratschldge Calvins betrifft, so ist bekannt, daf der
Reformator in den Niederlanden selber mit der Gemeinde Ant-
werpen in nihere Beriihrung gekommen ist. Um das Jahr 1556
und spéater hat man ihn aus Antwerpen wiederholt um Rat
gefragt, und Calvin hat sich den Belangen dieser Glaubens-

27+



420 M.van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte

genossen so gut wie irgend moglich gewidmet. Mit der nieder-
lindischen Fliichtlingsgemeinde in London trat der Reforma-
tor 1552 und 1560 in Verbindung. Als dort 1552 ein Streit ent-
stand iiber weniger wichtige Zeremonien und Gebréduche, rief
er zur MaBigung auf, und 1560 sorgte er dafiir, dal aus Genf
ein Pfarrer nach London gesandt wurde. Anlidfilich eines
Streites in der niederlindischen Kirche in Frankfurt gab Genf
1556 Calvin die Erlaubnis, persénlich nach Frankfurt zu rei-
sen, um dort den Frieden unter den Fliichtlingen wiederherzu-
stellen. Von allen Anordnungen, die Calvin Niederlindern ge-
geben hat, ist keine so eindrucksvall wie das Schreiben, in dem
er die Belange der Fliichtlingsgemeinde von Wesel vertritt.
Das Verhiltnis zwischen den reformierten Verbannten und
den Lutheranern war in Wesel immer schwieriger geworden.
Die Lutheraner gingen immer schiarfer gegen die Reformierten
vor. Sie meinten, dafl die Reformierten wegen ihrer Abend-
mahlslehre noch viel schlimmer als die Katholiken seien, ja
dafl man sie noch mehr zu fiirchten hitte als Giftmischer und
Morder. Die Stellung der Reformierten in Wesel wurde be-
sonders schwierig, als geistesverwandte niederlindische Ver-
bannte vor der Konigin Maria aus England fliichteten und
sich in Wesel niederlieflen. Die Lutheraner forderten, dafl diese
lutherisch werden sollten. Von reformierter Seite hat man
dann Calvin gefragt, wie man sich den Anhingern der Augs-
burger Konfession gegeniiber verhalten miisse. Wie zu erwar-
ten war, gab Calvin einen Rat in Okumenischem Sinne: er
stand ein fiir die Einheit der Kirche. Ueber den Fanatismus der
Lutheraner war er emport. Es sollte zwischen den Lutheri-
schen und den Reformierten keine Scheidewand geben. Zwar
stehe die Augsburger Konfession hinter dem reformierten Be-
kenntnis zuriick, sie sei aber doch nicht verwerflich. Unter
bestimmten Vorbehalten kénne auch ein guter Reformierter
erklidren, dafl er dieser Konfession beistimme. Auch gegeniiber
den lutherischen Zeremonien solle man eine einigermalfien
versthnliche Haltung annehmen. Nur sollte man nicht ver-
langen, daB die Reformierten diese Zeremonien gutheillen.
Wie wir sahen, hat Calvin nicht allein Anweisungen an
Niederlinder gegeben, sondern er hat unsere Vorfahren auch
durch seine Schriften erreicht. Natiirlich mufite man seine



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte 421

Werke im geheimen — oft sogar in Féssern oder Tonnen —
einfiihren. Es war alles verbotene Lektiire. Aber es ist nicht
iibertrieben, wenn man sagt, dal ein wichtiger Teil von Cal-
vins Biichern bereits wihrend seines Lebens die Niederldnder
erreicht hatte.

Ich werde Sie nicht mit einer ausfiihrlichen Aufziéhlung
der Schriften Calving ermiiden, von denen man vor 1564, dem
Jahr seines Todes, Spuren in unserem Vaterland nachweisen
kann. Nur einige wenige Bemerkungen! Aller Wahrscheinlich-
keit nach sind die «Briéve instructiony (1544), in welcher der
Reformator vor den Wiedertiufern warnt, und sein «Contre la
secte des Libertinsy (1545) in den Niederlanden bekannt ge-
wesen. Der in Léwen zusammengestellte «Indexy von 1550
zihlt bereits acht seiner Werke auf. U. a. werden neben der
«Institutio> auch die Kommentare zu fiinf paulinischen Brie-
fen genannt. Von zwei gegen die Nikodemiten gerichteten
Abhandlungen, in denen der Reformator alles Hinken auf bei-
den Seiten abweist, erschienen bereits 1554 Uebersetzungen ins
Niederléindische. Die franzosische oder lateinische Ausgabe
der «Institutioy erscheint zum erstenmal auf dem «Index» von
1546, und 1560 war das Buch auch in einer niederlindischen
Ausgabe zu bekommen. Schliefilich hat Calvin auch noch zwei
bekannte Niederlinder personlich in Schriften bekdmpft. Ueber
den menschlichen Willen und iiber die Pridestination polemi-
sierte er gegen Albert Pigghe (1543 und 1552), der damals als
einer der geschicktesten Verteidiger des rdmischen Katholi-
zismus galt. Und als der bekannte Niederlinder Coornhert be-
hauptete, dal man der romischen Praxis auch dann folgen
konne, wenn man ihr nicht zustimme, hat Calvin 1562 eine
Widerlegung dieses Standpunktes gegeben. Aller Wahrschein-
lichkeit nach ist auch diese Schrift ins Niederldndische iiber-
setzt worden.

Im Laufe der Jahre ist Calvin mit allerlei Niederléindern
in Beriihrung gekommen, von denen einige seine Gegner blie-
ben, von denen er andere fiir das ganze Leben an sich ge-
bunden hat. Es ist bekannt, dall er mit den Leitern der Liber-
tiner, die aus dem Hennegau kamen, in Paris und Genf
personlich zusammengetroffen ist. Wihrend seines Aufenthalts
in Straflburg sprach er ofter mit niederlindischen Wieder-



422 M.van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte

tiufern, von denen viele von ihm zum reformierten Standpunkt
bekehrt wurden. Fiir verschiedene Niederlinder, die im Aus-
land wohnten, aber die Beziehungen zum Vaterland aufrecht-
erhielten, ist das Wort des Reformators von entscheidender Be-
deutung gewesen (Hardenberg, Jean Crespin). Aber am mei-
sten hat Calvin in den Niederlanden durch die Ménner gewirkt,
die zu seinen I'iilen gesessen und spiter in unserem Land ihr
Leben fiir die Sache der Reformation gewagt haben. Es wiren
hier allerlei Namen zu nennen (Dathenus, Marnix, Junius);
wir beschrinken uns aber auf eine einzige Figur: Guido de
Brés aus Bergen im Hennegau, den Verfasser des niederlin-
dischen Glaubensbekenntnisses, einen der eindrucksvollsten
Vertreter des aufkommenden Calvinismus.

So wie alle seine Geistesverwandten hat De Brés ein Wan-
derleben gefiihrt. Eine Zeitlang wohnte er in England und in
den siidlichen Niederlanden. In Frankfurt am Main begegnete
er 1556 Calvin. Einige Jahre lang studierte er in Lausanne
und Genf, wo er ganz durch die Reformatoren geschult wurde.
Nacheinander arbeitete er dann in den siidlichen Niederlanden
und Frankreich. Nach einem Aufenthalt in Antwerpen setzte
er — zusammen mit Dela Grange — die Arbeit in Valen-
ciennes fort. Als die Stadt erobert war, wurde er verraten
und ergriffen. Allerlei Akten, die den Prozel betreffen, sind
erhalten geblieben. De Brés erzéhlt auch selbst, wie es ihm
ergangen ist. In seinen dunklen Kerker kam der Inquisitor
gewdhnlich nach dem Essen — den Kopf schwer von Wein und
mit vollem Magen —, um ihn zu besuchen. Seiner Frau Catha-
rine, Mutter von fiinf Kindern, seiner «chére et bien aimée es-
pousey, schrieb er einen Abschiedsbrief, in dem die Glaubens-
stirke in dem Sinne Calvins treffend zum Ausdruck kommt.
Er dankt ihr fiir ihre treue Hilfe, besteht auf einer ehrbaren
Witwenschaft nach seinem Tode und endet mit den Worten:
¢«a Dieu Catherine, ma trés bonne amie... Bien vous soit.»
Seine Mutter erinnert er an die Mutter der sieben jungen Mén-
ner aus der Makkabéerzeit. Sie solle alles, was da geschehe,
auf sich nehmen: «c’est le bon plaisir de Dieu contre lequel
il ne faut nullement resister encore, mesmes qu'on le peut
faire.» Am 31. Mai 1567 erfolgte die Exekution. Zu seinen Mit-
gefangenen sagte er: «Ks kommt mir vor, dafl mein Geist



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte 423

Fliigel hat, um in den Himmel zu fliegen, denn heute bin ich
zur Hochzeit meines Herrn, des Sohns meines Gottes, einge-
laden.y Sein Gefihrte De la Grange liel seine Schuhe putzen
und bat um eine Kleiderbiirste, um seine Kleider zu reinigen,
weil er — so sagte er — zum ewigen Festmahl des Lammes
gehe. Wir denken hier unwillkiirlich an die mennonitische
Mirtyrerin, die das Schafott «sauber gekleidet und mit einer
weillen Schiirze vory betrat. Oder an den Mairtyrertod eines
gewissen Fabricius: nachdem er ein reines Hemd angezogen
hatte, begann er, sich auf den Tod vorzubereiten. Er putzte
seine Kleider, machte seine Striimpfe mit Béndern fest, kimmte
seinen Bart und seine Haare. Auf seinem Gesicht konnte man
die Freude lesen, wie wenn er zu einer Hochzeit oder einem
Festessen ginge. So starben auch De Brés und De la Grange.
De la Grange wurde als erster aufgehéingt. Danach De Brés.
De Brés hielt noch von der Leiter eine Ansprache an die Menge,
aber der Henker zog die Leiter weg, so dall der Tod eintrat.

Der Einflull von Calvin hat in unserem Vaterland im Laufe
der Jahre immer mehr zugenommen. Letztlich lag der eigent-
liche Widerstand gegen Spanien hauptsdchlich in den Hénden
der Calvinisten. Es taucht hier die Frage auf, warum der Cal-
vinismus die andern Stromungen in der Fiihrung immer mehr
zuriickgedringt hat. Lassen Sie mich einige Griinde anfiihren.

In dem furchtbaren Ringen unseres Volkes hat die Reli-
gion Calvins die Fiihrer des Aufstandes gepackt. Hier fand
man den Gott der Bibel, der in Seiner Majestit und Souverini-
tat iiber Voélker und Menschen verfiigt. Auch das Leben des
FEinzelnen lag in Seiner allmichtigen Hand. Es kommt darauf
an, sich dem Willen Gottes zu unterwerfen, Seinem Gesetz zu
gehorchen, kdmpfend in der Welt zu stehen. Dazu wies die
Autoritéit der Bibel den Weg.

Ein zweiter Grund ist dieser: Bei den Verfolgungen durch
Karl V. und Philipp II. war es unméglich, zu einer Vermitt-
lung ‘zu kommen. Die einzige Mo6glichkeit, die iibrigblieb, war
die eines totalen Widerstandes. In dieser Situation brauchte
man einen. Fiihrer, der radikal war, durchgriff und handelte.
Calvin machte jedem Entgegenkommen gegeniiber Rom ein
Ende. Dabei gab er scharfumrissene Begriffe, wandte sich von
allem Vagen und Schwebenden ab, baute alles zu einem



424 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte

wohlgeordneten Ganzen auf. Niederlinder halten viel von kla-
ren Begriffen und deutlichen Vorstellungen.

Ein dritter Grund: In den damaligen mederlandlschen re-
formatorisch gesinnten Stromungen fehlte es nicht an person-
lichen Bemiihungen, die kirchlichen Zustéinde zu verbessern.
Allerlei Leiter von Schulen und Geistliche waren mit der
romisch-katholischen Kirche nicht zufrieden. Sie blieben in
der Kirche, versuchten aber den Menschen eine andere Auf-
fassung des Evangeliums zu geben und auf diesem Weg zur
Reformation zu kommen. Was diesen Leitern fehlte, war nicht
allein die Kraft, mit Rom zu brechen, sondern auch das Or-
ganisationsvermoégen. Es war eines der Kennzeichen des Cal-
vinismus, dafl er sich nicht auf das Personliche beschrénkte,
sondern eine Vorstellung von Organisation hatte und die Ge-
meinschaft suchte. Die Calvinisten verstanden es, Gemeinden
zu bauen, die durch Konsistorien geleitet wurden. Sie insti-
tuierten eine Kirche mit eigenem Bekenntnis, eigener Liturgie
und eigener Kirchenordnung. Solch einer Kirche bedurften
die Leiter des Aufstandes.

An vierter Stelle mull daran erinnert werden, dall von den
oft nur kleinen calvinistischen Gruppen im Kampfe gegen
Spanien aullerordentlich viel Wagemut und Opferfreudigkeit
ausging. Wenn man die Geschichte der Niederlande im 16.
Jahrhundert studiert, verwundert man sich immer wieder iiber
all das, was an verschiedenen Orten durch eine sehr kleine
Zahl Calvinisten geleistet wurde. Lassen Sie mich nur ein
Beispiel nennen. In einem Stddtchen in Seeland (Goes) kam
eine kleine Gruppe von acht oder neun Personen in einem
Privathaus zur reformierten Andacht zusammen. Sie beriefen
einen eigenen Pfarrer, beanspruchten das grofle Kirchenge-
bdude fiir sich und verboten jede 6ffentliche Prozession. Als
der Magistrat zogerte, beschlagnahmten die Calvinisten ein-
fach das Kirchengebdude. Ein halbes Jahr spiter feierte diese
Gemeinde zum erstenmal das Abendmahl: es waren nicht mehr
als 21 Kommunikanten! Der Protestantismus siegte durch das
riicksichtslose Auftreten einer kleinen Gruppe unerschrok-
kener Calvinisten.

Wenn man dies alles iiberdenkt, verwundert man sich nicht
dariiber, dafl gerade der Calvinismus die Kraft zum Aufstand



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte 420

gegeben hat. Auch nicht, dal er im 17. Jahrhundert unsere
Bliitezeit zum grofien Teil bestimmt und — nach einem Riick-
gang im 18. Jahrhundert — im 19. Jahrhundert, vor allem durch
Dr. Kuyper, aufs neue eine grofle Bedeutung erlangt hat.

Im Anfang des 19. Jahrhunderts, als in unserem Land ein
flacher Geist herrschte, trat auch in den Niederlanden mit dem
Réveil die Reaktion ein. Die Leiter des Réveil brachten von An-
fang an ein lebhaftes Interesse den verwandten Stromungen
in Genf und im Kanton Waadt entgegen. Man war mit dem
Werk von Haldane bekannt. Isaac Secrétan, einer der intimen
Freunde Vinets, arbeitete als Pfarrer im Haag und war sehr
befreundet mit dem Staatsmann Groen van Prinsterer. In den
Briefen der Réveil-Manner begegnet man immer wieder den
Namen von César Malan, Merle d’Aubigné, Gaullen und Vinet.
Alle diese Vertreter des schweizerischen Réveil sind fiir unser
Land mehr oder weniger von Bedeutung gewesen.

Keiner hat aber in unserem Vaterland einen solchen Ein-
flul ausgeiibt wie Alexandre Vinet. Man kann sagen, dafl Vinet
zahlreiche Theologen und auch wohl Politiker in unserem
Land gebildet hat. Vor allem war er einer der Viter der so-
genannten Ethischen Theologie. Die Vorkdmpfer dieser Theo-
logie waren Daniel Chantepie de la Saussaye und Johannes
Hermanus Gunning. De la Saussaye, der Vater des Religions-
historikers, war Pfarrer in Rotterdam und kurze Zeit Profes-
sor in Groningen. Nach seiner Pfarrerzeit im Haag wurde
Gunning Professor in Amsterdam und spiter in Leiden.

De la Saussaye und Gunning waren beide tief unter dem
Eindruck des groflen Problems des Verhiiltnisses zwischen
Christentum und Kultur. ** Der moderne Mensch hatte eine
seit dem 16. Jahrhundert stark veridnderte Welt- und Lebens-
anschauung. Auf dreierlei Weise konnte man auf diese Situation
reagieren. Man konnte sich ohne weiteres an die Tradition
halten und alle neue Wissenschaft und Philosophie als Neo-
logie bekimpfen. Hauptsichlich war dies der Standpunkt der
Miénner des Réveil von 1830 bis 1850. Dem gegeniiber standen
die Vertreter der Modernen Theologie. Sie ergaben sich ganz

** Vgl die im Literaturverzeichnis genannten Schriften von Dr. A. M.
Brouwer.



426 M.van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte

dem modernen wissenschaftlichen und philosophischen Den-
ken. Der Utrechter Philosoph Opzoomer hielt 1846 seine An-
trittsrede iiber die Philosophie, die den Menschen mit sich
selbst versohne. Vom Wunder konnte keine Rede mehr sein.
Von anderen Voraussetzungen aus kam der moderne Theologe
Scholten in Leiden zu demselben Resultat. Die Wissenschait
leugnete das Uebernatiirliche. Deshalb war auch in der Theo-
logie fiir dieses Uebernatiirliche kein Platz. Mit der Tradition
sollte radikal gebrochen werden.

De la Saussaye und Gunning suchten einen anderen, drit-
ten Weg. Sie wollten sich weder der Tradition noch der Wis-
senschaft unterwerfen und standen darum mehr oder weniger
zwischen den beiden erstgenannten Gruppen. Im Zusammen-
hang damit hat man sie manchmal zu den «Vermittlungstheo-
logeny gerechnet. Doch lafit sich das nicht ohne weiteres be-
haupten. Zwar fiihlte sich z. B. De la Saussaye den «Vermitt-
lungstheologeny verwandt. Aber er war doch zu sehr von
Calvin beeinfluflt und zu sehr ein Schiiler Vinets, als daf} er
mit dem Namen «Vermittlungstheologes erledigt werden kann.
Um De la Saussaye und Gunning zu verstehen, kénnte man
besser auf das Buch von Chesterton iiber Orthodoxie hinwei-
sen: Orthodoxie ist der schmale Weg zwischen zwei leicht zu
definierenden Groflen. De la Saussaye und Gunning haben
diesen schmalen Weg gesucht. Beide schenkten der modernen
Kultur mit allen ihren Stréomungen grofle Aufmerksamkeit.
Beide waren iiberzeugt, dafl das Evangelium nicht der Feind,
sondern gerade der Brunnen aller wahren Humanitit sei.
Beide lehrten, daB keine Kirche oder Sekte, Partei oder Gruppe
sich halten konne, wenn in ihr nicht eine gewisse Wahrheit
gefunden wiirde. Nach beider Ansicht galt es, diesem Element
von Wahrheit nachzuspiiren und — nach Untersuchung und
Erwigung — zu seinem Recht kommen zu lassen. Beide gingen
dabei aus von der Person Christi. Sie glaubten, daB Gott sich
in Christus offenbart habe, und dafl Christus deshalb in der
Tat der Weg, die Wahrheit und das Leben sei. Es ging um die
Person Christi. Jede ideé_listische Christologie, wo die Chri-
stus-Idee vorherrscht, wurde mit Entschiedenheit abgewiesen.
Andererseits wollten sie sich ebensowenig an kirchliche Lehr-
bestimmungen und Konzils-Beschliisse binden. Nein, es ging



M. van Rhi jn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte 427

einzig und allein um die Gottesoffenbarung in Christus. Von
diesem Ausgangspunkt her wollten sie sich nicht in der Tra-
dition festlegen und ebensowenig ohne weiteres mit der Tra-
dition brechen. Von diesem Gesichtspunkt aus versuchten sie
auch zu einem dogmatischen Bau zu kommen.

Eine grofle Rolle spielte bei all diesem, was De la Saussaye
und Gunning als «den Glauben der Gemeindey bezeichneten.
Was haben die beiden Minner mit diesem Ausdruck gemeint?
Man konnte es so sagen: Die Gemeinde ist die Gesamtheit all
derer, die zu allen Zeiten und an allen Orten an Christus ge-
glaubt haben. Es gibt in dieser Welt die Einheit aller durch
den Heiligen Geist aus dieser Welt gerufenen und Christo
zugefiihrten Seelen. Diese Gemeinde ist das Organ Gottes, Ka-
nal seines Geistes in der Welt. In dieser Gemeinde findet man
die Wahrheit als Lebensprinzip. Zu ihr gehdren die Propheten
des Alten Testamentes, die Evangelisten und Apostel, die Kir-
chenviter und die Reformatoren, aber auch alle einfiltigen
Gldubigen, die auf dem Weg der Wiedergeburt den Weg zum
Gottesreich gefunden haben. Wer von diesem <«Glauben der
Gemeindey ausgeht, kann sich unmoglich auf die Vergangen-
heit festlegen, ist deshalb auch nicht an ein Bekenntnis, das
einmal als I"ormulierung des Glaubens ausgesprochen wurde,
gebunden. Der Heilige Geist ist fortwidhrend am Werk, die
Gemeinde weiterzufiihren. In Uebereinstimmung hiermit hat
De la Saussaye sich wiederholt gegen einen juristischen Kir-
chenbegriff gewehrt. Wer das Bekenntnis der Kirche als eine
Art Statuten, von denen keine Abweichung erlaubt war, bei-
behalten wollte, fand in ihm einen unverséhnlichen Gegner.
Aller juristischer Konfessionalismus ist ausgeschlossen.
Gleichzeitig bleibt aber das Band mit der Vergangenheit be-
wahrt. Auch von ungebundener Freiheit und Individualismus
wollte De la Saussaye nichts wissen, denn der Einzelne kommt
ja erst durch, mit und in der Gemeinde zur Erkenntnis der
‘Wahrheit. ' |

De la Saussaye und Gunning sind also vom <«Glauben der
Gemeindey ausgegangen. Es kann nicht geleugnet werden, dafl
Schleiermacher auf diese Gedankenwelt Einflull ausgeiibt hat.
Daneben haben sie gelehrt, daB «der Glaube der Gemeinde»
erst dann Wert fiir uns hat, wenn er personlicher Besitz ge-



428 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte

worden ist. Wenn De la Saussaye und Gunning vom Glauben
als personlichem Glauben reden, so begegnen wir da jedesmal
Vinet. Wie er haben sie gelehrt, dal die Personlichkeit nur
im Evangelium zu ihrem Rechte kommt, dafl Religion kein
einseitiges Dogma, keine einseitige Sittlichkeit, sondern die
Synthese von Lehre und Leben ist, daf der Glaube den ganzen
Menschen ergreift und aus dem Herzen quillt. Ebenso wie
Vinet weisen sie den Individualismus ab, und es geht ihnen
allein um «l'individualités.

Wer das Leben und die Schriften von De la Saussaye und
Gunning studiert, stoft fortwihrend auf Gedanken von Vinet.
Schon 1855 schrieb Gunning, daBl die Werke Vinets fiir ihn
tigliche Nahrung seien. Mit dessen Lehre von Kirche und
Staat konnte sich Gunning nicht abfinden. Andererseits war
Vinet in seinem literarischen Werk dem Ideal, welches Gun-
ning sich von christlich-literarischer Kritik gemacht hatte, am
nidchsten gekommen.

Auch De la Saussaye las Vinet regelmiflig und kannte ihn.
Er sah in Vinet vor allem den Mann, der dank seiner Kritik
am Methodismus diesen Methodismus in seiner Person auf
einer héheren Stufe vertreten hat. Von den Auswiichsen in der
Arbeit der Methodisten blieb er frei. Der stiirmischen und ra-
dikalen Art ihres Auftretens war Vinet abgeneigt. Aber indem
er in seiner Person und in seinem Werk den Methodismus
reinigte, hat er ihn in einer gelduterten und veredelten Form
ans Licht gebracht. Vieles verdankte De la Saussaye Vinet.
Dennoch hat er bei ihm auch manches vermifit. Die Gemein-
schaft kam bei Vinet zu kurz, und er verkannte den erzieheri-
schen Charakter der Kirche. Fiir die historische Entwicklung
des Christentums hatte er nicht den richtigen Blick. Er verfiel
in den Fehler des Methodismus, daf} er iiber die Bekehrung des
Einzelnen die Verséhnung der Welt iibersah. Mit Unrecht be-
trachtete er den Staat nur als das Gebiet des natiirlichen, nicht-
wiedergeborenen Menschen. Die historische und philosophische
Theologie, vor allem auch die Exegese, kamen bei ihm nicht
genug zu ihrem Recht. Es lieflen sich hier noch mehr kritische
Bemerkungen machen. Trotz dieser Kritik aber kénnen wir
uns doch De la Saussaye nicht ohne Vinet denken. Vinet ist
einer der Viter der Ethischen Theologie; und das ist auch in



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte 429

der Generation von De la Saussaye junior, dem bekannten
Religionshistoriker und Ethiker, so geblieben.

Wie wir sahen, zog Hinne Rode 1523 von Utrecht nach
der Schweiz, um mit Oekolampad und Zwingli iiber die Abend-
mahlslehre von Hoen zu sprechen. Vierhundert Jahre spéter
— ungefihr 1923 — hatte der Niederlindische christliche Stu-
dentenverein seinen Mittelpunkt in dem alten Schlof «Harden-
broek» in der Néhe der Stadt Utrecht. Diesmal war noch keine
Rede von einer Reise von Niederldndern zu Theologen in Basel
oder Ziirich, aber das sollte bald kommen. Aus Obstalden,
Safenwil und Leutwil waren Tone zu einigen Mitgliedern des
christlichen Studentenvereins gedrungen, die fiir das theo-
logische Leben der Niederlande von grofler Bedeutung werden
sollten.’

Emil Brunners Buch «Das Symbolische in der religisen
Erkenntnisy von 1914, in dem er sich noch ganz auf der Linie
von Schleiermacher und sogar von Bergson bewegte, war in
unserem Vaterland nicht vollkommen unbekannt geblieben,
aber es hatte doch nur hie und da einige Leser gefunden. Ganz
anders war es mit seinem «Erlebnis, Erkenntnis, Glaubey von
1921, in welchem er mit Schleiermacher und dem Intuitionismus
brach und sich allem Historismus und Psychologismus, allem
Subjektivismus und aller «Erlebnis-Religiony widersetzte. Sein
Wunsch, die wahre Objektivitit des Glaubens, den Sinn des
«sola fide» wieder zu entdecken, ergriff verschiedene jiingere
Theologen.

Aber mehr noch als dieses Werk von Brunner hat der
zweite Druck von Karl Barths «Romerbriefy die Gemiiter man-
cher Jiingerer damals in Aufregung gebracht. Das Buch, das
als «etwas Zimt zur Speisey gedacht war, wirkte bei manchem
wie Dynamit. Drei Dinge hatten Barth und Thurneysen ge-
packt. Zuerst die Bibel, besonders Paulus. An zweiter Stelle
das Zeugnis von Luther und Calvin. Endlich die Welt ihrer
Tage: der dialektische Mut Kierkegaards, der Hunger nach
Ewigkeit Dostojewskijs, die Kritik Nietzsches, die Ehrfurcht
Overbecks, die Hoffnung und die Erwartung Blumhardts. «Der
Romerbriefy wurde von Vertretern verschiedener Richtungen
gelesen. Je mehr das Buch bekannt wurde, desto mehr wuchs



430 M.van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte

vor allem die Zahl der Gegner. Die Alt-Modernen widersetzten
sich der Lehre vom Zorn Gottes, der pessimistischen Wert-
schiitzung des Menschen, dem Bekenntnis, daf Christus der
Mittler sei, und dem Anti-Modern-Kulturellen. Vor allem die
Anhénger Dr.Kuypers, die Neo-Calvinisten, konnten sich
mit dieser sogenannten Erneuerung der reformierten Theo-
logie durchaus nicht abfinden. F'reilich, es sei ein Gewinn, daf}
Schleiermacher abgelehnt und wieder nach der Offenbarung
Gottes und nach Theologie gesucht wurde. Aber damit sei
dann auch so ungefihr alles gesagt. Von einer reformierten
Bibelbetrachtung sei hier nicht die Rede. Die historische Kritik
bekomme vollkommen freie Hand. Die Satisfaktion durch Chri-
stus werde in der Lehre von der Versohnung génzlich vernach-
lissigt. Calvin hitte seine Lehre von der Pridestination und
der Kirche nicht wiedererkannt. Barth beeintrichtige fortwih-
rend Gottes Immanenz. Das Bild vom Weinstock und den Re-
ben sei ihm entgangen. Konnte man hier wohl noch von An-
nahme als Kinder reden? War hier noch Raum fiir eine aktive
Heiligung? Mit Unrecht werde die Erlésung ausschlieflich
eschatologisch gesehen. Die Lehre von dem Paradox sei voll-
kommen unbiblisch. Ueberall wirke der bedenkliche Einfluf}
von Kierkegaard mit. Schliefilich miisse dies alles auf Agnosti-
zismus hinauslaufen. _
Auch viele geistliche Nachkommen von De la Saussaye und
Gunnning traten in den Kampf ein. Am meisten wandte man
sich gegen den Gebrauch von idealistischen Denkmitteln und
den Ausgangspunkt in Kierkegaards gegen Hegel gerichteter
Lehre vom unendlichen, qualitativen Unterschied von Ewigkeit
und Zeit. Durch den Gebrauch der Gedankenwelt des Marbur-
gischen Neu-Kantianismus, die Philosophie des Ursprungs,
werde der biblische Inhalt jedesmal wieder maskiert und
manchmal geradezu weggedringt oder aufgelost. Kierkegaards
Lehre von Ewigkeit und Zeit wire nicht in der Bibel zu fin-
den und richte hier iiberall bedenkliche Verwiistungen an.
Anstelle dieser Lehre der Diastase predige das Neue Testament
vielmehr die heilige Synthese; es kenne eine ganz andere Wiir-
digung der Zeit und der Geschichte, habe Augen fiir die Kon-
tinuitit. Bei Barth wirke der Aktualismus bedenklich auf die
Lehre der Offenbarung ein. Eine christliche Ethik werde un-



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte 431

moglich. Und es miisse bei diesem Standpunkt zu unannehm-
barer Exegese und einer unrichtigen Interpretation der Refor-
matoren kommen.

Obgleich Barth auch Vertreter der Rechts-Modernen und
auch Theologen, die mehr konfessionell oder reformiert dach-
ten, gefesselt hat, so hat seine Theologie doch vor allem man-
chem, der seinerzeit noch mehr oder weniger zu den Ethischen
Theologen gerechnet wurde, den Ansto zu einer kriftigen Be-
wegung gegeben. In der jiingsten Entwicklung der Ethischen
Theologie vermiliten viele prinzipiell dogmatische Besinnung.
Der Nachdruck fiel jedesmal wieder auf das Leben. Die Lehre
kam zu kurz. Das Psychologische, Historische und Literari-
sche fesselte mehr als das Dogmatische. Infolge einer individua-
listischen Einstellung mangelte es vielfach an einem kirchen-
griindenden Prinzip, und darum fehlte den Ethischen Theo-
logen oft eine formgebende Kraft. Bei vielen von ihnen war
die Verbindung zu den Reformatoren unsicher geworden.

Als «Der Rémerbriefy erschien, hérte man hier neue Tone.
Allerlei unhaltbare konservative oder humanistische Positio-
nen wurden durchbrochen. Fiir Psychologismus und Historis-
mus war hier kein Platz. Was man als «theologia gloriae»
im Neo-Calvinismus Kuypers bezeichnete, wurde abgewiesen.
Man horte wieder die Verkiindigung der Majestit Gottes, und
es wurde wieder auf biblische Weise iiber Offenbarung ge-
sprochen. Der Gesichtspunkt der unendlichen qualitativen Ver-
schiedenheit von Ewigkeit und Zeit schlof jede Zuschauer-Hal-
tung aus. Alles lebte hier wieder in dem absoluten Moment.
Der Glaube bekam seinen paradoxalen Charakter wieder. Jede
Kanonisierung eines historisch Gewordenen wurde unméglich.
Die Theologie wurde <«theologia crucis». Die gesamte Theo-
logie stand im Zeichen der Eschatologie.

Wir kénnen nicht daran denken, die Bedeutung der dialek-
tischen Theologie fiir die Niederlande hier ausfiihrlich zu be-
sprechen, sondern miissen uns auf einige Bemerkungen be-
schrinken. Eins ist jedenfalls sicher: Die Arbeit von Karl
Barth und Emil Brunner hat fiir unser Vaterland grofle Be-
deutung bekommen. Es ist zu einem nicht geringen Teil auch
ihr Werk, daB allerlei Namen von auch von ihnen geachteten
Méannern — wie die von Harnack, Herrmann und Troeltsch —



432 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederlindische Kirchengeschichte

vollkommen in den Hintergrund getreten sind. Bei zahlreichen
Theologen haben sie neue Ehrfurcht und Interesse fiir das
theologische Studium geweckt. Mit durch ihr Auftreten sind
allerlei alte Richtungs-Etiketten unbrauchbar geworden. Fiir
viele verlor die Ethische Theologie ihre Zauberkraft. Unter
den Liberalen trat eine schéirfere Scheidung ein. Das Verhilt-
nis von Liberalen und Orthodoxen wurde anders gesehen.

Dabei haben Brunner und Barth in der Welt der Theologen
und auch aullerhalb das Gebiet teilen miissen. Wenn ich mich
nicht irre, hat Brunner auf viele in verschiedenen Kreisen Ein-
flufl ausgeiibt, prinzipiell vor allem auf die, die immer noch
von De la Saussaye und Gunning gefesselt wurden. Unter
interessierten Nichttheologen wurde er mehr gelesen, weil
seine Methode und Redeweise sie mehr ansprachen als die
Schriften von Barth. Daneben hat Barth fiir den allgemeinen
Lauf der Dinge auf kirchlichem und auch auf politischem Ge-
biet eine grofere Bedeutung erlangt. Wahrend des Krieges
haben seine Anweisungen unserer Kirche oft die Richtung ge-
wiesen. Seine Diktate oder Schriften gingen unter dem Namen
«Carolus magnus Zolliconensisy, ein <magister quodlibeta-
rius», von dem die Deutschen noch nie gehort hatten, herum.
Wir kénnen uns die Bemiihungen nach Reorganisation in der
«Hervormde Kerks nicht ohne ihn vorstellen. Auch waren
unter den durch Barth beeinfluliten Theologen viele, die zu
der sozialdemokratischen «Partij van de arbeidy (Arbeiterpar-
tei) iibergingen. Obschon besonders in den letzten Monaten
auch unter seinen Anhédngern Stimmen der Kritik sich er-
hoben haben, wirkt sich dies alles bis auf heute aus, auch in
stark antithetischem Sinne. Auf der rechten Seite wurde vor
einiger Zeit erkldrt, da Barth mit Nietzsche und Sartre zu
den Wegbereitern des Antichrists gerechnet werden miisse.
Und vor kurzem lasen wir auf der linken Seite, dafl der kon-
sequente Barthianismus einzig und allein zum Atheismus oder
nach Rom fiihren koénne.

Im Vorhergehenden habe ich mich bemiiht, Thnen ein Bild
von dem Einflull zu geben, den die Schweiz auf die Geschichte
der Kirche in den Niederlanden ausgeiibt hat und heute noch
ausiibt. Nach Vollstéindigkeit habe ich nicht gestrebt. Wer ein



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederldndische Kirchengeschichte 433

Thema wie dieses vollstéindig behandeln wollte, miilte noch
mit allerlei Tatsachen, die hier nicht angefiihrt wurden, rech-
nen. Ich denke hier z. B. an das Wiedertdufertum, an Figuren
wie Beza, in der neueren Zeit auch an Minner wie Kutter und
Ragaz. Es wire hier noch mehr zu nennen. Ich habe aber die
Hoffnung, dafl Thnen aus dem Behandelten deutlich geworden
ist, von welch grofler Bedeutung Ziirich und Genf, Lausanne
und Basel, Zwingli, Bullinger und Calvin, Vinet und die dia-
lektischen Theologen fiir die niederléindische Kirchengeschichte
gewesen sind und zu einem wichtigen Teil noch sind. Dal} es
mir vergénnt war, diese Dinge einmal auszusprechen in der
Universitit, mit der die Utrechter Universitit durch ihren un-
vergelllichen Beweis von Freundschaft nach dem Kriege auf
besondere Weise verbunden bleibt, erfiillt mich mit grofler
Freude und tiefer Dankbarkeit.

Utrechdt. Maarten van Rhijn.

Literaturverzeichnis.

M. van Rhijn, Wessel’' Gansfort, ’s Gravenhage 1917. — M. van Rhijn,
Studién over Wessel Gansfort en zijn tijd, Utrecht 1933. — J. Lindeboom,
De confessioneele ontwikkeling der reformatie in de Nederlanden, ’s Gra-
venhage 1946. — L. Knappert, Het ontstaan en de vestiging van het
Protestantisme in de Nederlanden, Utrecht 1924. — H. A. Enno van Gelder,
Revolutionnaire Reformatie, Amsterdam 1943. — A. Eekhof, Zwingli in
Holland, in: Zwingliana, 1918/1919, S.370ff. — A. J. van 't Hooft, De
theologie van Heinrich Bullinger, Amsterdam 18838. — F. L. Rutgers, Cal-
vijns invloed op de Reformatie in de Nederlanden, Leiden 1899. — H. H.
Kuyper, Calvijn en Nederland, Utrecht 1909. — L. A. van Langeraad, Guido
de Bray. Zijn leven en werken, Zierikzee 1884, — D. Nauta, Het Calvinisme
in Nederland, Franeker 1949.

M. E. Kluit, Het Réveil in Nederland 1817—1854, Amsterdam 1936. —
W. P. Keyser, Vinet en Hollande, Wageningen 1941, — A.M. Brouwer,
Daniel Chantepie de la Saussaye, Groningen 1905. — J.H. Semmelink,
Prof. Dr. J. H. Gunning, zijn ontwikkelingsgang en zijne beginselen, Zeist
1926. — A.M. Brouwer, Wat hebben D. Chantepie de la Saussaye en J.H.
Gunning Jr. ons, jongeren, te zeggen?, in: Stemmen voor Waarheid en
Vrede, Januari 1924.

G. C. van Niftrik, Godsdienst en kerk, in: Geestelijk Nederland 1920 tot
1940, Antwerpen, S. 75 ff. — G. C. Berkouwer, Karl Barth, Kampen 1936. —
J. Hoek, Karl Barth, Kampen 1929. — D. Tromp, Ph. Kohnstamm, O. Noord-

mans, Nieuwe theologie, Baarn 1926. — M. C. Slotemaker de Bruine u.a.,
De openbaring der verborgenheid, Baarn 1934. — G. C. van Niftrik, Een
beroerder Isragls, Nijkerk 1948. M. van Rh.

28



	Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

