
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 6

Artikel: Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

Autor: Rhijn, Maarten van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 411

Die Schweiz
und die niederländische Kirchengeschichte.

Vortrag in der Universität Basel am 3. Juli 1950. *

Wer sich in die Kirchengeschichte des 16. Jahrhunderts in
den Niederlanden vertieft, beginnt bald sich darüber zu
wundern, daß die Niederlande nicht lutherisch geworden sind.
Durch Sprache und Stammesverwandtschaft waren die Niederländer

eng mit den Deutschen verbunden. Der Erbherr unserer
Lande, Karl V., trug gleichzeitig die deutsche Kaiserkrone.
Infolge der geographischen Lage und der Handelsverbindungen
schien das kleine Land an der See auf Deutschland, das an der
Ostgrenze sein einziger Nachbar war, angewiesen. Deutschlands

Hauptstrom, der Rhein, mündete in den Niederlanden ins
Meer und bildete so eine natürliche Verbindungslinie für Handel

und Schiffahrt. Antwerpen war ein Stapelplatz des
deutschen Transithandels. In allen wichtigen Handelsstädten hatten

unsere östlichen Nachbarn ihre Kontore. In der Tat, wenn
wir die ganze Situation besehen, wundern wir uns darüber,
daß es mit den Niederlanden nicht genau so gegangen ist wie
mit Dänemark, Norwegen und Schweden, daß also unser Land
nicht lutherisch wurde.

Dennoch hat das Luthertum in den Niederlanden niemals
eine bedeutende Rolle gespielt. Unwillkürlich kommt einem dabei

die Frage, warum man in den Niederlanden die lutherische
Reformation abgewiesen hat. Allem Anschein nach müssen wir
hier vor allem mit vier Ueberlegungen rechnen.

In erster Linie hatte man die Ueberzeugung, daß das Luthertum

an mancherlei Punkten zu wenig abweisend gegenüber
dem römischen Katholizismus stand und in seiner Gedankenwelt

und Praxis zuviel römische Züge zeigte. Luther hatte
hierzu selbst das Vorbild gegeben. Mehr als die anderen
Reformatoren folgte er auf allerlei Gebieten den Linien der
Tradition und nahm alles an, was nicht durch die Bibel
verboten war. Demgegenüber suchten die Nachfolger der Refor-

* Zur weiteren Orientierung weisen wir auf das diesem Vortrag
beigefügte Literaturverzeichnis hin. Wir verdanken für die Darstellung des
16. Jahrhunderts viel der dort genannten Studie von Dr. Lindeboom.



412 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

mation in den Niederlanden ausschließlich nach dem, was
durch die Bibel ausdrücklich vorgeschrieben wurde. Tat man
das nicht, so bedeutete das — nach ihrer Ueberzeugung —,
daß man katholisierte und in seinem Streben nach Veränderung

auf halbem Wege steckenblieb.
Eine zweite Ueberlegung war dieser Art: Die Entwicklung

der Geschehnisse in der lutherischen Reformation brachte es
mit sich, daß die regierenden Fürsten bei der Organisation der
Kirche eine bestimmende Rolle spielten. Es ist bekannt, welche
Faktoren auf diesen Prozeß Einfluß gehabt haben. Alles
begann sich immer mehr nach dem Willen der Landesherren zu
entwickeln. Für die Niederländer des 16. Jahrhunderts war
dieser Lauf der Dinge aber vollkommen unannehmbar. Im
allgemeinen kann man sagen, daß man einer zentralen
Autorität in unserem Land eher entgegenarbeitete und großen
Wert auf Selbstbestimmung und Freiheit legte. Niederländer
haben im allgemeinen nichts für Bevormundung übrig.

Von großer Bedeutung ist auch gewesen, daß man von
reformierter Seite in den Niederlanden besonders wenig
ermutigende Erfahrungen im persönlichen Kontakt mit den
Lutheranern gemacht hatte. Als die Situation immer schwieriger
wurde, flüchteten viele reformatorisch Gesinnte in unserem
Vaterland nach Deutschland. Viele Niederländer ließen sich in
Wesel oder in Frankfurt am Main nieder. Was man dort und
anderswo von den Lutheranern zu ertragen hatte, war sehr
enttäuschend. Selbst in Antwerpen wandten sich die strengen
Lutheraner nach 1566 gegen die Reformierten. Wenn auch
die Reformierten keine Heiligen waren, so bekommt man doch
den Eindruck, daß vor allem die Lutheraner sich damals großer
Unverträglichkeit schuldig gemacht haben. Es verwundert uns
dann auch nicht, daß die Anhänger der reformierten Konfession

sich von ihnen abwandten.
Zum Schluß dürfen wir nicht vergessen, daß sich neben

dem Luthertum auch andere Strömungen in den Niederlanden
des 16. Jahrhunderts geltend gemacht haben. An erster Stelle
müssen wir hier mit einer national-reformatorischen Bewegung

rechnen. An zweiter Stelle mit dem immer mehr aus
Süddeutschland — vor allem durch Melchior Hoffmann — auch
nach den nördlichen Niederlanden vordringenden Wiedertäu-



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 413

fertum. Und endlich mit dem später aufkommenden unbeugsamen

und alles für sich fordernden Calvinismus. Man kann
ruhig sagen, daß alle diese Strömungen die Niederländer mehr
gefesselt haben als das Luthertum, so daß auch hier eine der
Ursachen gesucht werden muß, warum es den Niederlanden
nicht wie Dänemark erging.

Was die Verbindung mit den großen Reformatoren
anbelangt, wandten die Niederlande sich doch schließlich nicht an
Luther und Wittenberg, sondern an Zürich und Genf, d. h. an
Zwingli, Bullinger und bald auch an Calvin. Wie bekannt, hat
Calvin einen überwiegenden Einfluß in den Niederlanden
ausgeübt. Bullinger ist vor allem im 16. Jahrhundert in unserem
Vaterland viel gelesen worden. Und es gibt allerlei Anzeichen,
daß auch Zwingli für unsere Vorfahren kein Unbekannter
gehlieben ist.

Was zuerst Zwingli betrifft, so steht fest, daß er bereits
1523 die besondere Aufmerksamkeit einiger Niederländer auf
sich gezogen hat. Der frühere Rektor der Universität Paris,
der spätere Dekan von Naaldwyk, Jakobus Hoeck, war 1509

gestorben. Ein Advokat beim Hof von Holland im Haag,
Cornells Hoen oder Honius, wurde mit der Sorge für seinen Nachlaß

betraut. Hoen fand unter den Papieren Hoecks auch eine
Schrift von Wessel Gansfort über das Sakrament der Eucharistie.

Dieses Buch machte großen Eindruck auf ihn. Obgleich
Wessel im ganzen nicht zwinglisch über das Abendmahl
dachte, scheint Honius doch bei der Lektüre des Traktates —
vielleicht auch unter Einfluß von Erasmus — auf den Gedanken

gekommen zu sein, daß das Wörtchen «ist» in den
Einsetzungsworten keinen anderen Sinn haben könne als
«bedeutet». Er teilte seinem Freund, dem Rektor der Hieronymus-
Schule in Utrecht, Hinne Rode, mit, was er in Hoecks Nachlaß
gefunden hatte. Außerdem erzählte er ihm, wie er selbst über
das Abendmahl dachte. Rode erklärte, daß er ganz der Auffassung

von Honius zustimme. Das Wörtchen «est» in den Worten
«hoc est corpus meum» könne nur bedeuten «significat».

Honius und Rode beschlossen nun, Luther in dieser
Angelegenheit um Rat zu fragen. Sie wollten gerne wissen, wie der
Reformator über die Abendmahlslehre von Wessel und Hoen
dachte, und wollten gleichzeitig sehen, oh er die Schriften von



414 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

Wessel nicht eventuell herausgeben wolle. Rode zog nach
Wittenberg. Er nahm Abhandlungen von Wessel mit, unter
anderen diejenige, welche Hoen bei Hoeck gefunden hatte, und
einen Aufsatz von Hoen, worin er seine Gedanken über das
Abendmahl auseinandersetzte. Anfang 1521 kam Rode in
Wittenberg an. Luther war sehr eingenommen von den Werken
von Wessel, aber von der Abendmahlsauffassung von Honius
wollte er nichts wissen.

Kurz nach seiner Rückkehr nach Utrecht wurde Rode —
wahrscheinlich im Sommer 1522 — wegen seiner Verbindung
mit Luther abgesetzt. Gezwungen, die Stadt zu verlassen, ging
er mit einem seiner Freunde auf Reisen. Es ist möglich, daß

er damals noch in Wittenberg gewesen ist. Auf jeden Fall
hat sich Rode vor September 1522 in Basel aufgehalten. Aus
einem Brief von Oecolampadius an Hedio vom 21. Januar 1523

wird ersichtlich, daß Rode in Basel Oekolampad begegnet ist.
Rode sprach mit ihm über das Abendmahl und zeigte ihm den
Aufsatz von Honius über die Abendmahlslehre. Oekolampad
war sehr beeindruckt davon und wies Rode weiter an Zwingli.

1523 kam Rode nach Zürich, wo er dann Zwingli persönlich

sprach. Er hörte zuerst an, was Zwingli selbst über das
Abendmahl lehrte, und bemerkte, daß die Auffassung Zwingiis
vollkommen mit der von Hoen übereinstimmte. Rode ließ ihn
nun den Aufsatz des Haager Advokaten lesen. Zwingli wurde
dabei vor allem durch die deutliche exegetische Rechtfertigung
in Hoens Darstellung getroffen. Der Reformator erklärte, daß
die wahre Bedeutung der Einsetzungsworte ihm erst durch
diesen Aufsatz von Hoen vollkommen deutlich geworden war.
Später — im Jahre 1525 — hat Zwingli den Brief von Hoen,
ohne seinen Namen zu nennen, herausgegeben. Rode war
inzwischen in sein Vaterland zurückgekehrt und wohnte unter
anderem in Ostfriesland. Wir können mit Sicherheit sagen, daß
er einer der ersten gewesen ist, der die Niederlande mit den
Gedanken Zwingiis bekannt gemacht hat. Das wird auch aus
einem Brief von Bucer aus Straßburg an Zwingli vom 9. Juli
1526 deutlich, in dem Bucer schreibt, daß ganz Holland und
Friesland unter anderem durch Rode zu einem reinen
Verständnis des Abendmahles kämen.

An Beweisen, daß man im 16. Jahrhundert in den Nieder-



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 415

landen Zwingli gekannt hat, mangelt es nicht. Schon am
14. Oktober 1529 wurde das Kaufen und Verkaufen von
Büchern des Ulrich Zwingli auf Befehl von Karl V. verboten.
Daß Zwingli in den südlichen Niederlanden kein Unbekannter
war, geht hervor aus dem Brief von Johannes Cousardus, der
1530 oder 1531 aus Gent geschrieben wurde. Cousardus dankte
Zwingli nachdrücklich für alles, was er durch die Lektüre
seiner Werke empfangen hatte. Einer der Leiter der Wiedertäufer

in den nördlichen Niederlanden verfaßte vor 1532 zwei
Schriften, worin er die Abendmahlslehre von Zwingli zwar
nicht teilte, aber doch auch nicht abwies. Eine andere führende
Persönlichkeit der Wiedertäufer stellte 1533 die Papisten,
Lutheraner und Zwinglianer auf eine Linie. 1538 erschien ein
Lehrbüchlein über die Geschichte Hollands, Seelands, Frieslands

und des Bistums Utrecht. Dies Lehrhüchlein wurde
wahrscheinlich sehr viel benutzt. Merkwürdigerweise wird hier mit
keinem Wort über Luther und Calvin, sondern nur über
Zwingli und Oekolampad gesprochen. Der «Index» der
theologischen Fakultät von Löwen führte 1546 auch die Werke von
Zwingli auf. Die Leiter der niederländischen Gemeinde in
London, Micronius und Utenhove, sprachen 1554 und 1559

mit großer Ehrfurcht von dem Reformator von Zürich. In
der Vorrede einer Uebersetzung von Bullingers «Dekaden»
von 1560 wird gesagt, daß neben anderen auch Zwingli viel
gelesen würde. Die Reformierten in Groningen wurden 1565

in einem amtlichen Schreiben «Zwinglianer» genannt. Der
Bewohner eines Dorfes in Nord-Holland erzählt in seiner
Chronik des Jahres 1566, daß verschiedene Calvinisten und
Zwinglianer auf offenem Feld zu predigen begannen. Selbst das
Taufgebet in der noch immer gebrauchten Taufliturgie der
«Hervormde Kerk» stammt von Zwingli her!

Allem Anschein nach hat Zwingli in den nördlichen Niederlanden

einen größeren Einfluß ausgeübt als in den südlichen.
Vor allem in den Provinzen Gelderland und Friesland war der
Reformator von Zürich kein Unbekannter. Der reformatorisch
gesinnte Johannes Anastasius Veluanus aus Gelderland
schrieb 1554 «Der leken wechwyzer», das heißt «Der Laien
Wegweiser». Daraus wird klar, daß er mit Schriften von
Zwingli vertraut gewesen sein muß. Der Prädestinationslehre



416 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichle

war er abgeneigt, weil diese Lehre nach seiner Meinung zu der
Liebe Gottes im Widerspruch stünde. Demgegenüber hat Ve-
luanus über das Abendmahl genau so gedacht wie Zwingli.
Aus den Niederlanden nach Bacharach geflüchtet, verteidigte
er in Schriften von 1557 und 1561 die zwinglische Abendmahlslehre.

Veluanus nennt Zwingli und Oekolampad «theure Männer

Gottes». Obschon er in seiner Stellung nicht leicht zu
bestimmen ist, kann man doch sagen, daß er sich selbst allgemein

zu den Reformierten und speziell zu den Zwinglianern
gezählt hat. Auf jeden Fall weist sein Werk darauf hin, daß

man Zwingli in Gelderland kannte. Es ist im Zusammenhang
damit auch nicht ohne Bedeutung, daß der Rat der Stadt De-
venter noch 1557 die Schriften von Zwingli verboten hat.

Neben Gelderland war Friesland die Provinz, wo uns die
Spuren von Zwingiis Einfluß am meisten begegnen. Der
Dominikaner Cornelius van Sneek versicherte ungefähr 1533, daß

Luther, Zwingli und Oekolampad schon ein Drittel der Gläubigen

zum Abfall gebracht hätten. Es war seine Absicht,
Zwingli zu bekämpfen, aber er starb, bevor er diesen Vorsatz
zur Ausführung bringen konnte. Die Pfarrer, die 1566 in
Leeuwarden, der Hauptstadt von Friesland, berufen wurden,
wurden Zwinglianer genannt. Man sagte auch, daß die
Kirchen damals «nach der Weise Zwingiis» benutzt wurden. Noch
1572 kannte Cunerus Petri, der erste Bischof von Leeuwarden,
vor allem zwei Parteien: Taufgesinnte und Zwinglianer.

Aus dem bisher Besprochenen wird deutlich, daß Zwingli
auch für die Niederlande im 16. Jahrhundert nicht vergebens
gesprochen hatte. Doch bleibt sein Einfluß bescheiden, wenn
wir ihn vergleichen mit der Bedeutung, die sein Nachfolger,
Heinrich Bullinger, für unser Vaterland gehabt hat. Man kann
ruhig sagen, daß Bullinger mit seinen «Dekaden» oder «Hausbuch»

die Niederlande erobert hat. Schon von seinem «Hausbuch»

sind in unserer Sprache sieben Ausgaben erschienen.
In den Tagen der Schrecken der Inquisition haben sich unsere
Vorfahren darin vertieft, hat es ihnen Trost und Mut gegeben.
Durch seine Schreibweise packte er die Menschen. In den
niederländischen Bibliotheken kann man jetzt noch ohne Mühe
eine große Reihe von Werken Bullingers antreffen. Darunter
nimmt sein «Hausbuch» einen hervorragenden Platz ein.



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 417

Die älteste Spur, die uns von der Lektüre Bullingers
bekannt ist, finden wir bei dem Leiter der Taufgesinnten (Menno-
niten), Menno Simons. Menno erzählt uns nicht, welche
Bücher von Bullinger er durcharbeitete, aber es steht fest, daß er
1531 als Pastor in Witmarsum, einem Dorf in Friesland, auch
die Werke vom Nachfolger Zwingiis gelesen hat. Bullingers
Kommentar der Briefe erschien 1537. Ein Jahr später, 1538,
wußte der Abt des Benediktinerklosters Rottum im hohen Norden
der Niederlande dieses Buch bereits für seine Bibliothek zu
beschaffen. Die Kommentare der Evangelien erschienen in den
Jahren 1543 bis 1548. 1556 hatten die Benediktiner auch dieses
Werk in ihrem Besitz. Ein Pastor aus Harderwijk in Gelderland
wollte 1543 zugunsten der Armen die Heiligenbilder der Kirche
verkaufen. Daraufhin wurde er abgesetzt und verbannt,
schrieb aber an die Mitglieder des Stadtrats, daß sie einmal bei
Bullinger nachlesen sollten, wie die Geistlichen sich zu
betragen hätten. Aus Ostfriesland, wo er die Leitung der Kirchen
in Händen hatte, trat A. Lasco, der von seinen Werken sehr
beeindruckt war, 1544 mit Bullinger in Briefwechsel, wobei
A. Lasco in verschiedenen Punkten den Reformator um
Aufklärung bat. In einem Brief an einen Freund schreibt Bullinger
1566 selbst über den wunderbaren Fortschritt des Evangeliums
in Flandern, Holland und Brabant. Manchmal müßte er an den
verstorbenen Buchhändler Froschauer denken, der bereits 1546

mehrmals zu Bullinger sagte, daß er nirgends mehr Bücher des
Reformators verkaufe als in den Niederlanden. Nach seiner
Ansicht werde Bullinger es noch erleben, daß große Veränderungen

in diesem Lande um sich greifen sollten. Seine Lehre
würde da nicht fruchtlos bleiben. Die Leiter der niederländischen

Gemeinde in London, Micronius und Utenhove, haben
Bullinger persönlich in Zürich besucht und wußten sich durch
Bande der Freundschaft mit ihm verbunden. Der durch Karl
V. 1550 herausgegebene «Index» nennt eine ganze Serie von
Werken des Reformators. Der bereits genannte Anastasius
Veluanus zitiert ihn 1554 mehrmals. Die Mutter des Malers
Rubens las gerne im «Hausbuch». Und noch im 17. Jahrhundert

ging dies Werk bei den Reisen nach Indien auf den
Schiffen der Ostindischen Kompanie mit.

Unwillkürlich taucht dabei die Frage auf, in welchen Krei-
27



418 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

sen Zwingli und Bullinger in den Niederlanden am meisten
gelesen worden sind. Die Antwort muß lauten: während vor
allem Bullinger später seinen Weg auch in calvinistische
Kreise fand, haben beide Zürcher doch besonders in der nationalen

reformatorisch gesinnten Bewegung, die für den Anfang
des 16. Jahrhunderts bezeichnend ist, die Aufmerksamkeit auf
sich gezogen. Diese reformatorisch gesinnte Bewegung
entstand bereits frühzeitig und hatte u. a. in den bereits genannten
Hinne Rode und Anastasius Veluanus ihre Vertreter. Man
könnte hier von einer sakramentaristisch-humanistischen Richtung

sprechen. Von Luthertum, Wiedertäufertum und Calvinismus

war keine Rede. Es gab allerlei Schattierungen. Scharfer
dogmatischer Abgrenzung war man abgeneigt. Aber die
Bewegung zeigte doch einen eigenen Charakter. Es kam darauf
an, zur Bibel zurückzukehren, sich an die Einfalt des
Evangeliums zu halten, den Geboten Christi zu gehorchen und
persönlich zu glauben. Das Christentum sollte hauptsächlich
nach der sittlichen Seite hin gewürdigt werden, und man sollte
klassische Geistesbildung und Bibelstudium miteinander zu
verbinden wissen. Es sind vor allem Erasmus und Zwingli
gewesen, die die sakramentaristisch-humanistische Bewegung
beeinflußt haben.

Was zuerst Erasmus betrifft, so haben seine Gedanken im
besonderen unter den Gebildeteren Eingang gefunden. In seiner

Nachfolge lebten die Vorsteher von Schulen, Regierungspersonen

und andere aus einem der Bibel zugewandten
Humanismus. Allerlei Vertreter der führenden Stände waren einer
pessimistischen Betrachtung der Menschheit und einer strengen

Soteriologie abhold. Der Einfluß von Erasmus äußert sich
darin, daß sie nach einer allmählichen Verbesserung der Welt
strebten und viel von besserem Unterricht, der Pflege der
Tugenden und dem Studium der «bonae litterae> erwarteten.

Neben Erasmus haben auch die Zürcher wohl mitgeholfen,
den Geist dieser nationalen, nach einer Reformation neigenden
Bewegung zu bestimmen. In diesem Zusammenhang findet auch
das Wort «Sakramentarismus» nähere Erklärung. Die Sakra-
mentaristen haben allerlei Mißbräuche in der Kirche verurteilt,

aber vor nichts hatten sie solch einen Abscheu wie vor
der römisch-katholischen Lehre von der Eucharistie. Daß vor



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 419

allem die Zürcher hierauf Einfluß ausgeübt haben, liegt nach
allem, was wir besprochen haben, auf der Hand. Man würde
sich aber doch irren, wenn man die Sakramentaristen alle für
Zwinglianer hielte. Nein, Zwingli und auch Bullinger haben
hier mit den Weg gewiesen. Während Erasmus hauptsächlich
die Gebildeten erreichte, sind die Zürcher dagegen für manchen

in der sakramentaristischen Volksbewegung maßgebende
Leiter gewesen. Nicht aber ist es erlaubt, diese gesamte
Strömung mit Zwingli oder gar mit Bullinger zu identifizieren.

Hat diese nationale Reformationsbewegung nun den Geist
der Reformation in den Niederlanden bestimmt? Nein. Diese
Bewegung hat dem Lauf der Dinge in unserem Vaterland keine
Führung zu geben gewußt. Dafür sind viele Gründe anzuführen.

Die Anhänger waren auf beiden Seiten, links sowohl wie
rechts, viel zu unbestimmt in dem, was sie lehrten. Von
Homogenität war keine Rede. Es herrschte da ein unverkennbarer
Individualismus, so daß es nicht zu einer Gruppenbildung
kam. In Ermangelung einer Organisation hing meistens alles
von einem reformatorisch gesinnten Priester oder einem
übergetretenen Mönch ab. Die Bewegung hatte darüber hinaus
einen schweren Konkurrenten im Wiedertäufertum, dessen
apokalyptische Verkündigung die Menschen ungemein fesselte.
Zum Schluß: Je schwerer die Zeiten wurden, um so deutlicher
wurde es auch, daß nur die vollkommen Kompromißlosen
imstande waren, die Reformationssache zu leiten. Diese
vollkommen Kompromißlosen wurden unserem Land in denen
geschenkt, die durch den Geist Calvins getrieben wurden.

Calvin hat sein Leben lang auf verschiedenste Weisen Kontakt

mit Niederländern gehabt. Wenn man ihn um Rat fragte,
gab er bereitwillig seine Rat- und Vorschläge. Seine Schriften
drangen auch in unser Vaterland vor und kamen auf allerlei
Weise in die Hände unserer Landsleute. Ferner hat Calvin
durch Formung und Führung von Schülern Einfluß auf den
Lauf der Dinge in den Niederlanden ausgeübt.

Was die Ratschläge Calvins betrifft, so ist bekannt, daß der
Reformator in den Niederlanden selber mit der Gemeinde
Antwerpen in nähere Berührung gekommen ist. Um das Jahr 1556
und später hat man ihn aus Antwerpen wiederholt um Rat
gefragt, und Calvin hat sieh den Belangen dieser Glaubens-

27*



420 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

genossen so gut wie irgend möglich gewidmet. Mit der
niederländischen Flüchtlingsgemeinde in London trat der Reformator

1552 und 1560 in Verbindung. Als dort 1552 ein Streit
entstand über weniger wichtige Zeremonien und Gebräuche, rief
er zur Mäßigung auf, und 1560 sorgte er dafür, daß aus Genf
ein Pfarrer nach London gesandt wurde. Anläßlich eines
Streites in der niederländischen Kirche in Frankfurt gab Genf
1556 Calvin die Erlaubnis, persönlich nach Frankfurt zu
reisen, um dort den Frieden unter den Flüchtlingen wiederherzustellen.

Von allen Anordnungen, die Calvin Niederländern
gegeben hat, ist keine so eindrucksvoll wie das Schreiben, in dem

er die Belange der Flüchtlingsgemeinde von Wesel vertritt.
Das Verhältnis zwischen den reformierten Verbannten und

den Lutheranern war in Wesel immer schwieriger geworden.
Die Lutheraner gingen immer schärfer gegen die Reformierten
vor. Sie meinten, daß die Reformierten wegen ihrer
Abendmahlslehre noch viel schlimmer als die Katholiken seien, ja
daß man sie noch mehr zu fürchten hätte als Giftmischer und
Mörder. Die Stellung der Reformierten in Wesel wurde
besonders schwierig, als geistesverwandte niederländische
Verbannte vor der Königin Maria aus England flüchteten und
sich in Wesel niederließen. Die Lutheraner forderten, daß diese
lutherisch werden sollten. Von reformierter Seite hat man
dann Calvin gefragt, wie man sich den Anhängern der
Augsburger Konfession gegenüber verhalten müsse. Wie zu erwarten

war, gab Calvin einen Rat in ökumenischem Sinne: er
stand ein für die Einheit der Kirche. Ueber den Fanatismus der
Lutheraner war er empört. Es sollte zwischen den Lutherischen

und den Reformierten keine Scheidewand geben. Zwar
stehe die Augsburger Konfession hinter dem reformierten
Bekenntnis zurück, sie sei aber doch nicht verwerflich. Unter
bestimmten Vorbehalten könne auch ein guter Reformierter
erklären, daß er dieser Konfession beistimme. Auch gegenüber
den lutherischen Zeremonien solle man eine einigermaßen
versöhnliche Haltung annehmen. Nur sollte man nicht
verlangen, daß die Reformierten diese Zeremonien gutheißen.

Wie wir sahen, hat Calvin nicht allein Anweisungen an
Niederländer gegeben, sondern er hat unsere Vorfahren auch
durch seine Schriften erreicht. Natürlich mußte man seine



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 421

.Werke im geheimen — oft sogar in Fässern oder Tonnen —
einführen. Es war alles verbotene Lektüre. Aber es ist nicht
übertrieben, wenn man sagt, daß ein wichtiger Teil von
Calvins Büchern bereits während seines Lebens die Niederländer
erreicht hatte.

Ich werde Sie nicht mit einer ausführlichen Aufzählung
der Schriften Calvins ermüden, von denen man vor 1564, dem

Jahr seines Todes, Spuren in unserem Vaterland nachweisen
kann. Nur einige wenige Bemerkungen! Aller Wahrscheinlichkeit

nach sind die «Briève instruction» (1544), in welcher der
Reformator vor den Wiedertäufern warnt, und sein «Contre la
secte des Libertins» (1545) in den Niederlanden bekannt
gewesen. Der in Löwen zusammengestellte «Index» von 1550

zählt bereits acht seiner Werke auf. U. a. werden neben der
«Institutio» auch die Kommentare zu fünf paulinischen Briefen

genannt. Von zwei gegen die Nikodemiten gerichteten
Abhandlungen, in denen der Reformator alles Hinken auf beiden

Seiten abweist, erschienen bereits 1554 UeberSetzungen ins
Niederländische. Die französische oder lateinische Ausgabe
der «Institutio» erscheint zum erstenmal auf dem «Index» von
1546, und 1560 war das Buch auch in einer niederländischen
Ausgabe zu bekommen. Schließlich hat Calvin auch noch zwei
bekannte Niederländer persönlich in Schriften bekämpft. Ueber
den menschlichen Willen und über die Prädestination polemisierte

er gegen Albert Pigghe (1543 und 1552), der damals als
einer der geschicktesten Verteidiger des römischen Katholizismus

galt. Und als der bekannte Niederländer Coornhert
behauptete, daß man der römischen Praxis auch dann folgen
könne, wenn man ihr nicht zustimme, hat Calvin 1562 eine
Widerlegung dieses Standpunktes gegeben. Aller Wahrscheinlichkeit

nach ist auch diese Schrift ins Niederländische übersetzt

worden.
Im Laufe der Jahre ist Calvin mit allerlei Niederländern

in Berührung gekommen, von denen einige seine Gegner blieben,

von denen er andere für das ganze Lehen an sich
gebunden hat. Es ist bekannt, daß er mit den Leitern der Liber-
tiner, die aus dem Hennegau kamen, in Paris und Genf
persönlich zusammengetroffen ist. Während seines Aufenthalts
in Straßburg sprach er öfter mit niederländischen Wieder-



422 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

täufern, von denen viele von ihm zum reformierten Standpunkt
bekehrt wurden. Für verschiedene Niederländer, die im Ausland

wohnten, aber die Beziehungen zum Vaterland
aufrechterhielten, ist das Wort des Reformators von entscheidender
Bedeutung gewesen (Hardenberg, Jean Crespin). Aber am meisten

hat Calvin in den Niederlanden durch die Männer gewirkt,
die zu seinen Füßen gesessen und später in unserem Land ihr
Leben für die Sache der Reformation gewagt haben. Es wären
hier allerlei Namen zu nennen (Dathenus, Marnix, Junius);
wir beschränken uns aber auf eine einzige Figur: Guido de
Brès aus Bergen im Hennegau, den Verfasser des niederländischen

Glaubensbekenntnisses, einen der eindrucksvollsten
Vertreter des aufkommenden Calvinismus.

So wie alle seine Geistesverwandten hat De Brès ein
Wanderleben geführt. Eine Zeitlang wohnte er in England und in
den südlichen Niederlanden. In Frankfurt am Main begegnete
er 1556 Calvin. Einige Jahre lang studierte er in Lausanne
und Genf, wo er ganz durch die Reformatoren geschult wurde.
Nacheinander arbeitete er dann in den südlichen Niederlanden
und Frankreich. Nach einem Aufenthalt in Antwerpen setzte
er — zusammen mit De la Grange — die Arbeit in
Valenciennes fort. Als die Stadt erobert war, wurde er verraten
und ergriffen. Allerlei Akten, die den Prozeß betreffen, sind
erhalten geblieben. De Brès erzählt auch selbst, wie es ihm
ergangen ist. In seinen dunklen Kerker kam der Inquisitor
gewöhnlich nach dem Essen — den Kopf schwer von Wein und
mit vollem Magen —, um ihn zu besuchen. Seiner Frau Catharine,

Mutter von fünf Kindern, seiner «chère et bien aimée
espouse», schrieb er einen Abschiedsbrief, in dem die Glaubensstärke

in dem Sinne Calvins treffend zum Ausdruck kommt.
Er dankt ihr für ihre treue Hilfe, besteht auf einer ehrbaren
Witwenschaft nach seinem Tode und endet mit den Worten:
«a Dieu Catherine, ma très bonne amie... Bien vous soit.»
Seine Mutter erinnert er an die Mutter der sieben jungen Männer

aus der Makkabäerzeit. Sie solle alles, was da geschehe,
auf sich nehmen: «c'est le bon plaisir de Dieu contre lequel
il ne faut nullement résister encore, mesmes qu'on le peut
faire.» Am 81. Mai 1567 erfolgte die Exekution. Zu seinen
Mitgefangenen sagte er: «Es kommt mir vor, daß mein Geist



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 423

Flügel hat, um in den Himmel zu fliegen, denn heute bin ich
zur Hochzeit meines Herrn, des Sohns meines Gottes,
eingeladen.» Sein Gefährte De la Grange ließ seine Schuhe putzen
und bat um eine Kleiderbürste, um seine Kleider zu reinigen,
weil er — so sagte er — zum ewigen Festmahl des Lammes
gehe. Wir denken hier unwillkürlich an die mennonitische
Märtyrerin, die das Schafott «sauber gekleidet und mit einer
weißen Schürze vor» betrat. Oder an den Märtyrertod eines
gewissen Fabricius: nachdem er ein reines Hemd angezogen
hatte, begann er, sich auf den Tod vorzubereiten. Er putzte
seine Kleider, machte seine Strümpfe mit Bändern fest, kämmte
seinen Bart und seine Haare. Auf seinem Gesicht konnte man
die Freude lesen, wie wenn er zu einer Hochzeit oder einem
Festessen ginge. So starben auch De Brès und De la Grange.
De la Grange wurde als erster aufgehängt. Danach De Brès.
De Brès hielt noch von der Leiter eine Ansprache an die Menge,
aber der Henker zog die Leiter weg, so daß der Tod eintrat.

Der Einfluß von Calvin hat in unserem Vaterland im Laufe
der Jahre immer mehr zugenommen. Letztlieh lag der eigentliche

Widerstand gegen Spanien hauptsächlich in den Händen
der Calvinisten. Es taucht hier die Frage auf, warum der
Calvinismus die andern Strömungen in der Führung immer mehr
zurückgedrängt hat. Lassen Sie mich einige Gründe anführen.

In dem furchtbaren Ringen unseres Volkes hat die Religion

Calvins die Führer des Aufstandes gepackt. Hier fand
man den Gott der Bibel, der in Seiner Majestät und Souveränität

über Völker und Menschen verfügt. Auch das Leben des
Einzelnen lag in Seiner allmächtigen Hand. Es kommt darauf
an, sich dem Willen Gottes zu unterwerfen, Seinem Gesetz zu
gehorchen, kämpfend in der Welt zu stehen. Dazu wies die
Autorität der Bibel den Weg.

Ein zweiter Grund ist dieser: Bei den Verfolgungen durch
Karl V. und Philipp II. war es unmöglich, zu einer Vermittlung

zu kommen. Die einzige Möglichkeit, die übrigblieb, war
die eines totalen Widerstandes. In dieser Situation brauchte
man einen Führer, der radikal war, durchgriff und handelte.
Calvin machte jedem Entgegenkommen gegenüber Rom ein
Ende. Dabei gab er scharfumrissene Begriffe, wandte sich von
allem Vagen und Schwebenden ab, baute alles zu einem



424 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

wohlgeordneten Ganzen auf. Niederländer halten viel von klaren

Begriffen und deutlichen Vorstellungen.
Ein dritter Grund: In den damaligen niederländischen,

reformatorisch gesinnten Strömungen fehlte es nicht an persönlichen

Bemühungen, die kirchlichen Zustände zu verbessern.
Allerlei Leiter von Schulen und Geistliche waren mit der
römisch-katholischen Kirche nicht zufrieden. Sie blieben in
der Kirche, versuchten aber den Menschen eine andere
Auffassung des Evangeliums zu geben und auf diesem Weg zur
Keformation zu kommen. Was diesen Leitern fehlte, war nicht
allein die Kraft, mit Rom zu brechen, sondern auch das
Organisationsvermögen. Es war eines der Kennzeichen des
Calvinismus, daß er sich nicht auf das Persönliche beschränkte,
sondern eine Vorstellung von Organisation hatte und die
Gemeinschaft suchte. Die Calvinisten verstanden es, Gemeinden
zu bauen, die durch Konsistorien geleitet wurden. Sie insti-
tuierten eine Kirche mit eigenem Bekenntnis, eigener Liturgie
und eigener Kirchenordnung. Solch einer Kirche bedurften
die Leiter des Aufstandes.

An vierter Stelle muß daran erinnert werden, daß von den
oft nur kleinen calvinistischen Gruppen im Kampfe gegen
Spanien außerordentlich viel Wagemut und Opferfreudigkeit
ausging. Wenn man die Geschichte der Niederlande im 16.

Jahrhundert studiert, verwundert man sich immer wieder über
all das, was an verschiedenen Orten durch eine sehr kleine
Zahl Calvinisten geleistet wurde. Lassen Sie mich nur ein
Beispiel nennen. In einem Städtchen in Seeland (Goes) kam
eine kleine Gruppe von acht oder neun Personen in einem
Privathaus zur reformierten Andacht zusammen. Sie beriefen
einen eigenen Pfarrer, beanspruchten das große Kirchengebäude

für sich und verboten jede öffentliche Prozession. Als
der Magistrat zögerte, beschlagnahmten die Calvinisten
einfach das Kirchengebäude. Ein halbes Jahr später feierte diese
Gemeinde zum erstenmal das Abendmahl: es waren nicht mehr
als 21 Kommunikanten! Der Protestantismus siegte durch das
rücksichtslose Auftreten einer kleinen Gruppe unerschrok-
kener Calvinisten.

Wenn man dies alles überdenkt, verwundert man sich nicht
darüber, daß gerade der Calvinismus die Kraft zum Aufstand



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 425

gegeben bat. Auch nicht, daß er im 17. Jahrhundert unsere
Blütezeit zum großen Teil bestimmt und — nach einem Rückgang

im 18. Jahrhundert — im 19. Jahrhundert, vor allem durch
Dr. Kuyper, aufs neue eine große Bedeutung erlangt hat.

Im Anfang des 19. Jahrhunderts, als in unserem Land ein
flacher Geist herrschte, trat auch in den Niederlanden mit dem
Réveil die Reaktion ein. Die Leiter des Réveil brachten von
Anfang an ein lebhaftes Interesse den verwandten Strömungen
in Genf und im Kanton Waadt entgegen. Man war mit dem
Werk von Haidane bekannt. Isaac Secrétan, einer der intimen
Freunde Vinets, arbeitete als Pfarrer im Haag und war sehr
befreundet mit dem Staatsmann Groen van Prinsterer. In den
Briefen der Réveil-Mânner begegnet man immer wieder den
Namen von César Malan, Merle d'Aubigné, Gaußen und Vinet.
Alle diese Vertreter des schweizerischen Réveil sind für unser
Land mehr oder weniger von Bedeutung gewesen.

Keiner hat aber in unserem Vaterland einen solchen Einfluß

ausgeübt wie Alexandre Vinet. Man kann sagen, daß Vinet
zahlreiche Theologen und auch wohl Politiker in unserem
Land gebildet hat. Vor allem war er einer der Väter der
sogenannten Ethischen Theologie. Die Vorkämpfer dieser Theologie

waren Daniel Chantepie de la Saussaye und Johannes
Hermanus Gunning. De la Saussaye, der Vater des
Religionshistorikers, war Pfarrer in Rotterdam und kurze Zeit Professor

in Groningen. Nach seiner Pfarrerzeit im Haag wurde
Gunning Professor in Amsterdam und später in Leiden.

De la Saussaye und Gunning waren beide tief unter dem
Eindruck des großen Problems des Verhältnisses zwischen
Christentum und Kultur. ** Der moderne Mensch hatte eine
seit dem 16. Jahrhundert stark veränderte Welt- und
Lebensanschauung. Auf dreierlei Weise konnte man auf diese Situation
reagieren. Man konnte sich ohne weiteres an die Tradition
halten und alle neue Wissenschaft und Philosophie als
Néologie bekämpfen. Hauptsächlich war dies der Standpunkt der
Männer des Réveil von 1880 bis 1850. Dem gegenüber standen
die Vertreter der Modernen Theologie. Sie ergaben sich ganz

** Vgl. die im Literaturverzeichnis genannten Schriften von Dr. A.M.
Brouwer.



426 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

dem modernen wissenschaftlichen und philosophischen Denken.

Der Utrechter Philosoph Opzoomer hielt 1846 seine
Antrittsrede über die Philosophie, die den Menschen mit sich
seihst versöhne. Vom Wunder konnte keine Rede mehr sein.
Von anderen Voraussetzungen aus kam der moderne Theologe
Schölten in Leiden zu demselben Resultat. Die Wissenschaft
leugnete das Uebernatürliche. Deshalb war auch in der Theologie

für dieses Uebernatürliche kein Platz. Mit der Tradition
sollte radikal gebrochen werden.

De la Saussaye und Gunning suchten einen anderen, dritten

Weg. Sie wollten sich weder der Tradition noch der
Wissenschaft unterwerfen und standen darum mehr oder weniger
zwischen den beiden erstgenannten Gruppen. Im Zusammenhang

damit hat man sie manchmal zu den «Vermittlungstheologen»

gerechnet. Doch läßt sich das nicht ohne weiteres
behaupten. Zwar fühlte sich z. B. De la Saussaye den
«Vermittlungstheologen» verwandt. Aber er war doch zu sehr von
Calvin beeinflußt und zu sehr ein Schüler Vinets, als daß er
mit dem Namen «Vermittlungstheologe» erledigt werden kann.
Um De la Saussaye und Gunning zu verstehen, könnte man
besser auf das Buch von Chesterton über Orthodoxie hinweisen:

Orthodoxie ist der schmale Weg zwischen zwei leicht zu
definierenden Größen. De la Saussaye und Gunning haben
diesen schmalen Weg gesucht. Beide schenkten der modernen
Kultur mit allen ihren Strömungen große Aufmerksamkeit.
Beide waren überzeugt, daß das Evangelium nicht der Feind,
sondern gerade der Brunnen aller wahren Humanität sei.
Beide lehrten, daß keine Kirche oder Sekte, Partei oder Gruppe
sich halten könne, wenn in ihr nicht eine gewisse Wahrheit
gefunden würde. Nach beider Ansicht galt es, diesem Element
von Wahrheit nachzuspüren und — nach Untersuchung und
Erwägung — zu seinem Recht kommen zu lassen. Beide gingen
dabei aus von der Person Christi. Sie glaubten, daß Gott sich
in Christus offenbart habe, und daß Christus deshalb in der
Tat der Weg, die Wahrheit und das Leben sei. Es ging um die
Person Christi. Jede idealistische Christologie, wo die
Christus-Idee vorherrscht, wurde mit Entschiedenheit abgewiesen.
Andererseits wollten sie sich ebensowenig an kirchliche
Lehrbestimmungen und Konzils-Beschlüsse binden. Nein, es ging



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 427

einzig und allein um die Gottesoffenbarung in Christus. Von
diesem Ausgangspunkt her wollten sie sich nicht in der
Tradition festlegen und ebensowenig ohne weiteres mit der
Tradition brechen. Von diesem Gesichtspunkt aus versuchten sie
auch zu einem dogmatischen Bau zu kommen.

Eine große Rolle spielte bei all diesem, was De la Saussaye
und Gunning als «den Glauben der Gemeinde» bezeichneten.
Was haben die beiden Männer mit diesem Ausdruck gemeint?
Man könnte es so sagen: Die Gemeinde ist die Gesamtheit all
derer, die zu allen Zeiten und an allen Orten an Christus
geglaubt haben. Es gibt in dieser Welt die Einheit aller durch
den Heiligen Geist aus dieser Welt gerufenen und Christo
zugeführten Seelen. Diese Gemeinde ist das Organ Gottes, Kanal

seines Geistes in der Welt. In dieser Gemeinde findet man
die Wahrheit als Lebensprinzip. Zu ihr gehören die Propheten
des Alten Testamentes, die Evangelisten und Apostel, die
Kirchenväter und die Reformatoren, aber auch alle einfältigen
Gläubigen, die auf dem Weg der Wiedergeburt den Weg zum
Gottesreich gefunden haben. Wer von diesem «Glauben der
Gemeinde» ausgeht, kann sich unmöglich auf die Vergangenheit

festlegen, ist deshalb auch nicht an ein Bekenntnis, das
einmal als Formulierung des Glaubens ausgesprochen wurde,
gebunden. Der Heilige Geist ist fortwährend am Werk, die
Gemeinde weiterzuführen. In Uebereinstimmung hiermit hat
De la Saussaye sich wiederholt gegen einen juristischen
Kirchenbegriff gewehrt. Wer das Bekenntnis der Kirche als eine
Art Statuten, von denen keine Abweichung erlaubt war,
beibehalten wollte, fand in ihm einen unversöhnlichen Gegner.
Aller juristischer Konfessionalismus ist ausgeschlossen.
Gleichzeitig bleibt aber das Band mit der Vergangenheit
bewahrt. Auch von ungebundener Freiheit und Individualismus
wollte De la Saussaye nichts wissen, denn der Einzelne kommt
ja erst durch, mit und in der Gemeinde zur Erkenntnis der
Wahrheit.

De la Saussaye und Gunning sind also vom «Glauben der
Gemeinde» ausgegangen. Es kann nicht geleugnet werden, daß
Schleiermacher auf diese Gedankenwelt Einfluß ausgeübt hat.
Daneben haben sie gelehrt, daß «der Glaube der Gemeinde»
erst dann Wert für uns hat, wenn er persönlicher Besitz ge-



428 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

worden ist. Wenn De la Saussaye und Gunning vom Glauben
als persönlichem Glauben reden, so begegnen wir da jedesmal
Vinet. Wie er haben sie gelehrt, daß die Persönlichkeit nur
im Evangelium zu ihrem Rechte kommt, daß Religion kein
einseitiges Dogma, keine einseitige Sittlichkeit, sondern die
Synthese von Lehre und Leben ist, daß der Glaube den ganzen
Menschen ergreift und aus dem Herzen quillt. Ebenso wie
Vinet weisen sie den Individualismus ab, und es geht ihnen
allein um «l'individualité».

Wer das Leben und die Schriften von De la Saussaye und
Gunning studiert, stößt fortwährend auf Gedanken von Vinet.
Schon 1855 schrieb Gunning, daß die Werke Vinets für ihn
tägliche Nahrung seien. Mit dessen Lehre von Kirche und
Staat konnte sich Gunning nicht abfinden. Andererseits war
Vinet in seinem literarischen Werk dem Ideal, welches Gunning

sich von christlich-literarischer Kritik gemacht hatte, am
nächsten gekommen.

Auch De la Saussaye las Vinet regelmäßig und kannte ihn.
Er sah in Vinet vor allem den Mann, der dank seiner Kritik
am Methodismus diesen Methodismus in seiner Person auf
einer höheren Stufe vertreten hat. Von den Auswüchsen in der
Arbeit der Methodisten blieb er frei. Der stürmischen und
radikalen Art ihres Auftretens war Vinet abgeneigt. Aber indem
er in seiner Person und in seinem Werk den Methodismus
reinigte, hat er ihn in einer geläuterten und veredelten Form
ans Licht gebracht. Vieles verdankte De la Saussaye Vinet.
Dennoch hat er bei ihm auch manches vermißt. Die Gemeinschaft

kam bei Vinet zu kurz, und er verkannte den erzieherischen

Charakter der Kirche. Für die historische Entwicklung
des Christentums hatte er nicht den richtigen Blick. Er verfiel
in den Fehler des Methodismus, daß er über die Bekehrung des
Einzelnen die Versöhnung der Welt übersah. Mit Unrecht
betrachtete er den Staat nur als das Gebiet des natürlichen,
nichtwiedergeborenen Menschen. Die historische und philosophische
Theologie, vor allem auch die Exegese, kamen bei ihm nicht
genug zu ihrem Recht. Es ließen sich hier noch mehr kritische
Bemerkungen machen. Trotz dieser Kritik aber können wir
uns doch De la Saussaye nicht ohne Vinet denken. Vinet ist
einer der Väter der Ethischen Theologie; und das ist auch in



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 429

der Generation von De la Saussaye junior, dem bekannten
Religionshistoriker und Ethiker, so geblieben.

Wie wir sahen, zog Hinne Rode 1523 von Utrecht nach
der Schweiz, um mit Oekolampad und Zwingli über die
Abendmahlslehre von Hoen zu sprechen. Vierhundert Jahre später
— ungefähr 1923 — hatte der Niederländische christliche
Studentenverein seinen Mittelpunkt in dem alten Schloß «Harden-
broek» in der Nähe der Stadt Utrecht. Diesmal war noch keine
Rede von einer Reise von Niederländern zu Theologen in Basel
oder Zürich, aber das sollte bald kommen. Aus Obstalden,
Safenwil und Leutwil waren Töne zu einigen Mitgliedern des
christlichen Studentenvereins gedrungen, die für das
theologische Leben der Niederlande von großer Bedeutung werden
sollten.

Emil Brunners Buch «Das Symbolische in der religiösen
Erkenntnis» von 1914, in dem er sich noch ganz auf der Linie
von Schleiermacher und sogar von Bergson bewegte, war in
unserem Vaterland nicht vollkommen unbekannt geblieben,
aber es hatte doch nur hie und da einige Leser gefunden. Ganz
anders war es mit seinem «Erlebnis, Erkenntnis, Glaube» von
1921, in welchem er mit Schleiermacher und dem Intuitionismus
brach und sich allem Historismus und Psychologismus, allem
Subjektivismus und aller «Erlebnis-Religion» widersetzte. Sein
Wunsch, die wahre Objektivität des Glaubens, den Sinn des
«sola fide» wieder zu entdecken, ergriff verschiedene jüngere
Theologen.

Aber mehr noch als dieses Werk von Brunner hat der
zweite Druck von Karl Barths «Römerbrief» die Gemüter mancher

Jüngerer damals in Aufregung gebracht. Das Buch, das
als «etwas Zimt zur Speise» gedacht war, wirkte bei manchem
wie Dynamit. Drei Dinge hatten Barth und Thurneysen
gepackt. Zuerst die Bibel, besonders Paulus. An zweiter Stelle
das Zeugnis von Luther und Calvin. Endlich die Welt ihrer
Tage: der dialektische Mut Kierkegaards, der Hunger nach
Ewigkeit Dostojewskijs, die Kritik Nietzsches, die Ehrfurcht
Overbecks, die Hoffnung und die Erwartung Blumhardts. «Der
Römerbrief» wurde von Vertretern verschiedener Richtungen
gelesen. Je mehr das Buch bekannt wurde, desto mehr wuchs



430 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

vor allem die Zahl der Gegner. Die Alt-Modernen widersetzten
sich der Lehre vom Zorn Gottes, der pessimistischen
Wertschätzung des Menschen, dem Bekenntnis, daß Christus der
Mittler sei, und dem Anti-Modern-Kulturellen. Vor allem die
Anhänger Dr. Kuypers, die Neo-Calvinisten, konnten sich
mit dieser sogenannten Erneuerung der reformierten Theologie

durchaus nicht abfinden. Freilich, es sei ein Gewinn, daß
Schleiermacher abgelehnt und wieder nach der Offenbarung
Gottes und nach Theologie gesucht wurde. Aber damit sei
dann auch so ungefähr alles gesagt. Von einer reformierten
Bibelbetrachtung sei hier nicht die Rede. Die historische Kritik
bekomme vollkommen freie Hand. Die Satisfaktion durch Christus

werde in der Lehre von der Versöhnung gänzlich vernachlässigt.

Calvin hätte seine Lehre von der Prädestination und
der Kirche nicht wiedererkannt. Barth beeinträchtige fortwährend

Gottes Immanenz. Das Bild vom Weinstock und den
Reben sei ihm entgangen. Konnte man hier wohl noch von
Annahme als Kinder reden? War hier noch Raum für eine aktive
Heiligung? Mit Unrecht werde die Erlösung ausschließlich
eschatologisch gesehen. Die Lehre von dem Paradox sei
vollkommen unbihlisch. Ueberall wirke der bedenkliche Einfluß
von Kierkegaard mit. Schließlich müsse dies alles auf Agnostizismus

hinauslaufen.
Auch viele geistliche Nachkommen von De la Saussaye und

Gunnning traten in den Kampf ein. Am meisten wandte man
sich gegen den Gebrauch von idealistischen Denkmitteln und
den Ausgangspunkt in Kierkegaards gegen Hegel gerichteter
Lehre vom unendlichen, qualitativen Unterschied von Ewigkeit
und Zeit. Durch den Gebrauch der Gedankenwelt des Marburgischen

Neu-Kantianismus, die Philosophie des Ursprungs,
werde der biblische Inhalt jedesmal wieder maskiert und
manchmal geradezu weggedrängt oder aufgelöst. Kierkegaards
Lehre von Ewigkeit und Zeit wäre nicht in der Bibel zu
finden und richte hier überall bedenkliche Verwüstungen an.
Anstelle dieser Lehre der Diastase predige das Neue Testament
vielmehr die heilige Synthese; es kenne eine ganz andere
Würdigung der Zeit und der Geschichte, habe Augen für die
Kontinuität. Bei Barth wirke der Aktualismus bedenklich auf die
Lehre der Offenbarung ein. Eine christliche Ethik werde un-



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 431

möglich. Und es müsse bei diesem Standpunkt zu unannehmbarer

Exegese und einer unrichtigen Interpretation der
Reformatoren kommen.

Obgleich Barth auch Vertreter der Rechts-Modernen und
auch Theologen, die mehr konfessionell oder reformiert dachten,

gefesselt hat, so hat seine Theologie doch vor allem
manchem, der seinerzeit noch mehr oder weniger zu den Ethischen
Theologen gerechnet wurde, den Anstoß zu einer kräftigen
Bewegung gegeben. In der jüngsten Entwicklung der Ethischen
Theologie vermißten viele prinzipiell dogmatische Besinnung.
Der Nachdruck fiel jedesmal wieder auf das Leben. Die Lehre
kam zu kurz. Das Psychologische, Historische und Literarische

fesselte mehr als das Dogmatische. Infolge einer individualistischen

Einstellung mangelte es vielfach an einem
kirchengründenden Prinzip, und darum fehlte den Ethischen Theologen

oft eine formgebende Kraft. Bei vielen von ihnen war
die Verbindung zu den Reformatoren unsicher geworden.

Als «Der Römerbrief» erschien, hörte man hier neue Töne.
Allerlei unhaltbare konservative oder humanistische Positionen

wurden durchbrochen. Für Psychologismus und Historismus

war hier kein Platz. Was man als «theologia gloriae»
im Neo-Calvinismus Kuypers bezeichnete, wurde abgewiesen.
Man hörte wieder die Verkündigung der Majestät Gottes, und
es wurde wieder auf biblische Weise über Offenbarung
gesprochen. Der Gesichtspunkt der unendlichen qualitativen
Verschiedenheit von Ewigkeit und Zeit schloß jede Zuschauer-Haltung

aus. Alles lebte hier wieder in dem absoluten Moment.
Der Glaube bekam seinen paradoxalen Charakter wieder. Jede
Kanonisierung eines historisch Gewordenen wurde unmöglich.
Die Theologie wurde «theologia crucis». Die gesamte Theologie

stand im Zeichen der Eschatologie.
Wir können nicht daran denken, die Bedeutung der

dialektischen Theologie für die Niederlande hier ausführlich zu
besprechen, sondern müssen uns auf einige Bemerkungen
beschränken. Eins ist jedenfalls sicher: Die Arbeit von Karl
Barth und Emil Brunner hat für unser Vaterland große
Bedeutung bekommen. Es ist zu einem nicht geringen Teil auch
ihr Werk, daß allerlei Namen von auch von ihnen geachteten
Männern — wie die von Harnack, Herrmann und Troeltsch —



432 M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

vollkommen in den Hintergrund getreten sind. Bei zahlreichen
Theologen haben sie neue Ehrfurcht und Interesse für das
theologische Studium geweckt. Mit durch ihr Auftreten sind
allerlei alte Richtungs-Etiketten unbrauchbar geworden. Für
viele verlor die Ethische Theologie ihre Zauberkraft. Unter
den Liberalen trat eine schärfere Scheidung ein. Das Verhältnis

von Liberalen und Orthodoxen wurde anders gesehen.
Dabei haben Brunner und Barth in der Welt der Theologen

und auch außerhalb das Gebiet teilen müssen. Wenn ich mich
nicht irre, hat Brunner auf viele in verschiedenen Kreisen Einfluß

ausgeübt, prinzipiell vor allem auf die, die immer noch
von De la Saussaye und Gunning gefesselt wurden. Unter
interessierten Nichttheologen wurde er mehr gelesen, weil
seine Methode und Redeweise sie mehr ansprachen als die
Schriften von Barth. Daneben hat Barth für den allgemeinen
Lauf der Dinge auf kirchlichem und auch auf politischem
Gebiet eine größere Bedeutung erlangt. Während des Krieges
haben seine Anweisungen unserer Kirche oft die Richtung
gewiesen. Seine Diktate oder Schriften gingen unter dem Namen
«Carolus magnus Zolliconensis», ein «magister quodlibeta-
rius», von dem die Deutschen noch nie gehört hatten, herum.
Wir können uns die Bemühungen nach Reorganisation in der
«Hervormde Kerk» nicht ohne ihn vorstellen. Auch waren
unter den durch Barth beeinflußten Theologen viele, die zu
der sozialdemokratischen «Partij van de arbeid» (Arbeiterpartei)

übergingen. Obschon besonders in den letzten Monaten
auch unter seinen Anhängern Stimmen der Kritik sich
erhoben haben, wirkt sich dies alles bis auf heute aus, auch in
stark antithetischem Sinne. Auf der rechten Seite wurde vor
einiger Zeit erklärt, daß Barth mit Nietzsche und Sartre zu
den Wegbereitern des Antichrists gerechnet werden müsse.
Und vor kurzem lasen wir auf der linken Seite, daß der
konsequente Barthianismus einzig und allein zum Atheismus oder
nach Rom führen könne.

Im Vorhergehenden habe ich mich bemüht, Ihnen ein Bild
von dem Einfluß zu geben, den die Schweiz auf die Geschichte
der Kirche in den Niederlanden ausgeübt hat und heute noch
ausübt. Nach Vollständigkeit habe ich nicht gestrebt. Wer ein



M. van Rhijn, Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte 433

Thema wie dieses vollständig behandeln wollte, müßte noch
mit allerlei Tatsachen, die hier nicht angeführt wurden, rechnen.

Ich denke hier z. B. an das Wiedertäufertum, an Figuren
wie Beza, in der neueren Zeit auch an Männer wie Kutter und
Ragaz. Es wäre hier noch mehr zu nennen. Ich habe aber die
Hoffnung, daß Ihnen aus dem Behandelten deutlich geworden
ist, von welch großer Bedeutung Zürich und Genf, Lausanne
und Basel, Zwingli, Bullinger und Calvin, Yinet und die
dialektischen Theologen für die niederländische Kirchengeschichte
gewesen sind und zu einem wichtigen Teil noch sind. Daß es

mir vergönnt war, diese Dinge einmal auszusprechen in der
Universität, mit der die Utrechter Universität durch ihren
unvergeßlichen Beweis von Freundschaft nach dem Kriege auf
besondere Weise verbunden bleibt, erfüllt mich mit großer
Freude und tiefer Dankbarkeit.

Utrecht. Maarten van Rhijn.

Literaturverzeichnis.
M. van Rhijn, Wessel Gansfort, 's Gravenhage 1917. — M. van Rhijn,

Studien over Wessel Gansfort en zijn tijd, Utrecht 1933. — J. Lindeboom,
De confessioneele ontwikkeling der reformatie in de Nederlanden, 's

Gravenhage 1946. — L. Knappert, Het ontstaan en de vestiging van het
Protestantisme in de Nederlanden, Utrecht 1924. — H. A. Enno van Gelder,
Révolutionnaire Reformatie, Amsterdam 1943. — A. Eekhof, Zwingli in
Holland, in: Zwingliana, 1918/1919, S. 370 ff. — A. J. van 'tHooft, De

theologie van Heinrich Bullinger, Amsterdam 1888. — F. L. Rutgers, Cal-

vijns invloed op de Reformatie in de Nederlanden, Leiden 1899. — H. H.

Kuyper, Calvijn en Nederland, Utrecht 1909. — L. A. van Langeraad, Guido
de Bray. Zijn leven en werken, Zierikzee 1884. — D. Nauta, Het Calvinisme
in Nederland, Franeker 1949.

M. E. Kluit, Het Réveil in Nederland 1817—1854, Amsterdam 1936. —
W. P. Keyser, Vinet en Hollande, Wageningen 1941. — A. M. Brouwer,
Daniel Chantepie de la Saussaye, Groningen 1905. — J. H. Semmelink,
Prof. Dr. J. H. Gunning, zijn ontwikkelingsgang en zijne beginselen, Zeist
1926. — A. M. Brouwer, Wat hebben D. Chantepie de la Saussaye en J. H.

Gunning Jr. ons, jongeren, te zeggen?, in: Stemmen voor Waarheid en

Vrede, Januari 1924.

G. C. van Niftrik, Godsdienst en kerk, in: Geestelijk Nederland 1920 tot
1940, Antwerpen, S, 75 ff. — G. C. Berkouwer, Karl Barth, Kampen 1936. —
J. Hoek, Karl Barth, Kampen 1929. — D. Tromp, Ph. Kohnstamm, O. Noord-

mans, Nieuwe theologie, Baarn 1926. — M. C. Slotemaker de Bruine u. a.,

De openbaring der verborgenheid, Baarn 1934. — G. C. van Niftrik, Een

beroerder Israels, Nijkerk 1948. M. van Rh.

28


	Die Schweiz und die niederländische Kirchengeschichte

