Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 6

Artikel: Der heutige Stand der Mandaerfrage
Autor: Baumgartner, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

6. Jahrgang - Heft 6 November/Dezember 1950

Der heutige Stand der Mandierfrage.

Vortrag am Kongref fir Religionsgeschichte in Amsterdam
am 7. September 1950.1

|

Ho6ren wir den Namen der Mandier, so denken wir daran,
wie in den zwanziger Jahren dieses Voélklein des untersten
Iraq und des anstoflenden Iran, eine der vielen zugleich reli-
giosen und ethnischen Gemeinschaften des Vorderen Orients,
plétzlich von sich reden machte, wihrend sich vorher mehr
nur die engsten orientalistischen Kreise dafiir interessiert hat-
ten. Das war die Folge einerseits der Arbeiten des Géttinger
Semitisten Mark Lidzbarski, der die wichtigsten mandédischen
Schriften erstmals in vorbildlich zuverlissigen Ausgaben und
Uebersetzungen auch Fernerstehenden zuginglich machte und
zugleich die alte These von ihrer westlichen und speziell pali-
stinischen Herkunft mit ganz neuen Argumenten aufnahm,
und anderseits der weitausholenden Untersuchungen des Got-
tinger klassischen Philologen Richard Reitzenstein, der das
Mandéertum in die Zusammenhidnge jener spétiranischen Er-
lésungsreligion hineinstellte und von da kiihn eine Briicke zu
den Anfingen des Christentums schlug, indem er die christ-
lichen Taufvorstellungen mit dem mand&dischen Ritus zusam-
menbrachte und auch direkte literarische Abhéngigkeit neu-
testamentlicher Schriften von den mandédischen nachzuweisen
unternahm. Damit waren die Mandder und ihr Schrifttum mit
einem Schlag fiir die nt.liche Forschung aktuell geworden.
Fiihrende Neutestamentler wie Bousset, Bauer, Bultmann fin-

1 Vgl. ThZ 1950, 391 ff. Die Literaturangaben sind hier auf das Aller-
notwendigste beschrinkt. Vollstindiger findet man sie in meinem ausfiihr-
lichen Aufsatz «Zur Mandierfrage» in der demniichst erscheinenden Jubi-
liumsschrift des Hebrew Union College in Cincinnati (Ohio, USA.). Sonst
vgl. die in H. Schliers Forschungsbericht, Theol. Rundschau N. F. 5, 1933,
1 ff., und bei H.-Ch. Puech, Le Mandéisme/Lie Manichéisme (L’Histoire Gé-
nérale des Religions III, 1945, 67 ff.) genannte Literatur.

26



402 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage

gen an, sich damit zu beschéftigen.? Man ging den «<mandii-
schen Beziehungeny im Johannesevangelium, in paulinischen
und altchristlichen Schriften nach. Man glaubte damit auch
eine neue und selbstindige Quelle iiber Johannes den Téufer
und seine Sekte gefunden zu haben — hiellen doch die Man-
déder auch «Johannes-Christeny! —, was ganz neuen Aufschlufl
auch iiber die Anfinge des Christentums zu verheiflen schien.

Rasch kam dann freilich die Erniichterung. Forscher wie
Lagrange, Peterson, Burkitt, auch H. H. Schaeder, der erst mit
Reitzenstein zusammengearbeitet hatte, und vor allem dann
Lietzmann griffen diese Auffassung an der Wurzel an, indem
sie die quellenméfige Verwendbarkeit der mandéischen Schrif-
ten zu solchem Zweck bestritten: diese kennen bereits Mo-
hammed und den Siegeszug des Islam, datieren also aus arabi-
scher Zeit; sie sind abhéngig vom manichédischen Schrifttum
und das mandéische Taufritual vom nestorianischen; und nicht
blof} die Bezeichnung der Mandéer als «Johannes-Christen»
ist jung und abendléndischen Ursprungs, auch die Figur des
Johannes des Tiaufers selber gehort nur einzelnen und jungen
Teilen der mandéiischen Ueberlieferung an. Vereinzelt wurden
auch Zweifel an der westlichen Herkunft der Mandier laut.
Und diesen Argumenten konnte man sich auch auf der Gegen-
seite nicht entziehen. Bultmann (ThLZ 1931, 577 ff., s. 0.) mufte
zugeben, dal die mand#ischen Schriften spét redigiert, minde-
stens in einzelnen Teilen auch erst in arabischer Zeit verfalit
sind, dal Abhéngigkeit von manichéischer und nestorianischer
Seite besteht, wihrend literarische Abhingigkeit einer nt.lichen
Schrift von einer mandédischen sich in keinem Fall erweisen
1aft. Damit waren jene weitgehenden Erwartungen, die man
auf die mandidischen Quellen gesetzt, hinfillig geworden; die
ganze Mandéderfrage schien erledigt zu sein. Sie war es jeden-
falls fiir viele.

2 Wie mir Bultmann sagt, hat ihn H. Gunkel zuerst auf das mandéische
Material hingewiesen, vgl. dessen «Schopfung und Chaos» (1895) 3642, 382
und «Zum religionsgeschichtlichen Verstindnis des NT» (1903) 18 f.; auch
Bousset hat sich natiirlich schon friiher damit befalit, wie seine «<Hauptpro-
bleme der Gnosis» (1907) zeigen. Aber der Aufschwung der mandiischen
Studien datiert doch deutlich von 1915, wo von Lidzbarskis «Johannesbuch»
der II, Teil mit Einleitung und Uebersetzung erschien.



W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage 403

Aber hier muBl nun doch schiarfer unterschieden werden.
Nicht erledigt ist mit alledem — daran hilt Bultmann mit Recht
fest — die Frage, wie denn jene unleugbaren Beziehungen
zwischen dem Johannesevangelium usw. auf der einen Seite
und dem mandéischen Schrifttum auf der anderen, jene auf-
fallenden Uebereinstimmungen im Vorstellungs- und Bilder-
schatz und im Stil zu erkliren seien. Unerledigt ist also die
Frage, die damals in erster Linie die Neutestamentler zur Be-
schiftigung mit dem Mandéertum gefiihrt hatte und die dann
in der Diskussion der zwanziger Jahre so ganz zuriickgetreten
war. Angesichts der unbestrittenen zeitlichen Prioritit des
nt.lichen Schrifttums konnte man nun versucht sein, das Ver-
hiltnis umzukehren im Sinne einer Abhéingigkeit der mandii-
schen Schriften. Aber das geht darum nicht, weil wir auf man-
déischer Seite ein geschlossenes Ganzes haben, jenen grofien
soteriologischen Mythus mit seiner so eigenartigen Ideenwelt,
im NT dagegen nur Einzelheiten und Bruchstiicke daraus, und
diese eingesprengt in den so ganz andersartigen christlichen
Zusammenhang. Das zwingt dazu, die sachliche Prioritit doch
irgendwie auf Seite des Mandidismus zu suchen, nur daB es
eben nicht mehr um eine literarische oder unmittelbar histori-
sche Beziehung geht, sondern um ein komplizierteres tradi-
tions- und religionsgeschichtliches Verhéltnis. Und daBl bei
einem solchen die literarisch jiingere Quelle sachlich das
Aeltere enthilt, ist kein so seltener Fall.* Es geht also im
Grunde gar nicht so sehr um die mandéische Sekte als solche,
so wie wir sie aus ihren Schriften und in ihrem heutigen Be-
stande kennen, als um ihre immer noch recht wenig geklirte
und durchaus offene Vorgeschichte, speziell um diejenigen
Elemente im mandiischen Schrifttum, die eben wegen jener
Beriihrungen élter sein miissen und so alt, daf} sie in den nt.-
lichen und altchristlichen Schriften ihre Spuren hinterlassen
konnten. Eine so spite Entstehung der mandadischen Religion
im ganzen, wie sie Lietzmann und Peterson mehr oder weniger

3 So bietet H. C. Andersens «Reisekamerad», von ihm 1855 aus miindli-
cher Ueberlieferung auf Fiihnen verdffentlicht, diesen Mirchentypus des
¢«dankbaren Toten> in urspriinglicherer Form als das 2000 Jahre dltere Buch
Tobit,

26*



404 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage

bestimmt ins Auge fafiten, wird damit allerdings unmdéglich;
sie hat aber auch sonst kaum mehr Vertreter.

Im «Eucharisterion» fiir H. Gunkel (1923, 11 3 ff.) hat Bult-
mann sich bemiiht, Elemente der mandéischen Gedankenwelt in
dlteren und naher datierbaren jiidischen und christlichen Quel-
len nachzuweisen. Man kann fragen, ob eine Stelle wie Prov.
1, 20 ff., von der Erfolglosigkeit der Predigt der Weisheit, fiir
Bultmann #lteres Gegenstiick zum Johannesprolog, nicht eher
mit Bostrom und Ringgren vom Vorbild der prophetischen
Predigt her zu verstehen sei, wo sich dhnliche Aussagen fin-
den. Aber andere Stellen bei Sirach, I. Henoch und Baruch,
wo die Weisheit eine Unterkunft sucht und (nicht) findet, fiih-
ren doch iiber diese Parallele hinaus. Und vor allem bleibt das
Beispiel der Oden Salomos, die in einer #dhnlichen gnostisch-
mystischen Frommigkeit wurzeln und auch nur disiecta mem-
bra des Mythus bieten, aber so, dafl er sich daraus ganz zu-
sammensetzen ldft. Damit kommen wir aber, da diese Lieder
unbestritten aus der ersten Hiilfte des zweiten Jahrh.s stam-
men, auf jeden Fall wesentlich iiber den Manichdismus des
3. Jahrh.s zuriick. Mag der Mandédismus also auch manches aus
jenem iibernommen haben, so ist er doch gerade in der Haupt-
sache von ihm unabhéngig und élter. Und Aehnliches gilt vom
Verhiéltnis zur nestorianischen Liturgie, von der sich ja auch
nicht alle Teile des mandédischen Taufrituals herleiten lassen.

1L

In diesem Sinn gibt es also auch heute noch eine mandéische
Frage, und darum behilt auch alles, was neuere Forschung
zur Geschichte und Vorgeschichte des Mand#dertums ergibt,
seine Bedeutung fiir die Arbeit am NT.

Ich nenne zunéchst aus der Literatur der beiden letzten Jahr-
zehnte kurz ein paar Arbeiten, die unter dem einen oder anderen
Gesichtspunkte hier wichtig sind. Zuerst das unschitzbare und
durch eine Reihe von Aufsiitzen erginzte Buch der Lady E. S.
Drower, The Mandaeans of Iraq and Iran (Oxford 1937), die
erste eingehende und wirklich zuverldssige Beschreibung des
heutigen Mandéertums und seiner Kultbriuche, aus der deut-
lich hervorgeht, dafl die Kenntnisse der mandéischen Priester
tiber ihre Religion und ihre heiligen Schriften bis in die Gegen-



W. Baumgariner, Der heutige Stand der Mandderfrage 405

wart hinein — eine Aenderung ist erst seit dem ersten Welt-
krieg mit seinen tief einschneidenden Folgen eingetreten —
doch sehr viel besser waren, als man seit A. Socins Reisebrie-
fen von 1870 allgemein annahm. Weiter das leider unvollendet
gebliebene Werk von Hans Jonas, Gnosis und spatantiker
Geist (1.1934), das so ausgezeichnet in das Verstindnis dieser
orientalischen Gnosis in ihrem ganzen Umfang und all ihrer
Vielfalt einfiihrt und dabei auch dem Mandiismus als dem
am wenigsten von der griechischen Begriffstradition beriithrten
und darum «unmittelbarsten Ausdruck gnostischen Seelen-
lebensy seinen besonderen Platz zuweist. Eduard Schweizer
hat in seinem EGO EIMI (1938) den Nachweis erbracht, dal
die terminologische Uebereinstimmung zwischen den Selbst-
pridikationen Jesu im Johannesevangelium («Ich bin der Weg,
die Tiire, der rechte Hirte» usw.) und é&hnlichen Aussagen im
mand&ischen Schrifttum fiir das Evangelium Kenntnis des
manddischen Mythus voraussetzt. Joseph Thomas, Le Mouve-
ment Baptiste en Palestine et Syrie (Louvain 1935), zeigt die
Wesensverwandtschaft des Manddismus mit den syrisch-pala-
stinischen Tédufersekten. Der Déne Viktor Schou Pedersen hat
mit seinem «Bidrag til en Analyse af de Mandaeiske Skrifter»
(Aarhus 1940) einen sehr beachtlichen Versuch unternommen,
in einer traditionsgeschichtlichen Analyse der mandiischen
Hauptwerke &dltere Komplexe herauszuschilen, die zu Juden-
tum und Christentum noch eine freundlichere Stimmung ein-
nehmen und dahinter eine vorchristlich-westsemitische Gnosis
erkennen lassen. Schlagend ist der Nachweis des Koptologen
T. Saeve-Seederbergh (Studies in the Coptic Manichaean Psalm-
Book, Uppsala 1949), dall die manichéischen Thomaspsalmen
sich zu propagandistischen Zwecken in einem mandiisch
orientierten Palédstina einer speziell mandédischen Dichtungs-
weise bedienten. Auch fiir G. Widengren in seinen <«Meso-
potamian Elements in Manichaeism» (Uppsala 1946) stehen
Manichédismus und Mandidismus gleichwertig nebeneinander
und wurzeln im selben Untergrund.

So weit diese Arbeiten in der Methode wie zum Teil auch
in den Ergebnissen auseinandergehen, einig sind sie jedenfalls
in der Annahme einer westlichen Herkunft der Mandéder sowie
darin, dal der Mandéismus als vollwertiges Glied innerhalb



406 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage

der gesamten Gnosis in wesentlichen Teilen, deren genauere
Ermittlung eine Aufgabe der Zukunft ist, viel weiter zuriick-
reicht, womit ein Einfluf auf die ntliche und altchristliche
Literatur in den Bereich des Méglichen geriickt und in jenem
Fall der johanneischen Selbstpridikationen auch direkt er-
wiesen wird.

ITI.

Aus dem gesamten I'ragenkomplex sei nun eine Einzelfrage
herausgegriffen: die nach der Bedeutung des babylonischen
Bodens fiir den Mandéismus, die Frage nach der babyloni-
schen Komponente in ihm.

Man beginnt hier am besten mit der Sprache, an deren ost-
araméiischem Charakter seit dem Krscheinen von Néldekes
Grammatik (1875) nicht mehr zu riitteln ist; auch Lidzbarskis
Versuch, wenigstens ein paar theologische Termini als west-
araméisch zu erweisen, mull als gescheitert gelten. Albright
meinte nun, nach der mandiischen Orthographie, die jiinger
sei als die des babylonischen Talmuds, kénnten auch die ilte-
sten Texte kaum vor dem 6. Jahrh. angesetzt werden. Aber der
Unterschied gegeniiber dem Talmudaramiischen ist nicht grof,
und auf dem Wege zu dieser Orthographie sind schon die
araméischen Graffiti des 3. Jahrh.s n. Chr. aus Assur und
Hatra, ja bereits die aus der Achémenidenzeit stammenden
araméischen Ideogramme im Pehlevi, deren Sprache nach Ny-
bergs Urteil dem Mandéischen n#éher kommt als irgendeinem
anderen Dialekt. So gewil} also das Mandédische im ganzen eine
spate Stufe innerhalb der aramiischen Dialekte vertritt, so
reicht das doch nicht zu einer genaueren Fixierung der Texte,
zumal es im Lautstand wie in der Formenbildung gegeniiber
dem Syrischen und Talmudaraméischen auch wieder &ltere
Ziige aufweist.

Das babylonische Milieu nun duflert sich in einem stirke-
ren akkadischen Einschlag im Wortschatz. Kannte Noéldeke
erst zwei solche Lehnworter, so sind es heute deren an die
hundert. Die meisten finden sich freilich auch in anderen
araméischen Dialekten, namentlich im Jiidischaraméischen
und Syrischen, deren Wortschatz uns am besten bekannt ist.
Aber fast ein Dutzend ist m. W. bisher nur mandéisch belegt,



W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage 407

so daf} der Schluf naheliegt, sie seien auch nur ins Mandéische
hineingekommen. Ist aber dieses die Sprache des unteren Baby-
lonien wie das Talmudaraméische die des oberen, so setzen
diese Lehnworter den Anschlul an eine noch lebende baby-
lonische Sprache voraus; und das fiihrt, da die jiingsten Keil-
schrifttexte aus dem 1.Jahrh. v. Chr. stammen, wihrend die
Sprache in kleinen Zirkeln sich vielleicht auch noch etwas
linger halten mochte, mindestens bis zur Zeitenwende zuriick.
Auch von dieser Seite her verbietet sich also ein spéter An-
satz des ganzen mandiischen Schrifttums.

Fiir die manddische Religion kann natiirlich eine einfache
Wiederaufnahme der These von Kefiler und Anz, fiir die sie
in der Hauptsache einfach ein Ableger der babylonischen war,
nicht in Frage kommen. Dafiir hat sich die ganze Problemstel-
lung namentlich durch Einfiihrung des iranischen Faktors viel
zu sehr geiindert. Aber bei einer so komplexen Grofle, wie es
der Mandéismus ist, kann man den einzelnen Komponenten
nicht sorgfiltig genug nachgehen. Und es ist um so mehr ge-
boten, als man in Reaktion auf die friihere Ueberschitzung des
babylonischen Faktors bereits der Gefahr des anderen Extrems
zu verfallen droht; wollte doch Burkitt héchstens bei den man-
ddischen Frauen abergliubisches Weiterleben babylonischer
Bréuche gelten lassen, und war ein Lagrange der Meinung,
der babylonische Einflull sei hier nicht stirker als bei den
iibrigen Semiten und meist sogar durch die Hebréder vermittelt.
Mehr Weitblick bewiesen da Bousset, der doch selber dem frii-
heren Panbabylonismus auf diesem Gebiet den Todesstol ver-
setzt hatte, und Lidzbarski: beide rechnen durchaus mit einem
gewissen babylonischen Einschlag. Das klassische Beispiel
dafiir ist Hibil Ziwas Kampf gegen den Riesen Krun, worin
man léngst einen Ableger von Marduks Tiamatkampf erkannt
hat.

Auch hier steht heute wesentlich mehr Material zur Ver-
fiigung. Auf mancherlei Uebereinstimmungen, die wohl als
historische Zusammenhinge genommen werden diirfen, weist
schon Lady Drower, die sonst selber mehr an parsistischen
Parallelen interessiert ist. Die Priester haben dhnliche Funk-
tionen wie der babylonische bari und asipu, befassen sich auch
mit Omina und mit Astrologie. Die fiir das Mand#ertum so be-



403 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage

zeichnenden Wasserriten erinnern an #hnliche im Eakult von
Eridu. In der neben der zentralen Rolle des Jordan um so
auffilligeren Hochschitzung des Kuphrat diirfte dltere Ver-
ehrung dieses Flusses nachwirken; aus romischer Zeit sind
bildliche Darstellungen des FluBgottes bekannt. Rituale stim-
men gelegentlich wortlich mit Keilschrifttexten iiberein: Alb-
right konnte einmal einen ganzen Passus aus einer mandédischen
Beschworung ins Babylonische zuriickiibersetzen. Das Manda,
der mandéische Kultbau, hat den Typus der primitiven Schilf-
hiitte jener Gegenden erhalten, aber der dazu gehorige Sakral-
teich - im Tempelareal entspricht dem apsa beim babylonischen
Tempel. Die Weihung des Hohenpriesters vollzieht sich in
dhnlichen Formen wie der Thronwechsel beim Priesterkénig
in Frazers «Golden Bough», der nun ja auch in das altorien-
talische Konigsritual einbezogen wird. Auch die Versiegelung
des Grabes mit dem Skandola, dem Siegelring mit Zauber-
kraft, und die Verwendung des Fingernagels zum Siegeln
haben ihr Gegenstiick und wohl auch Vorbild im babyloni-
schen Brauch. ‘ ‘

Eine der augenfilligsten Anleihen bei der babylonischen
Religion, die Planetenreihe, beweist bei ihrer weiten Verbrei-
tung iiber ganz Vorderasien zunichst sehr wenig. Aber auch
da lassen sich interessante Beobachtungen machen. Wenn z. B.
statt der ganzen Reihe nur ihrer drei, Schamisch, Sin und Li-
bat, genannt werden, so entspricht das abgesehen von der echt
mand#dischen Vorausnahme der Sonne der alten astralen Drei-
heit Sin, Schamasch und Istar. Jupiter erscheint einmal statt
wie sonst als Bél unter seinem Namen «Mardiky, und die Venus
statt als Istar-Libat oder neben dieser 6fter als Nanai. Die Stel-
lung zu den Planeten ist nicht ganz einheitlich. Im allgemeinen
sind sie zu bdsen Méchten geworden, denen keinerlei Vereh-
rung gezollt werden darf. Aber sie enthalten doch auch positive
Lebenskriifte als gute Geister im Dienste des Lichtkonigs.
So kann dann auch ein orthodoxer Priester tiefe Verehrung
fiir Schamisch hegen und das Gebet zu ihm empfehlen. Und sie
tragen Attribute, die mindestens friiher einmal positive Be-
deutung hatten und alt sein miissen: Bel heilit «Kénig der Got-
ter», Bel und Nebo «Herren der Gottery, Istar «Herrin der
Gotter und Menscheny; Nebo, heute wie damals Patron der

L]



W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage 409

Schrift und Schreibkunst, ist «der Weise und Schreibkundige»,
und Nirig (Nergal) «Herr von Heer und Waffey, «Herr von
Heer, Waffe und Krieg». So leben hier die Gotter des alten
Babylon bis heute weiter, und eben nicht nur als Démonen,
sondern mindestens teilweise auch noch als positive Michte.
Die genannten Attribute selber sind meist schon babylonisch
zu belegen, oder doch aus dort getrennt gebrauchten Epitheta
kombiniert, oder araméiisch daraus entwickelt. Selbst die ehe-
maligen lokalen Kultheziehungen blicken noch da und dort
durch: wenn Bel und Nebo zusammen als die Herren der Got-
ter erscheinen, ist es das bekannte Gdotterpaar von Babylon
und Borsippa; und wenn diesen beiden Stidten Zerstdérung
angedroht wird, so stehen ungenannt eben diese Gotter da-
hinter.

Einen umfassenden Versuch, fiir die wichtigsten Themata
der manichdischen wie der manddischen Liehre Herkunft vom
babylonischen Konigsritual nachzuweisen, als Beispiel fiir
die Auflosung («disintegration») des allgemeinen rituellen
Konigschemas, hat Widengren in seinem bereits erwihnten
Buche unternommen: die Idee des Lebens (als Lebensbaum,
-kraut, -wasser usw.), Unterliegen und Wiedererstehen des
Retters, das Zwiegespriich zwischen dem Gesandten und dem
ersten Menschen, das Thema von den Zdéllnern und von der
Ware, vom Schiff und vom Kapitéin, die Brautkammer im Zu-
sammenhang der Gotterhochzeit, die Bezeichnung des Retters
als Arzt, Totenerwecker, Bote, Lampe usw., das alles findet
er bei Marduk oder bei Tammuz, in Form von Attributen auch
bei anderen Goéttern wieder, und zwar als Akte eines Gotter-
dramas, das dann in der Gnosis folgerichtig zum Drama der
Seele geworden ist. Der Beweis ist nicht iiberall im gleichen
Mafie gelungen. Aber es bleiben iiberraschend viele und tief-
gehende sachliche und terminologische Uebereinstimmungen,
so dal} diese Arbeit schon ernsthafteste Beachtung verdient.

Aber stehen diese sprachlichen und sachlichen Beziehun-
gen zu Babylon nicht im Widerspruch zu jener Annahme einer
Herkunft der Mandéer aus dem Westen? Diese stiitzt sich ja
auch auf bestimmte Indizien wie die Rolle des Jordan, die
Geniennamen Silmai, Nidbaj und Hau(ra)ran; und ein Man-



410 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandderfrage

didertum im Westen setzen ebenso die Beziehungen zum NT
wie die manichéischen Thomaspsalmen voraus. Indes braucht
da das eine das andere nicht notwendig auszuschliefen. Man
braucht nur die Wanderung von Westen her frith genug, d. h.
schon in die ersten Jahrhunderte n. Chr. anzusetzen, um den
Mandéern geniigend Zeit zu lassen, in der neuen Heimat so
vollig heimisch zu werden und sich auch die andere Sprache
so ganz anzueignen, wie es auch bei den babylonischen Ju-
den der Fall war. Die neue Umwelt mull schon sehr stark auf
sie eingewirkt haben, sprachlich sowohl wie auch auf ihre
Religion. Damit ergeben sich aber zwei scharf getrennte Pha-
sen ihrer Geschichte: das Mandidertum, das wir kennen, re-
prisentiert die zweite; dahinter steht, nur erst schwer fallbar,
eine erste, «friihmandéische» Stufe. Nun scheint es ja nahe-
liegend, alle babylonischen Elemente der zweiten Phase zuzu-
weisen. Aber einen Manddismus ganz ohne solche kann man
sich nur schwer vorstellen; es geht ja auch mit den iranischen
Elementen nicht, deren Heimat noch weiter vom Westen abliegt.
Man mub also eine andere Lisung suchen. Was Widengren nim-
lich fiir Mani annimmt, daff ihn die babylonischen Elemente
in zweifacher Weise erreichten, einmal durch unmittelbare
Einwirkung der damals noch zu einem gewissen Grad leben-
digen babylonischen Religion — er stammte ja selber aus Siid-
babylonien — und indirekt durch jene religiose Kunstsprache,
die Manichdismus und Mandédismus mit der syrischen Gnosis
gemeinsam hatten, das diirfte #hnlich auch hier zutreffen. Eine
solche indirekte Beriihrung ist schon fiir die erste Phase an-
zunehmen. Friihen und ziemlich starken babylonischen Einflull
in Syrien kennen wir aus den Funden von Qatna, Ugarit, Send-
schirli usw.; und in Paldstina war es wohl zumal in dieser
Spétzeit nicht viel anders. Die Verteilung méchte man sich
etwa so denken, daB der ersten Phase vor allem jene allge-
meineren Elemente wie die Planetenreihe usw. zufallen, der
zweiten dann die spezielleren. Aber eine glatte Aufteilung in
diesem Sinne ist nicht moglich, miiite auch von den Ergebnis-
sen fortschreitender Analyse der einzelnen Schriftwerke und
ihrer Traditionen abhangen. Vorderhand haben wir uns mit
der grundsétzlichen Erkenntnis zu begniigen.
Basel. Walter Baumgartner.



	Der heutige Stand der Mandäerfrage

