
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 6

Artikel: Der heutige Stand der Mandäerfrage

Autor: Baumgartner, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
6. Jahrgang Heft 6 November/Dezember J 950

Der heutige Stand der Mandäerfrage.
Vortrag am Kongreß für Religionsgeschichte in Amsterdam

am 7. September 1950.1

I.
Hören wir den Namen der Mandäer, so denken wir daran,

wie in den zwanziger Jahren dieses Völklein des untersten
Iraq und des anstoßenden Iran, eine der vielen zugleich
religiösen und ethnischen Gemeinschaften des Vorderen Orients,
plötzlich von sich reden machte, während sich vorher mehr
nur die engsten orientalistischen Kreise dafür interessiert hatten.

Das war die Folge einerseits der Arbeiten des Göttinger
Semitisten Mark Lidzbarski, der die wichtigsten mandäischen
Schriften erstmals in vorbildlich zuverlässigen Ausgaben und
Uebersetzungen auch Fernerstehenden zugänglich machte und
zugleich die alte These von ihrer westlichen und speziell
palästinischen Herkunft mit ganz neuen Argumenten aufnahm,
und anderseits der weitausholenden Untersuchungen des
Göttinger klassischen Philologen Richard Reitzenstein, der das
Mandäertum in die Zusammenhänge jener spätiranischen
Erlösungsreligion hineinstellte und von da kühn eine Brücke zu
den Anfängen des Christentums schlug, indem er die christlichen

Taufvorstellungen mit dem mandäischen Ritus
zusammenbrachte und auch direkte literarische Abhängigkeit neu-
testamentlicher Schriften von den mandäischen nachzuweisen
unternahm. Damit waren die Mandäer und ihr Schrifttum mit
einem Schlag für die nt.liche Forschung aktuell geworden.
Führende Neutestamentier wie Bousset, Bauer, Bultmann fin-

1 Vgl. ThZ 1950, 391 ff. Die Literaturangaben sind hier auf das Aller-
notwendigste beschränkt. Vollständiger findet man sie in meinem ausführlichen

Aufsatz «Zur Mandäerfrage» in der demnächst erscheinenden
Jubiläumsschrift des Hebrew Union College in Cincinnati (Ohio, USA.). Sonst

vgl. die in H. Schliers Forsehungsbericht, Theol. Rundschau N. F. 5, 1933,
1 ff., und bei H.-Ch. Puech, Le Mandéisme/Le Manichéisme (L'Histoire
Générale des Religions III, 1945, 67 ff.) genannte Literatur.

26



402 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage

gen an, sich damit zu beschäftigen.2 Man ging den «mandäi-
schen Beziehungen» im Johannesevangelium, in paulinischen
und altchristlichen Schriften nach. Man glaubte damit auch
eine neue und seihständige Quelle über Johannes den Täufer
und seine Sekte gefunden zu haben — hießen doch die Man-
däer auch «Johannes-Christen»! —, was ganz neuen Aufschluß
auch über die Anfänge des Christentums zu verheißen schien.

Rasch kam dann freilich die Ernüchterung. Forscher wie
Lagrange, Peterson, Burkitt, auch H. H. Schaeder, der erst mit
Reitzenstein zusammengearbeitet hatte, und vor allem dann
Lietzmann griffen diese Auffassung an der Wurzel an, indem
sie die quellenmäßige Verwendbarkeit der mandäischen Schriften

zu solchem Zweck bestritten: diese kennen bereits
Mohammed und den Siegeszug des Islam, datieren also aus arabischer

Zeit; sie sind abhängig vom manichäischen Schrifttum
und das mandäische Taufritual vom nestorianischen; und nicht
bloß die Bezeichnung der Mandäer als «Johannes-Christen»
ist jung und abendländischen Ursprungs, auch die Figur des
Johannes des Täufers selber gehört nur einzelnen und jungen
Teilen der mandäischen Ueberlieferung an. Vereinzelt wurden
auch Zweifel an der westlichen Herkunft der Mandäer laut.
Und diesen Argumenten konnte man sich auch auf der Gegenseite

nicht entziehen. Bultmann (ThLZ 1931, 577 ff., s. o.) mußte
zugeben, daß die mandäischen Schriften spät redigiert, mindestens

in einzelnen Teilen auch erst in arabischer Zeit verfaßt
sind, daß Abhängigkeit von manichäischer und nestorianischer
Seite besteht, während literarische Abhängigkeit einer nt.lichen
Schrift von einer mandäischen sich in keinem Fall erweisen
läßt. Damit waren jene weitgehenden Erwartungen, die man
auf die mandäischen Quellen gesetzt, hinfällig geworden; die

ganze Mandäerfrage schien erledigt zu sein. Sie war es jedenfalls

für viele.

2 Wie mir Bultmann sagt, hat ihn H. Gunkel zuerst auf das mandäische
Material hingewiesen, vgl. dessen «Schöpfimg und Chaos» (1895) 3642, 382

und «Zum religionsgeschichtlichen Verständnis des NT» (1903) 18 f.; auch
Bousset hat sich natürlich schon früher damit befaßt, wie seine «Hauptprobleme

der Gnosis» (1907) zeigen. Aber der Aufschwung der mandäischen
Studien datiert doch deutlich von 1915, wo von Lidzbarskis «Johannesbuch»
der II. Teil mit Einleitung und Uehersetzung erschien.



W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage 403

Aber hier muß nun doch schärfer unterschieden werden.
Nicht erledigt ist mit alledem — daran hält Bultmann mit Recht
fest — die Frage, wie denn jene unleugbaren Beziehungen
zwischen dem Johannesevangelium usw. auf der einen Seite
und dem mandäischen Schrifttum auf der anderen, jene
auffallenden Uebereinstimmungen im Vorstellungs- und Bilderschatz

und im Stil zu erklären seien. Unerledigt ist also die
Frage, die damals in erster Linie die Neutestamentier zur
Beschäftigung mit dem Mandäertum geführt hatte und die dann
in der Diskussion der z wanziger Jahre so ganz zurückgetreten
war. Angesichts der unbestrittenen zeitlichen Priorität des
nt.lichen Schrifttums könnte man nun versucht sein, das
Verhältnis umzukehren im Sinne einer Abhängigkeit der mandäischen

Schriften. Aber das geht darum nicht, weil wir auf man-
däischer Seite ein geschlossenes Ganzes haben, jenen großen
soteriologischen Mythus mit seiner so eigenartigen Ideenwelt,
im NT dagegen nur Einzelheiten und Bruchstücke daraus, und
diese eingesprengt in den so ganz andersartigen christlichen
Zusammenhang. Das zwingt dazu, die sachliche Priorität doch

irgendwie auf Seite des Mandäismus zu suchen, nur daß es
eben nicht mehr um eine literarische oder unmittelbar historische

Beziehung geht, sondern um ein komplizierteres
traditions- und religionsgeschichtliches Verhältnis. Und daß bei
einem solchen die literarisch jüngere Quelle sachlich das
Aeltere enthält, ist kein so seltener Fall.3 Es geht also im
Grunde gar nicht so sehr um die mandäische Sekte als solche,
so wie wir sie aus ihren Schriften und in ihrem heutigen
Bestände kennen, als um ihre immer noch recht wenig geklärte
und durchaus offene Vorgeschichte, speziell um diejenigen
Elemente im mandäischen Schrifttum, die eben wegen jener
Berührungen älter sein müssen und so alt, daß sie in den nt.¬

lichen und altchristlichen Schriften ihre Spuren hinterlassen
konnten. Eine so späte Entstehung der mandäischen Religion
im ganzen, wie sie Lietzmann und Peterson mehr oder weniger

3 So bietet H. C. Andersens «Reisekamerad», von ihm 1855 aus mündlicher

Ueberlieferung auf Fühnen veröffentlicht, diesen Märchentypus des

«dankbaren Toten» in ursprünglicherer Form als das 2000 Jahre ältere Buch

Tobit.

26*



404 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage

bestimmt ins Auge faßten, wird damit allerdings unmöglich;
sie hat aber auch sonst kaum mehr Vertreter.

Im «Eucharisterion» für H. Gunkel (1923, II 3 ff.) hat
Bultmann sich bemüht, Elemente der mandäischen Gedankenwelt in
älteren und näher datierbaren jüdischen und christlichen Quellen

nachzuweisen. Man kann fragen, ob eine Stelle wie Prov.
1, 20 ff., von der Erfolglosigkeit der Predigt der Weisheit, für
Bultmann älteres Gegenstück zum Johannesprolog, nicht eher
mit Boström und Ringgren vom Vorbild der prophetischen
Predigt her zu verstehen sei, wo sich ähnliche Aussagen
finden. Aber andere Stellen bei Sirach, I. Henoch und Baruch,
wo die Weisheit eine Unterkunft sucht und (nicht) findet, führen

doch über diese Parallele hinaus. Und vor allem bleibt das
Beispiel der Oden Salomos, die in einer ähnlichen gnostisch-
mystischen Frömmigkeit wurzeln und auch nur disiecta membra

des Mythus bieten, aber so, daß er sich daraus ganz
zusammensetzen läßt. Damit kommen wir aber, da diese Lieder
unbestritten aus der ersten Hälfte des zweiten Jahrh.s stammen,

auf jeden Fall wesentlich über den Manichäismus des
3. Jahrh.s zurück. Mag der Mandäismus also auch manches aus
jenem übernommen haben, so ist er doch gerade in der Hauptsache

von ihm unabhängig und älter. Und Aehnliches gilt vom
Verhältnis zur nestorianischen Liturgie, von der sich ja auch
nicht alle Teile des mandäischen Taufrituals herleiten lassen.

II.
In diesem Sinn gibt es also auch heute noch eine mandäische

Frage, und darum behält auch alles, was neuere Forschung
zur Geschichte und Vorgeschichte des Mandäertums ergibt,
seine Bedeutung für die Arbeit am NT.

Ich nenne zunächst aus der Literatur der beiden letzten
Jahrzehnte kurz ein paar Arbeiten, die unter dem einen oder anderen
Gesichtspunkte hier wichtig sind. Zuerst das unschätzbare und
durch eine Reihe von Aufsätzen ergänzte Buch der Lady E. S.

Drower, The Mandaeans of Iraq and Iran (Oxford 1937), die
erste eingehende und wirklich zuverlässige Beschreibung des

heutigen Mandäertums und seiner Kultbräuche, aus der deutlich

hervorgeht, daß die Kenntnisse der mandäischen Priester
über ihre Religion und ihre heiligen Schriften bis in die Gegen-



XV. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage 405

wart hinein — eine Aenderung ist erst seit dem ersten Weltkrieg

mit seinen tief einschneidenden Folgen eingetreten —
doch sehr viel besser waren, als man seit A. Socins Reisebriefen

von 1870 allgemein annahm. Weiter das leider unvollendet
gebliebene Werk von Hans Jonas, Gnosis und spätantiker
Geist (1.1984), das so ausgezeichnet in das Verständnis dieser
orientalischen Gnosis in ihrem ganzen Umfang und all ihrer
Vielfalt einführt und dabei auch dem Mandäismus als dem

am wenigsten von der griechischen Begriffstradition berührten
und darum «unmittelbarsten Ausdruck gnostischen
Seelenlebens» seinen besonderen Platz zuweist. Eduard Schweizer
hat in seinem EGO EIMI (1938) den Nachweis erbracht, daß
die terminologische Uebereinstimmung zwischen den
Selbstprädikationen Jesu im Johannesevangelium («Ich bin der Weg,
die Türe, der rechte Hirte» usw.) und ähnlichen Aussagen im
mandäischen Schrifttum für das Evangelium Kenntnis des
mandäischen Mythus voraussetzt. Joseph Thomas, Le Mouvement

Baptiste en Palestine et Syrie (Louvain 1935), zeigt die
Wesensverwandtschaft des Mandäismus mit den syrisch-palästinischen

Täufersekten. Der Däne Viktor Schou Pedersen hat
mit seinem «Bidrag til en Analyse af de Mandaeiske Skrifter»
(Aarhus 1940) einen sehr beachtlichen Versuch unternommen,
in einer traditionsgeschichtlichen Analyse der mandäischen
Hauptwerke ältere Komplexe herauszuschälen, die zu Judentum

und Christentum noch eine freundlichere Stimmung
einnehmen und dahinter eine vorchristlich-westsemitische Gnosis
erkennen lassen. Schlägend ist der Nachweis des Koptologen
T. Saeve-Sœderbergh (Studies in the Coptic Manichaean Psalm-
Book, Uppsala 1949), daß die manichäischen Thomaspsalmen
sich zu propagandistischen Zwecken in einem mandäisch
orientierten Palästina einer speziell mandäischen Dichtungsweise

bedienten. Auch für G. Widengren in seinen «Meso-
potamian Elements in Manichaeism» (Uppsala 1946) stehen
Manichäismus und Mandäismus gleichwertig nebeneinander
und wurzeln im selben Untergrund.

So weit diese Arbeiten in der Methode wie zum Teil auch
in den Ergebnissen auseinandergehen, einig sind sie jedenfalls
in der Annahme einer westlichen Herkunft der Mandäer sowie
darin, daß der Mandäismus als vollwertiges Glied innerhalb



406 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage

der gesamten Gnosis in wesentlichen Teilen, deren genauere
Ermittlung eine Aufgabe der Zukunft ist, viel weiter zurückreicht,

womit ein Einfluß auf die nt.liche und altchristliche
Literatur in den Bereich des Möglichen gerückt und in jenem
Fall der johanneischen Selbstprädikationen auch direkt
erwiesen wird.

III.
Aus dem gesamten Fragenkomplex sei nun eine Einzelfrage

herausgegriffen: die nach der Bedeutung des babylonischen
Bodens für den Mandäismus, die Frage nach der babylonischen

Komponente in ihm.
Man beginnt hier am besten mit der Sprache, an deren

ostaramäischem Charakter seit dem Erscheinen von Nöldekes
Grammatik (1875) nicht mehr zu rütteln ist; auch Lidzbarskis
Versuch, wenigstens ein paar theologische Termini als
westaramäisch zu erweisen, muß als gescheitert gelten. Albright
meinte nun, nach der mandäischen Orthographie, die jünger
sei als die des babylonischen Talmuds, könnten auch die ältesten

Texte kaum vor dem 6. Jahrh. angesetzt werden. Aber der
Unterschied gegenüber dem Talmudaramäischen ist nicht groß,
und auf dem Wege zu dieser Orthographie sind schon die
aramäischen Graffiti des 3. Jahrh.s n. Chr. aus Assur und
Hatra, ja bereits die aus der Achämenidenzeit stammenden
aramäischen Ideogramme im Pehlevi, deren Sprache nach Ny-
bergs Urteil dem Mandäischen näher kommt als irgendeinem
anderen Dialekt. So gewiß also das Mandäische im ganzen eine
späte Stufe innerhalb der aramäischen Dialekte vertritt, so
reicht das doch nicht zu einer genaueren Fixierung der Texte,
zumal es im Lautstand wie in der Formenbildung gegenüber
dem Syrischen und Talmudaramäischen auch wieder ältere
Züge aufweist.

Das babylonische Milieu nun äußert sich in einem stärkeren

akkadischen Einschlag im Wortschatz. Kannte Nöldeke
erst zwei solche Lehnwörter, so sind es heute deren an die
hundert. Die meisten finden sich freilich auch in anderen
aramäischen Dialekten, namentlich im Jüdischaramäischen
und Syrischen, deren Wortschatz uns am besten bekannt ist.
Aber fast ein Dutzend ist m. W. bisher nur mandäisch belegt,



W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage 407

so daß der Schluß naheliegt, sie seien auch nur ins Mandäische
hineingekommen. Ist aber dieses die Sprache des unteren
Babylonien wie das Talmudaramäische die des oberen, so setzen
diese Lehnwörter den Anschluß an eine noch lebende
babylonische Sprache voraus; und das führt, da die jüngsten Keil-
schrifttexte aus dem 1. Jahrh. v. Chr. stammen, während die
Sprache in kleinen Zirkeln sich vielleicht auch noch etwas
länger halten mochte, mindestens bis zur Zeitenwende zurück.
Auch von dieser Seite her verbietet sich also ein später
Ansatz des ganzen mandäischen Schrifttums.

Für die mandäische Religion kann natürlich eine einfache
Wiederaufnahme der These von Keßler und Anz, für die sie
in der Hauptsache einfach ein Ableger der babylonischen war,
nicht in Frage kommen. Dafür hat sich die ganze Problemstellung

namentlich durch Einführung des iranischen Faktors viel
zu sehr geändert. Aber bei einer so komplexen Größe, wie es
der Mandäismus ist, kann man den einzelnen Komponenten
nicht sorgfältig genug nachgehen. Und es ist um so mehr
geboten, als man in Reaktion auf die frühere Ueberschätzung des
babylonischen Faktors bereits der Gefahr des anderen Extrems
zu verfallen droht; wollte doch Burkitt höchstens bei den
mandäischen Frauen abergläubisches Weiterleben babylonischer
Bräuche gelten lassen, und war ein Lagrange der Meinung,
der babylonische Einfluß sei hier nicht stärker als bei den
übrigen Semiten und meist sogar durch die Hebräer vermittelt.
Mehr Weitblick bewiesen da Bousset, der doch selber dem
früheren Panbabylonismus auf diesem Gebiet den Todesstoß
versetzt hatte, und Lidzbarski: beide rechnen durchaus mit einem
gewissen babylonischen Einschlag. Das klassische Beispiel
dafür ist Hibil Ziwas Kampf gegen den Riesen Krün, worin
man längst einen Ableger von Marduks Tiamatkampf erkannt
hat.

Auch hier steht heute wesentlich mehr Material zur
Verfügung. Auf mancherlei Uebereinstimmungen, die wohl als
historische Zusammenhänge genommen werden dürfen, weist
schon Lady Drower, die sonst selber mehr an parsistischen
Parallelen interessiert ist. Die Priester haben ähnliche
Funktionen wie der babylonische bärü und ä§ipu, befassen sich auch
mit Omina und mit Astrologie. Die für das Mandäertum so be-



4U8 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage

zeichnenden Wasserriten erinnern an ähnliche im Eakult von
Eridu. In der neben der zentralen Rolle des Jordan um so
auffälligeren Hochschätzung des Euphrat dürfte ältere
Verehrung dieses Flusses nachwirken; aus römischer Zeit sind
bildliche Darstellungen des Flußgottes bekannt. Rituale stimmen

gelegentlich wörtlich mit Keilschrifttexten überein:
Albright konnte einmal einen ganzen Passus aus einer mandäischen
Beschwörung ins Babylonische zurückübersetzen. Das Manda,
der mandäische Kultbau, hat den Typus der primitiven Schilfhütte

jener Gegenden erhalten, aber der dazu gehörige Sakralteich

im Tempelareal entspricht dem apsü beim babylonischen
Tempel. Die Weihung des Hohenpriesters vollzieht sich in
ähnlichen Formen wie der Thronwechsel beim Priesterkönig
in Frazers «Golden Bough », der nun ja auch in das altorientalische

Königsritual einbezogen wird. Auch die Versiegelung
des Grabes mit dem Skandola, dem Siegelring mit Zauberkraft,

und die Verwendung des Fingernagels zum Siegeln
haben ihr Gegenstück und wohl auch Vorbild im babylonischen

Brauch.
Eine der augenfälligsten Anleihen bei der babylonischen

Religion, die Planetenreihe, beweist bei ihrer weiten Verbreitung

über ganz Vorderasien zunächst sehr wenig. Aber auch
da lassen sich interessante Beobachtungen machen. Wenn z. B.
statt der ganzen Reihe nur ihrer drei, Schamisch, Sin und Li-
bat, genannt werden, so entspricht das abgesehen von der echt
mandäischen Vorausnahme der Sonne der alten astralen Drei-
heit Sin, Schamasch und Istar. Jupiter erscheint einmal statt
wie sonst als Bei unter seinem Namen «Mardik», und die Venus
statt als Istar-Libat oder neben dieser öfter als Nanai. Die
Stellung zu den Planeten ist nicht ganz einheitlich. Im allgemeinen
sind sie zu bösen Mächten geworden, denen keinerlei Verehrung

gezollt werden darf. Aber sie enthalten doch auch positive
Lebenskräfte als gute Geister im Dienste des Lichtkönigs.
So kann dann auch ein orthodoxer Priester tiefe Verehrung
für Schamisch hegen und das Gebet zu ihm empfehlen. Und sie
tragen Attribute, die mindestens früher einmal positive
Bedeutung hatten und alt sein müssen: Bei heißt «König der
Götter», Bei und Nebo «Herren der Götter», Istar «Herrin der
Götter und Menschen»; Nebo, heute wie damals Patron der



W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage 409

Schrift und Schreibkunst, ist «der Weise und Schreibkundige»,
und Nirig (Nergal) «Herr von Heer und Waffe», «Herr von
Heer, Waffe und Krieg». So leben hier die Götter des alten
Babylon bis heute weiter, und eben nicht nur als Dämonen,
sondern mindestens teilweise auch noch als positive Mächte.
Die genannten Attribute selber sind meist schon babylonisch
zu belegen, oder doch aus dort getrennt gebrauchten Epitheta
kombiniert, oder aramäisch daraus entwickelt. Selbst die
ehemaligen lokalen Kultbeziehungen blicken noch da und dort
durch: wenn Bei und Nebo zusammen als die Herren der Götter

erscheinen, ist es das bekannte Götterpaar von Babylon
und Borsippa; und wenn diesen beiden Städten Zerstörung
angedroht wird, so stehen ungenannt eben diese Götter
dahinter.

Einen umfassenden Versuch, für die wichtigsten Themata
der manichäischen wie der mandäischen Lehre Herkunft vom
babylonischen Königsritual nachzuweisen, als Beispiel für
die Auflösung («disintegration») des allgemeinen rituellen
Königschemas, hat Widengren in seinem bereits erwähnten
Buche unternommen: die Idee des Lebens (als Lebensbaum,
-kraut, -wasser usw.), Unterliegen und Wiedererstehen des
Retters, das Zwiegespräch zwischen dem Gesandten und dem
ersten Menschen, das Thema von den Zöllnern und von der
Ware, vom Schiff und vom Kapitän, die Brautkammer im
Zusammenhang der Götterhochzeit, die Bezeichnung des Retters
als Arzt, Totenerwecker, Bote, Lampe usw., das alles findet
er bei Marduk oder bei Tammuz, in Form von Attributen auch
bei anderen Göttern wieder, und zwar als Akte eines
Götterdramas, das dann in der Gnosis folgerichtig zum Drama der
Seele geworden ist. Der Beweis ist nicht überall im gleichen
Maße gelungen. Aber es bleiben überraschend viele und
tiefgehende sachliche und terminologische Uebereinstimmungen,
so daß diese Arbeit schon ernsthafteste Beachtung verdient.

Aber stehen diese sprachlichen und sachlichen Beziehungen

zu Babylon nicht im Widerspruch zu jener Annahme einer
Herkunft der Mandäer aus dem Westen? Diese stützt sich ja
auch auf bestimmte Indizien wie die Rolle des Jordan, die
Geniennamen Silmai, Nidbaj und Hau(ra)ran; und ein Man-



410 W. Baumgartner, Der heutige Stand der Mandäerfrage

däertum im Westen setzen ebenso die Beziehungen zum NT
wie die manichäischen Thomaspsalmen voraus. Indes braucht
da das eine das andere nicht notwendig auszuschließen. Man
braucht nur die Wanderung von Westen her früh genug, d. h.
schon in die ersten Jahrhunderte n. Chr. anzusetzen, um den
Mandäern genügend Zeit zu lassen, in der neuen Heimat so

völlig heimisch zu werden und sich auch die andere Sprache
so ganz anzueignen, wie es auch bei den babylonischen
Juden der Fall war. Die neue Umwelt muß schon sehr stark auf
sie eingewirkt haben, sprachlich sowohl wie auch auf ihre
Religion. Damit ergeben sich aber zwei scharf getrennte Phasen

ihrer Geschichte: das Mandäertum, das wir kennen,
repräsentiert die zweite; dahinter steht, nur erst schwer faßbar,
eine erste, «frühmandäische» Stufe. Nun scheint es ja
naheliegend, alle babylonischen Elemente der zweiten Phase
zuzuweisen. Aber einen Mandäismus ganz ohne solche kann man
sich nur schwer vorstellen; es geht ja auch mit den iranischen
Elementen nicht, deren Heimat noch weiter vom Westen abliegt.
Man muß also eine andere Lösung suchen. Was Widengren nämlich

für Mani annimmt, daß ihn die babylonischen Elemente
in zweifacher Weise erreichten, einmal durch unmittelbare
Einwirkung der damals noch zu einem gewissen Grad lebendigen

babylonischen Religion — er stammte ja selber aus Süd-
babylonien — und indirekt durch jene religiöse Kunstsprache,
die Manichäismus und Mandäismus mit der syrischen Gnosis
gemeinsam hatten, das dürfte ähnlich auch hier zutreffen. Eine
solche indirekte Berührung ist schon für die erste Phase
anzunehmen. Frühen und ziemlich starken babylonischen Einfluß
in Syrien kennen wir aus den Funden von Qatna, Ugarit, Send-
schirli usw.; und in Palästina war es wohl zumal in dieser
Spätzeit nicht viel anders. Die Verteilung möchte man sich
etwa so denken, daß der ersten Phase vor allem jene
allgemeineren Elemente wie die Planetenreihe usw. zufallen, der
zweiten dann die spezielleren. Aber eine glatte Aufteilung in
diesem Sinne ist nicht möglich, müßte auch von den Ergebnissen

fortschreitender Analyse der einzelnen Schriftwerke und
ihrer Traditionen abhangen. Vorderhand haben wir uns mit
der grundsätzlichen Erkenntnis zu begnügen.

Basel. Walter Baumgartner.


	Der heutige Stand der Mandäerfrage

