
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 5

Artikel: Das Menschenverständnis in der griechisch-orthodoxen Kirche

Autor: Bratsiotis, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


376 P. Bratsiotis, Das Menschenverständnis

Das Menschenverständnis
in der griechisch-orthodoxen Kirche.

Bevor ich auf die Behandlung meines Themas eingehe, möchte ich
zusammen mit meiner Freude auch meinen Dank Herrn Kollegen Fritz Blanke
aussprechen, weil er durch die freundliche Einladung zur Mitarbeit an
dieser Festschrift mir die wertvolle Gelegenheit gegeben hat, an der Feier
des 60. Geburtstages meines hochverehrten Freundes Herrn Professor Dr.
Emil Brunner, des eminenten Schweizer Theologen, teilzunehmen, den ich,
trotz unserer dogmatischen Differenzen, bewundere, und dem ich durch das
Studium seiner Schriften so viel verdanke. *

Das Thema des Menschenverständnisses in der orthodoxen
Kirche werde ich hier kurz behandeln nach den vier Punkten,
die auch die Unterschiedspunkte sind zwischen den Lehrmeinungen

von verschiedenen Bekenntnisschriften und verschiedenen

Theologen, nämlich a) über die Bestandteile des
Menschen, b) über die Herkunft der Seelen, c) über den Urständ
des Menschen und die iustitia originalis und d) über die
Erbsünde. Es sei aber von vornherein gesagt, daß die orthodoxe
Kirche über den Menschen noch keine systematische Lehre
ausgebildet hat; denn weder hat sie aus der alten griechischen
Kirche eine entwickelte Anthropologie übernommen, noch hat
sie im Mittelalter und in der modernen Zeit Anlaß gehabt, eine
solche systematische Lehre zu entwickeln.

a) Die Bestandteile des Menschen.

Die orthodoxe Theologie nimmt an, daß der Mensch, der
schöpfungsgemäß in der Mitte steht zwischen der Natur und
der geistigen Welt und den Abschluß und die Krone, aber
auch den Zweck der materiellen Schöpfung bildet, aus Seele
und Körper besteht. Insofern der Mensch dem Körper nach
der materiellen Welt und der Seele nach der geistigen Welt
zugehört, bildet er das Band, das die eine mit der anderen
Welt verknüpft, wie eine zweite Welt, klein in der großen
(oîôv xiç KÔopoç beÙTepoç èv piKpiù pépaç), wie Gregor von Na-

* Es handelt sich hier um die Festschrift zum 60. Geburtstag von Emil
Brunner (23.12.1949), die unter dem Titel «Das Menschenbild im Lichte
des Evangeliums» im Zwingli-Verlag in Zurich 1950 (hrsg. von Fritz
Blanke, Max Huber, Werner Kaegi und Hendrik Kraemer) erschienen und
für die der orliegende Beitrag zu spät angekommen ist, D. Red.



in der griechisch-orthodoxen Kirche 377

zianz treffend bemerkt (Orat. 38,11). Der Körper, welcher in
der Schrift als gottgeschaffener Wohnort der Seele dargestellt
wird, ist die Grundlage und die Voraussetzung des geistigen
Lebens und wird von Gregor von Nyssa gern als «enabv xfjç
eÎKÔvoç » (Bild des Bildes) bezeichnet. In Wirklichkeit aber ist
er weder das Abbild der Seele (nach der spiritualistischen
Lehre), noch ihr Gefängnis (nach dem platonisierenden
Mißverständnis, dem auch manche christliche Asketen verfallen
sind). Er ist zugleich das Werkzeug der Seele, welches an
den Heilstaten des Erlösers teilnimmt und von dem Tode
auferstehen wird, damit er auf ewig mit der Seele zusammenlebe.

Die Zusammensetzung des Menschen aus diesen beiden
Bestandteilen bildet von jeher eine feste Lehre der orthodoxen
Kirche, wie u. a. auch aus dem Beschluß des IV. Oekumeni-
schen Konzils (von Chalcedon) über die Bestandteile von
Jesus Christus zu ersehen ist («Jesus Christus besteht aus Körper

und vernünftiger Seele»).
Trotz dieser offiziellen dichotomischen Lehre der orthodoxen

Kirche ist im letzten Viertel des vorigen Jahrhunderts
in der Kirche von Griechenland die auf Mißverständnis
von manchen Schriftstellen (z.B. 1. Thess. 5, 23; Hebr. 4,12)
fußende alte trichotomische Irrlehre Tatians von Apostolos
Makrakis erneuert worden. Dieser autodidakte Theologe und
feurige Führer einer starken und einflußreichen religiösen
Erweckungsbewegung lehrte nämlich, daß der Mensch aus
Körper, Seele und Geist besteht, unter welchem Geist er nicht
die höheren Seelenkräfte in ihrer Beziehung und Neigung zu
Gott, sondern die im wirklich wiedergeborenen Christen
existierende Gnade des Heiligen Geistes verstand. Aber diese
Irrlehre wurde einmütig von der griechischen Theologie bekämpft
und vom Heiligen Synod der Kirche von Griechenland verurteilt

(1878).1

b) Der Ursprung der Seelen.

Es ist bekannt, daß schon in der alten Kirche über dieses
Thema drei Haupttheorien vertreten worden sind, 1. die plato-
nisierende Theorie des Origenes von der Präexistenz der Seele,

1 Chrysostomos Papadopoulos, Apostolos Makrakis (griechisch), Athen
1939.



378 P. Bratsiotis, Das Menschenverständnis

die vom V. Oekumenischen Konzil zusammen mit anderen
Irrlehren dieses großen Theologen verurteilt worden ist, 2. die
des Traducianismus, die außer von Tertullian auch von den
beiden großen griechischen Kirchenvätern Athanasius und
besonders von Gregor von Nyssa angenommen und von letzterem

auch unterstützt worden ist, und 3. die Theorie des Krea-
tianismus, die von Hieronymus und anderen Lateinern (mit
Ausnahme des schwankenden Augustin) vertreten worden
ist. Die am meisten in der modernen griechischen Theologie
darüber herrschende Meinung ist diejenige, welche die beiden
letzteren Theorien kombiniert, so daß der Einzelmensch als
Produkt der beim Zeugungsakt mit dem Menschen mitarbeitenden

göttlichen Wirkung betrachtet wird. Auf diese Weise
glaubt man auch, einerseits die irrigen Einseitigkeiten jeder
der beiden letzteren Theorien beiseite gelassen und anderseits
die Lehre über die Uebertragung der Erbsünde durch den
Zeugungsakt mit der (spirituellen) Ueberlegenheit der menschlichen

Seele vereinbart zu haben.

c) Der Urständ des Menschen.

Nach der Lehre der orthodoxen Kirche ist der erste Mensch
vom allgütigen Gott gut geschaffen und mit all dem natürlichen
und geistigen Vorrat begabt worden, der ihm zur Vollendung
seiner gottgesetzten Bestimmung nötig war. Er befand sich in
voller Harmonie mit Gott, sich selbst und der ihn umgebenden
Natur, und so lebte er durchaus glücklich, bis er aus diesem
Glück durch die Sünde herausfiel. Der geistige Vorrat und
zugleich die Bestimmung des Menschen wird nach der herrschenden

Auffassung der griechischen Kirchenväter durch das Wort
der Genesis 1, 26 (nach der LXX) dargestellt: «Troif|cruj|uev dv-

bpimrov Kar' eÎKÔva f]ßeT£pav Kai Kab' ôpoîuucnv». Die eii«iiv (imago)
bezieht sich nach diesen Kirchenvätern auf die geistige Natur
des Menschen als eines vernünftigen und freien Wesens. Die
ôpoiujcnç (similitudo) aber bedeutet nach denselben Kirchenvätern

die Sehnsucht und das positive Streben des Menschen
nach Gott und zu gleicher Zeit die Bestimmung des Menschen,
mit Gott ähnlich zu werden. Nach der feinen Bemerkung von
Basilius dem Großen ist die Beziehung zwischen Kar' ekôva

(imago) und Kab' ôpoiuuaiv (similitudo) eine solche, daß «tô pèv



in der griechisch-orthodoxen Kirche 379

Kax' eÎKÔva 0eoö àpxn ècrxi Kai pi£a toö äpaboO, rjv eù-9-ùç èv tiîi kxiZU

ohai airfKaxaßeß\r|LL£vr|v xrj cpucrei pou eo'xtlKa xô ôè Kali' opoiwcriv

ôuvâpei pév ècrxi aùxô xô Kax' ekôva, èveppeia bè xö Kai àvxiTioir|-

brjvai xpç àpexrjç Kai irpaSeï Kaxopbûicrai xö KaXôv Kai ouxujç èX&eîv

bià xrjç otpicrxriç ixoXixeîaç etç xô Kaô' ôpoiaimv ©eoû» (De structura
hominis I, 20). Mit der so verstandenen imago Dei im Menschen,
mit seinem Streben zu Gott hängt zusammen seine Herrschaft
über die Natur (Gen. 1,27), die Unsterblichkeit des Leibes
(nicht im Sinne des non posse mori, sondern des posse non
moid), die Anschauung und die Erkenntnis Gottes, die Geradheit,

die Arglosigkeit und Unschuld, welche alle Eigenschaften
der sogenannten iustitia originalis ausmachten. Mit der

imago Dei im Menschen aber war verknüpft und arbeitete mit
zur Verwirklichung des Endzweckes der Verähnlichung mit
Gott die Gnade Gottes, die ein Produkt der engen Gemeinschaft
des Menschen mit Gott und unbedingt notwendig zur Verwirklichung

und Bewahrung der iustitia originalis war. Der erste
Mensch nämlich war vom Schöpfer mit all jenen geistigen und
sittlichen Kräften begabt, welche ihn zum Ebenbild Gottes
machten und durch ihre Pflege und Entwicklung ihn durch
Gottes Hilfe zur Verwirklichung seines Lebenszieles, nämlich
der Verähnlichung mit Gott hinführen würden. Die iustitia
originalis wird also nach der griechisch-orthodoxen Auffassung

weder als ein Produkt der Gnade allein betrachtet, wie
sie die römisch-katholische Lehre gewöhnlich auffaßt, noch
als ein natürlicher Zustand, der bloß durch die angeborenen
geistigen und sittlichen Kräfte des Menschen gebildet ist,
sondern als das Resultat der Mitwirkung dieser menschlichen
Kräfte mit der Gnade Gottes, welche Mitwirkung nicht weniger

notwendig war als die Mitwirkung der Sonnenstrahlen mit
den natürlichen Kräften der Erde zur Belebung und
Fruchtbarmachung derselben.2 Die Störung und sogar den Umsturz
dieser iustitia originalis rief die Sünde hervor, und eben die

Wiederherstellung dieser iustitia originalis wie auch der imago

2 Die meisten protestantischen Symboliker auf dem Grund einer
buchstäblichen Erklärung der orthodoxen symbolischen Schriften finden die
orthodoxe Lehre über den Urständ und die iustitia originalis viel mehr der

protestantischen Auffassung verwandt. Es handelt sich aber um eine

Mißdeutung dieser Schriften und überhaupt des Geistes der orthodoxen Lehre.



380 P. Bratsiotis, Das Menschenverständnis

Dei im Menschen bezweckte und erreichte die Erlösung durch
Jesus Christus. Wenn die iustitia originalis als organisch mit
den angeborenen geistigen und sittlichen Kräften des Menschen,
nach der orthodoxen Auffassung, verbunden betrachtet wird,
so folgt daraus, daß auch der Fall des Menschen nach
derselben Auffassung weder eine einfache privatio von den
übernatürlichen Gaben, wie die römisch-katholische Lehre will,
noch eine vollständige Zerstörung der imago Dei im
Menschen wie nach der protestantischen Auffassung, sondern der
Verlust der ersten Vollkommenheit und Beschädigung der
natürlichen Kräfte des Menschen ist.

d) Die Erbsünde.

Eine gemeinsame Lehre der griechisch-orthodoxen mit den
anderen Kirchen ist, daß der erste Mensch weder in dem Ur-
stande, in dem er geschaffen ist, noch in der iustitia originalis
gebliehen ist, sondern durch die Uebertretung des göttlichen
Gebotes aus jenem Urstande und aus der iustitia originalis
herausgefallen und damit das ganze von ihm abstammende
Menschengeschlecht zusammen gefallen ist, so daß jeder
Mensch in sich selbst die Sünde des ersten Menschen vererbt
hat und zugleich mit seiner Geburt sich schuldig und angeklagt

vor Gott findet. Dieser Zustand, ein Zustand einer
wirklichen Sünde, in der jeder Mensch empfangen und geboren
wird, ist die sogenannte Erbsünde, die zusammen mit der
Schuld auf die Nachkommen vererbt wird, die potentiell im
ersten Menschenpaar sich befanden. Die Punkte aber, in denen
die verschiedenen Kirchen nicht einig miteinander sind, sogar
die wichtigsten von allen, sind einerseits das Wesen der
Erbsünde und anderseits die Folgen derselben.

Die Erbsünde ist nach der orthodoxen Auffassung nicht
etwas bloß Negatives, wie die römisch-katholische Kirche lehrt,
sondern sie liegt negativ in dem Verlust der iustitia originalis
und positiv in der Verdunkelung und Schwächung der geistigen

Natur des Menschen, d. h. der imago Dei. Der erste Mensch
hat nämlich durch seine Sünde nicht nur die göttliche Gnade
verloren, die seine angeborenen Kräfte erleuchtete und
unterstützte zur Vollbringung der iustitia originalis, sondern auch
die Kräfte selbst, welche die imago Dei in ihm ausmachten,



in der griechisch-orthodoxen Kirche 381

sind zwar nicht vollständig ausgetilgt, aber teilweise
abgeschwächt und entstellt worden. Der menschliche Körper selbst
ist wegen dieser Schwächung der geistigen Kräfte des
Menschen und der entstandenen Störung der Harmonie untereinander

und mit dem Körper schwächer und sterblich geworden.
Anderseits aber ist nach der orthodoxen Auffassung die imago
Dei im Menschen durch die Sünde nicht völlig zerstört und
verschwunden, sondern, wie gesagt, nur verdunkelt und
entstellt worden, und diese Verdunkelung und Entstellung wird
nicht als eine vollständige Abtötung zu allem Göttlichen
gedacht, insofern weder in seiner Vernunft jeder Strahl des
göttlichen Lichtes ausgelöscht worden ist, noch sein Wille nur
zum Bösen getrieben wird, so daß alles, was er tut, nur Sünde
ist. Infolgedessen kann auch der gefallene Mensch einerseits
«das unsichtbare Wesen Gottes erschauen» (Rom. 1,19. 20,
natürliche Offenbarung), anderseits kann er auch (gewissermaßen)

manche wesentliche Anforderungen des Naturgesetzes
erfüllen (Rom. 2, 14.15, Sittengesetz). Also kann auch der
gefallene Mensch nach dem Guten streben und das in der
orthodoxen Theologie sogenannte natürlich oder sittlich Gute
tun, das bei uns unterschieden wird vom sogenannten geistig
(spirituell) Guten, das nur von dem durch die göttliche Gnade
wiedergeborenen Menschen getan werden kann. Jedenfalls
bleibt auch der gefallene Mensch vor Gott verantwortlich.

Der durch die Sünde hervorgerufene Verlust der iustitia
originalis wird von den griechischen Kirchenvätern bald als
Abfall von der Gottesgemeinschaft und Entbehrung der
göttlichen Gnade (êpripia xrjç xâpiToç), bald als Absorbierung von
der Welt und als Anbetung der Schöpfung gedacht. Anderseits
wird die Verdunkelung der imago als eine heftige Störung der
menschlichen Natur und eine Beschädigung des inneren
Menschen aufgefaßt, die in der sogenannten concupiscentia (crapia-

kov cppôvrifia) sich manifestiert. Unter dieser concupiscentia wird
einerseits die Verdunkelung der Vernunft verstanden, andererseits

der stetige Hang des menschlichen Willens zum Bösen.
Auch in den symbolischen Schriften der orthodoxen Kirche
wird bald die positive, bald die negative Seite derselben
Tatsache nach Bedarf hervorgehoben. Die beiden oben erwähnten
Elemente sind innerlich verbunden, da sie die beiden Seiten



382 Rezensionen

einer und derselben Sache sind; insofern die iustitia originalis
keine hinzugefügte Gabe der göttlichen Gnade, sondern
organisch verbunden mit den geistigen und sittlichen Kräften des
Menschen ist, konnte sie sich nicht vom Menschen losreißen
ohne Schädigung seines Vernunft-, seines Gefühls- und
Willenslebens.

Schluß. Zusammenfassend darf man sagen, daß die orthodoxe

Auffassung des Menschen in der Mitte zwischen der pela-
gianisierenden Lehre der römisch-katholischen Kirche einerseits

und der protestantischen anderseits steht und den
Tatsachen sowohl der natürlichen Offenbarung wie auch der
Verantwortlichkeit im gefallenen Menschen gerecht wird. Dieser
Lehre scheint mir protestantischerseits Emil Brunner am nächsten

zu stehen.
Athen. P. BratsioUs.

Literatur : X. 'AvbpoOraoç, XupßoXiKri Tf|ç 'OphobôEou 'AvaroXiKfiç 'EKKXrçalaç,

Athen 19312; 'I. MeaoXuupâç, lupßoXtKr) xf]ç 'OpdobôSou 'EKKXriaiaç, Athen 1903;
Z. Puuariç, AoTpaxiKr) xf|Ç 'OphoböSou 'EKKXriaiaç, Athen 1907 ; X. Avbpoûxaoç,
AoypaxiKf) xf|? 'OpôobôSou 'EKKXriaiaç, Athen 1907 ; W. Gaß, Symbolik der
Griechischen Kirche, Berlin 1872; M. Jugie, Theologia dogmatica christia-
norum orientalium II, Paris 1933; Kirche, Staat und Mensch, Beiträge von
Alexejew, Berdjajew, Bulgakov, Fedotov, Kartaschov usw., Forschungsabteilung

des Oekumenischen Rates für Praktisches Christentum, Genf 1937.

Rezensionen.
Heinrich Hoffmann, Tod und Jenseits im Glauben des Abendlandes,

Bern, Verlag Paul Haupt, 1949, 36 S. (Heft 18 der
Religiösen Gegenwartsfragen, hrsg. von Josef Böni u. Kurt
Guggisberg), kart. Fr. 2.80.

Friedrich Heiler, Unsterblichkeitsglaube und Jenseitshoff¬
nung in der Geschichte der Religionen, Basel, Ernst

Reinhardt Verlag, 1950, 36 S. (Glauben und Wissen, Nr. 2), kart.
Fr.2.20.

Zwei in konzentrierte Fassung gebrachte Schriftchen, die
sich gegenseitig trefflich ergänzen und gerade in dieser
Ergänzung auf allgemeines Interesse denkender Leser stoßen
dürften. Heiler spannt den Kreis von vornherein etwas weiter,
sofern er Unsterblichkeitsglauben und Jenseitshoffnung «in
der Geschichte der Religionen» zum Titel seiner Abhandlung


	Das Menschenverständnis in der griechisch-orthodoxen Kirche

