Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 5

Artikel: Das Menschenverstandnis in der griechisch-orthodoxen Kirche
Autor: Bratsiotis, P.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877457

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

376 P. Bratsiotis, Das Menschenverstdndnis

Das Menschenverstindnis
in der griechisch-orthodoxen Kirche.

Bevor ich auf die Behandlung meines Themas eingehe, méchte ich zu-
sammen mit meiner Freude auch meinen Dank Herrn Kollegen Fritz Blanke
aussprechen, weil er durch die freundliche Einladung zur Mitarbeit an
dieser Festschrift mir die wertvolle Gelegenheit gegeben hat, an der Feier
des 60. Geburtstages meines hochverehrten Freundes Herrn Professor Dr.
Emil Brunner, des eminenten Schweizer Theologen, teilzunehmen, den ich,
trotz unserer dogmatischen Differenzen, bewundere, und dem ich durch das
Studium seiner Schriften so viel verdanke. *

Das Thema des Menschenverstéindnisses in der orthodoxen
Kirche werde ich hier kurz behandeln nach den vier Punkten,
die auch die Unterschiedspunkte sind zwischen den Lehrmei-
nungen von verschiedenen Bekenntnisschriften und verschie-
denen Theologen, ndmlich a) iiber die Bestandteile des Men-
schen, b) iiber die Herkunft der Seelen, ¢) iiber den Urstand
des Menschen und die iustitia originalis und d) iiber die Erb-
siinde. Es sei aber von vornherein gesagt, dall die orthodoxe
Kirche iiber den Menschen noch keine systematische Lehre
ausgebildet hat; denn weder hat sie aus der alten griechischen
Kirche eine entwickelte Anthropologie iibernommen, noch hat
sie im Mittelalter und in der modernen Zeit Anlaf} gehabt, eine
solche systematische Lehre zu entwickeln.

a) Die Bestandteile des Menschen.

Die orthodoxe Theologie nimmt an, dall der Mensch, der
schopfungsgemil in der Mitte steht zwischen der Natur und
der geistigen Welt und den Abschluff und die Krone, aber
auch den Zweck der materiellen Schopfung bildet, aus Seele
und Korper besteht. Insofern der Mensch dem Kérper nach
der materiellen Welt und der Seele nach der geistigen Welt
zugehort, bildet er das Band, das die eine mit der anderen
Welt verkniipft, wie eine zweite Welt, klein in der grofen
(oibv mig k6Opog devTepog év wikpd péyag), wie Gregor von Na-

* Es handelt sich hier um die Festschrift zum 60. Geburtstag von Emil
Brunner (23.12.1949), die unter dem Titel «Das Menschenbild im Lichte
des Evangeliums» im Zwingli-Verlag in Ziirich 1950 (hrsg. von Fritz
Blanke, Max Huber, Werner Kaegi und Hendrik Kraemer) erschienen und
fiir die der vorliegende Beitrag zu spit angekommen ist. D. Red.



in der griechisch-orthodoxen Kirche 377

zianz treffend bemerkt (Orat. 38, 11). Der Korper, welcher in
der Schrift als gottgeschaffener Wohnort der Seele dargestellt
wird, ist die Grundlage und die Voraussetzung des geistigen
Lebens und wird von Gregor von Nyssa gern als <«elkdv Tfig
eikovog> (Bild des Bildes) bezeichnet. In Wirklichkeit aber ist
er weder das Abbild der Seele (nach der spiritualistischen
Lehre), noch ihr Geféingnis (nach dem platonisierenden Mif}-
verstindnis, dem auch manche christliche Asketen verfallen
sind). Er ist zugleich das Werkzeug der Seele, welches an
den Heilstaten des Erlosers teilnimmt und von dem Tode auf-
erstehen wird, damit er auf ewig mit der Seele zusammenlebe.

Die Zusammensetzung des Menschen aus diesen beiden
Bestandteilen bildet von jeher eine feste Lehre der orthodoxen
Kirche, wie u. a. auch aus dem BeschluBl des IV. Oekumeni-
schen Konzils (von Chalcedon) iiber die Bestandteile von Je-
sus Christus zu ersehen ist (¢Jesus Christus besteht aus Kor-
per und verniinftiger Seele»).

Trotz dieser offiziellen dichotomischen Lehre der ortho-
doxen Kirche ist im letzten Viertel des vorigen Jahrhunderts
in der Kirche von Griechenland die auf Milverstindnis
von manchen Schriftstellen (z.B. 1.Thess. 5, 23; Hebr. 4,12)
fullende alte trichotomische Irrlehre Tatians von Apostolos
Makrakis erneuert worden. Dieser autodidakte Theologe und
feurige Fiihrer einer starken und einflulireichen religivsen
Erweckungsbewegung lehrte nédmlich, dall der Mensch aus
Korper, Seele und Geist besteht, unter welchem Geist er nicht
die hoheren Seelenkriifte in ihrer Beziehung und Neigung zu
Gott, sondern die im wirklich wiedergeborenen Christen exi-
stierende Gnade des Heiligen Geistes verstand. Aber diese Irr-
lehre wurde einmiitig von der griechischen Theologie bekémpft
und vom Heiligen Synod der Kirche von Griechenland verur-
teilt (1878).1

b) Der Ursprung der Seelen.

Es ist bekannt, dall schon in der alten Kirche iiber dieses
Thema drei Haupttheorien vertreten worden sind, 1. die plato-
nisierende Theorie des Origenes von der Priexistenz der Seele,

1 Chrysostomos Papadopoulos, Apostolos Makrakis (griechisch), Athen
1939,



378 P. Bratsiotis, Das Menschenverstdndnis

die vom V. Oekumenischen Konzil zusammen mit anderen Irr-
lehren dieses groflen Theologen verurteilt worden ist, 2. die
des Traducianismus, die auller von Tertullian auch von den
beiden groflen griechischen Kirchenvitern Athanasius und be-
sonders von Gregor von Nyssa angenommen und von letzte-
rem auch unterstiitzt worden ist, und 3. die Theorie des Krea-
tianismus, die von Hieronymus und anderen Lateinern (mit
Ausnahme des schwankenden Augustin) vertreten worden
ist. Die am meisten in der modernen griechischen Theologie
dariiber herrschende Meinung ist diejenige, welche die beiden
letzteren Theorien kombiniert, so dafl der Einzelmensch als
Produkt der beim Zeugungsakt mit dem Menschen mitarbeiten-
den gbttlichen Wirkung betrachtet wird. Auf diese Weise
glaubt man auch, einerseits die irrigen KEinseitigkeiten jeder
der beiden letzteren Theorien beiseite gelassen und anderseits
die Lehre iiber die Uebertragung der Erbsiinde durch den
Zeugungsakt mit der (spirituellen) Ueberlegenheit der mensch-
lichen Seele vereinbart zu haben.

¢) Der Urstand des Menschen.

Nach der Lehre der orthodoxen Kirche ist der erste Mensch
vom allgiitigen Gott gut geschaffen und mit all dem natiirlichen
und geistigen Vorrat begabt worden, der ihm zur Vollendung
seiner gottgesetzten Bestimmung nétig war. Er befand sich in
voller Harmonie mit Gott, sich selbst und der ihn umgebenden
Natur, und so lebte er durchaus gliicklich, bis er aus diesem
Gliick durch die Siinde herausfiel. Der geistige Vorrat und zu-
gleich die Bestimmung des Menschen wird nach der herrschen-
den Auffassung der griechischen Kirchenviter durch das Wort
der Genesis 1, 26 (nach der LXX) dargestellt: «moijowpev dv-
Ypwmov kat’ eikdve Auetépav kol kod Oupoiwowv». Die eikiv (imago)
bezieht sich nach diesen Kirchenviitern auf die geistige Natur
des Menschen als eines verniinftigen und freien Wesens. Die
dpoiwoig (similitudo) aber bedeutet nach denselben Kirchen-
vitern die Sehnsucht und das positive Streben des Menschen
nach Gott und zu gleicher Zeit die Bestimmung des Menschen,
mit Gott dhnlich zu werden. Nach der feinen Bemerkung von
Basilius dem GroBen ist die Beziehung zwischen kot’ eikéva
(imago) und xad’ éuoiworwv (similitudo) eine solche, daB <10 pev



in der griechisch-orthodoxen Kirche 379

ka1 eikovo Oeol apyn éott koi piZa To0 dyadol, Hv eddUg év TM KTile-
odor ouykataBefAnuévny Tf QUOEL pou EoXNKA ... TO d¢ kad’ Opoiwow
duvdhper puév éomt alTO TO KAT €lKOVR, EVEPYELQ D¢ TO kal avTimoln-
Yvan ThAg dpetfic kai mpdZer kaTopdIWooL TO KohOV Kol OUTwg €Ndelv
0a g &piotng mohitelag eig TO kad’ dpoiwoy Oeol > (De structura ho-
minis I, 20). Mit der so verstandenen imago Dei im Menschen,
mit seinem Streben zu Gott hingt zusammen seine Herrschaft
iiber die Natur (Gen.1,27), die Unsterblichkeit des Leibes
(nicht im Sinne des non posse mori, sondern des posse non
mori), die Anschauung und die Erkenntnis Gottes, die Gerad-
heit, die Arglosigkeit und Unschuld, welche alle Eigenschaf-
ten der sogenannten iustitia originalis ausmachten. Mit der
imago Dei im Menschen aber war verkniipft und arbeitete mit
zur Verwirklichung des Endzweckes der Verédhnlichung mit
Gott die Gnade Gottes, die ein Produkt der engen Gemeinschaft
des Menschen mit Gott und unbedingt notwendig zur Verwirk-
lichung und Bewahrung der iustitia originalis war. Der erste
Mensch ndmlich war vom Schopfer mit all jenen geistigen und
sittlichen Kriften begabt, welche ihn zum KEbenbild Gottes
machten und durch ihre Pflege und Entwicklung ihn durch
Gottes Hilfe zur Verwirklichung seines Lebenszieles, ndmlich
der Verdhnlichung mit Gott hinfiihren wiirden. Die iustitia
originalis wird also nach der griechisch-orthodoxen Auffas-
sung weder als ein Produkt der Gnade allein betrachtet, wie
sie die romisch-katholische Lehre gewo6hnlich auffaflt, noch
als ein natiirlicher Zustand, der blof durch die angeborenen
geistigen und sittlichen Krifte des Menschen gebildet ist, son-
dern als das Resultat der Mitwirkung dieser menschlichen
Krifte mit der Gnade Gottes, welche Mitwirkung nicht weni-
ger notwendig war als die Mitwirkung der Sonnenstrahlen mit
den natiirlichen Kriften der Erde zur Belebung und Frucht-
barmachung derselben. ? Die Stérung und sogar den Umsturz
dieser iustitia originalis rief die Siinde hervor, und eben die
Wiederherstellung dieser iustitia originalis wie auch der imago

2 Die meisten protestantischen Symboliker auf dem Grund einer buch-
stiblichen Erklirung der orthodoxen symbolischen Schriften finden die
orthodoxe Lehre iiber den Urstand und die iustitia originalis viel mehr der
protestantischen Auffassung verwandt. Es handelt sich aber um eine Mi8-
deutung dieser Schriften und iiberhaupt des Geistes der orthodoxen Lehre.



380 P. Bratsiotis, Das Menschenverstindnis

Dei im Menschen bezweckte und erreichte die Erlosung durch
Jesus Christus. Wenn die iustitia originalis als organisch mit
den angeborenen geistigen und sittlichen Kriften des Menschen,
nach der orthodoxen Auffassung, verbunden betrachtet wird,
so folgt daraus, dafl auch der Fall des Menschen nach der-
selben Auffassung weder eine einfache privatio von den iiber-
natiirlichen Gaben, wie die romisch-katholische Lehre will,
noch eine vollstindige Zerstérung der imago Dei im Men-
schen wie nach der protestantischen Auffassung, sondern der
Verlust der ersten Vollkommenheit und Beschiddigung der
natiirlichen Krifte des Menschen ist.

d) Die Erbstinde.

Eine gemeinsame Lehre der griechisch-orthodoxen mit den
anderen Kirchen ist, daB der erste Mensch weder in dem Ur-
stande, in dem er geschaffen ist, noch in der iustitia originalis
geblieben ist, sondern durch die Uebertretung des gottlichen
Gebotes aus jenem Urstande und aus der iustitia originalis
herausgefallen und damit das ganze von ihm abstammende
Menschengeschlecht zusammen gefallen ist, so dafl jeder
Mensch in sich selbst die Siinde des ersten Menschen vererbt
hat und zugleich mit seiner Geburt sich schuldig und ange-
klagt vor Gott findet. Dieser Zustand, ein Zustand einer wirk-
lichen Siinde, in der jeder Mensch empfangen und geboren
wird, ist die sogenannte Erbsiinde, die zusammen mit der
Schuld auf die Nachkommen vererbt wird, die potentiell im
ersten Menschenpaar sich befanden. Die Punkte aber, in denen
die verschiedenen Kirchen nicht einig miteinander sind, sogar
die wichtigsten von allen, sind einerseits das Wesen der Erb-
siinde und anderseits die Folgen derselben.

Die Erbsiinde ist nach der orthodoxen Auffassung nicht
etwas blofl Negatives, wie die romisch-katholische Kirche lehrt,
sondern sie liegt negativ in dem Verlust der iustitia originalis
und positiv in der Verdunkelung und Schwichung der geisti-
gen Natur des Menschen, d. h. der imago Dei. Der erste Mensch
hat ndmlich durch seine Siinde nicht nur die géttliche Gnade
verloren, die seine angeborenen Krifte erleuchtete und unter-
stiitzte zur Vollbringung der iustitia originalis, sondern auch
die Kriifte selbst, welche die imago Dei in ihm ausmachten,



in der griechisch-orthodoxen Kirche 381

sind zwar nicht vollstindig ausgetilgt, aber teilweise abge-
schwicht und entstellt worden. Der menschliche Korper selbst
ist wegen dieser Schwiichung der geistigen Krifte des Men-
schen und der entstandenen Stérung der Harmonie untereinan-
der und mit dem Korper schwicher und sterblich geworden.
Anderseits aber ist nach der orthodoxen Auffassung die imago
Dei im Menschen durch die Siinde nicht v6llig zerstort und
verschwunden, sondern, wie gesagt, nur verdunkelt und ent-
stellt worden, und diese Verdunkelung und Entstellung wird
nicht als eine vollstindige Abtétung zu allem Gottlichen ge-
dacht, insofern weder in seiner Vernunft jeder Strahl des gott-
lichen Lichtes ausgeléscht worden ist, noch sein Wille nur
zum Bosen getrieben wird, so daB alles, was er tut, nur Siinde
ist. Infolgedessen kann auch der gefallene Mensch einerseits
«das unsichtbare Wesen Gottes erschaueny (Rom.1,19. 20,
natiirliche Offenbarung), anderseits kann er auch (gewisser-
mallen) manche wesentliche Anforderungen des Naturgesetzes
erfiilllen (Rom. 2, 14. 15, Sittengesetz). Also kann auch der
gefallene Mensch nach dem Guten streben und das in der
orthodoxen Theologie sogenannte natiirlich oder sittlich Gute
tun, das bei uns unterschieden wird vom sogenannten geistig
(spirituell) Guten, das nur von dem durch die gottliche Gnade
wiedergeborenen Menschen getan werden kann. Jedenfalls
bleibt auch der gefallene Mensch vor Gott verantwortlich.
Der durch die Siinde hervorgerufene Verlust der iustitia
originalis wird von den griechischen Kirchenvétern bald als
Abfall von der Gottesgemeinschaft und Entbehrung der gott-
lichen Gnade (¢pnuia Tic xdpitog), bald als Absorbierung von
der Welt und als Anbetung der Schopfung gedacht. Anderseits
wird die Verdunkelung der imago als eine heftige Storung der
menschlichen Natur und eine Beschiddigung des inneren Men-
schen aufgefafBt, die in der sogenannten concupiscentia (oapki-
kov @povnua) sich manifestiert. Unter dieser concupiscentia wird
einerseits die Verdunkelung der Vernunft verstanden, anderer-
seits der stetige Hang des menschlichen Willens zum Bosen.
Auch in den symbolischen Schriften der orthodoxen Kirche
wird bald die positive, bald die negative Seite derselben Tat-
sache nach Bedarf hervorgehoben. Die beiden oben erwéhnten
Elemente sind innerlich verbunden, da sie die beiden Seiten



382 Rezensionen

einer und derselben Sache sind; insofern die iustitia originalis
keine hinzugefiigte Gabe der gottlichen Gnade, sondern or-
ganisch verbunden mit den geistigen und sittlichen Kriften des
Menschen ist, konnte sie sich nicht vom Menschen losreifien
ohne Schidigung seines Vernunft-, seines Gefiihls- und Wil-
lenslebens.

Schluff. Zusammenfassend darf man sagen, dafl die ortho-
doxe Auffassung des Menschen in der Mitte zwischen der pela-
gianisierenden Liehre der rémisch-katholischen Kirche einer-
seits und der protestantischen anderseits steht und den Tat-
sachen sowohl der natiirlichen Offenbarung wie auch der Ver-
antwortlichkeit im gefallenen Menschen gerecht wird. Dieser
Lehre scheint mir protestantischerseits Kmil Brunner am néch-
sten zu stehen.

Athen. P. Bratsiotis.

Literatur : X. Avdpo0toog, ZuuBohikr Thig *OpYoddzov "Avatohkfic ExkAnaiag,
Athen 19312; °l. Mecohwpdg, ZuuBohuky ¢ 'Opdoddfou ’Exkinaiag, Athen 1903 ;
Z. Pong, Aoyvuoarikh thc *Opdoddzou *Exxhnoiog, Athen 1907; X. "Avdpodroog,
Aoyuatiky TAg 'Opdodétov 'ExxAnoiog, Athen 1907; W. GalBl, Symbolik der
Griechischen Kirche, Berlin 1872; M. Jugie, Theologia dogmatica christia-
norum orientalium II, Paris 1933; Kirche, Staat und Mensch, Beitrige von

Alexejew, Berdjajew, Bulgakov, Fedotov, Kartaschov usw., Forschungs-
abteilung des Oekumenischen Rates fiir Praktisches Christentum, Genf 1937.

Rezensionen.

Heinrich Hoffmann, Tod und Jenseits im Glauben des Abend-
landes, Bern, Verlag Paul Haupt, 1949, 36 S. (Heft 18 der
Religiosen Gegenwartsfragen, hrsg. von Josef Boni u. Kurt
Guggisberg), kart. Fr. 2.80.

Friedrich Heiler, Unsterblichkeitsglaube und Jenseitshoff-

nung in der Geschichle der Religionen, Basel, Ernst Rein-

hardt Verlag, 1950, 36 S. (Glauben und Wissen, Nr. 2), kart.
Fr.2.20.

Zwei in konzentrierte Fassung gebrachte Schriftchen, die
sich gegenseitig trefflich ergédnzen und gerade in dieser Er-
ginzung auf allgemeines Interesse denkender Leser stollen
diirften. Heiler spannt den Kreis von vornherein etwas weiter,
sofern er Unsterblichkeitsglauben und Jenseitshoffnung «in
der Geschichte der Religioneny zum Titel seiner Abhandlung



	Das Menschenverständnis in der griechisch-orthodoxen Kirche

