Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 5

Artikel: Die Unwandelbarkeit des Glaubens und seine geschichtlichen
Wandlungen in ihrem dialektischen Verhaltnis zueinander

Autor: Neuenschwander, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

358 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

Die Unwandelbarkeit des Glaubens

und seine geschichtlichen Wandlungen in ihrem
dialektischen Verhiltnis zueinander.

Anirittsvorlesung vor der Evang.-Theologischen Falkultdt
der Universitdt Bern am 1. Juli 1950.

Im Glauben liegt eine Spannung zwischen Ewigkeit und
Zeit. Sie liegt begriindet in der Situation des Menschen, der
in der Zeit und an die Zeit gekettet da ist und sich doch zu-
gleich nach der Ewigkeit ausstreckt. So beansprucht denn der
Glaube auf der einen Seite, Wahrheit zu sein, und zwar nicht
nur zeitbedingte Wahrheit, sondern ewige Wahrheit. Denn
er richtet sich auf Gott, der ewig derselbe ist und nicht be-
troffen ist von den Wandlungen der Geschichte. Und er ver-
steht sich als Ausdruck des Grundverhéltnisses zwischen Gott
und Mensch, das sich auch nicht wandelt im Wechsel der Zei-
ten, da die Verinderung der Zeiten nicht bis in jene Schicht
hinabreicht, um die es im Glauben geht. Unabhéngig von dem
Gang der Geschichte bleibt das Urverhiltnis zwischen Gott
und Mensch bestehen als ein Unverédnderliches; so ist auch der
Glaube, sofern er nicht ein Irrglaube ist, sondern eben die
vera religio im Gegensatz zu der notwendigerweise sich stets
wandelnden falsa religio, unveréinderlich und unwandelbar.
Im Glauben leuchtet das Ewige mitten in der Zeit auf und
ist der zeitlichen Verwandlung enthoben.

Von diesem Gedanken aus kommt z.B. die katholische
Kirche dazu, den Satz aufzustellen, es gebe gar keine Dogmen-
geschichte im Sinne einer Entwicklung und Verdnderung der
kirchlichen Lehre, sondern die kirchliche Lehre sei dieselbe
geblieben von Anfang an bis heute. Das Eingestindnis, daf
sich die Dogmen wandeln, wire gleichbedeutend mit dem Ein-
gestindnis, dafl die Kirchenlehre nicht gottliche Offenbarung,
sondern nur menschliche Wahrheit wéire. So mull der ka-
tholische Theologe im Antimodernisteneid beschworen: «Ich
nehme aufrichtig die Glaubenslehre an, wie sie uns von den
Aposteln durch die rechtglaubigen Viter im gleichen Sinn und



und seine geschichtlichen Wandlungen . .. 369

in gleicher Meinung iiberliefert wurde, und verwerfe die ket-
zerische Meinung, die Dogmen hétten sich entwickelt.» *

So unrichtig diese Behauptung ist, da sie die Spannung
zwischen Zeit und Ewigkeit aufhebt, so sehr gibt sie doch eine
richtige Intention wieder, néimlich die, dafl es im Glauben um
eine ewige Wahrheit gehen miisse. Nur ist es nicht mdglich,
das Ewige im Wandelbaren auf diese Weise zu fixieren und
mit der Kirchenlehre zu identifizieren, wie es der Antimoder-
nisteneid versucht. Denn er behauptet die Unwandelbarkeit
gerade von etwas, was sich erwiesenermallen doch stets ge-
wandelt hat, seit den ersten Tagen der christlichen Geschichte.
Die Theorie liegt so greifbar quer zur Wirklichkeit, daf} es in
der Tat eines Terrors durch einen Antimodernisteneid bedarf,
um sie nachzusagen.

Die Ewigkeit der Wahrheit und ihre Unverédnderlichkeit
ist in dieser Theorie nicht getroffen. Es ist in ihr dem geschicht-
lich Bedingten, dem menschlich Zufidlligen und Hinfélligen,
dem zeitlich Wandelbaren, das in der Gestalt des Glaubens
und der kirchlichen Lehre auch stark zur Geltung kommt,
nicht Geniige getan.

Denn zum Glauben gehort nun, als die andere Seite, ebenso
stark seine (Geschichtlichkeit. Das Subjektive, das in zeitge-
schichtlicher und psychologischer Beschrinktheit, Bedingtheit
und Irrtumsfihigkeit Befangene, ist ebensowenig aus dem
Glauben wegzudenken wie der Durst nach Ewigkeit. Von hier
aus ist an Stelle der Behauptung der Ewigkeit und Unwandel-
barkeit des Glaubens eher das heraklitische «panta rhei» zu
setzen und seine Erkenntnis, dal wir nicht zweimal in den-
selben Flul steigen konnen. Die katholische Losung der Frage
nach dem Verhéltnisse zwischen Unwandelbarkeit und Wan-
delbarkeit des Glaubens, die in der einfachen Leugnung der
Wandlungen besteht, ist nicht gangbar.

Den tatséichlichen Wandlungen des Glaubens Rechnung zu
tragen unter Beibehaltung der absoluten Unwandelbarkeit des
wahren Glaubens sucht die reformatorische Theologie. Sie tut
es, indem sie die Wandlungen anerkennt, aber sie als Abfall
von der reinen Lehre, die in der Heiligen Schrift vorliegt,

1 Punkt 4 des Eides.



360 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

wertet. Die absolute, unwandelbare Wahrheit ist demnach nicht
in der Kirche einfach gegenwiirtig, sondern sie ist dagewesen
in einem einmaligen, geschichtlichen Zeitabschnitt. Die Auf-
gabe der Theologie besteht darin, tiber den Abfall hinweg diese
reine Lehre wiederherzustellen. Lutherische und reformierte
Theologie unterscheiden sich dabei durch die Nuance, dal} die
lutherische Theologie diesen Reformationsprozell als durch
Luther ein fiir allemal und vollkommen erfiillt betrachtet, wih-
rend die reformierte Theologie den jeweilig erreichten Stand der
Lehrreinheit als stindig an der Schrift neu zu reformierenden
betrachtet. Fiir beide aber ist die Autoritit der Bibel Garant
des unwandelbaren Glaubens. Es gilt nur, an ihr festzuhalten,
reine Schrifttheologie zu treiben, dann ist das Problem der
Zeitbedingtheit und Subjektivitit und damit Wandelbarkeit des
Glaubens iiberwunden. Das Ewige ist in der Offenbarung so
in die Zeit eingetreten, dafl es in einer zeitlich gewordenen
GrolBe, wie sie die Bibel darstellt, konkret geschichtliche Ge-
stalt angenommen hat, ohne damit den Ewigkeitscharakter ein-
zubiilen und ohne Anteil zu erhalten an der Zeitbedingtheit
und Hinfédlligkeit jeder geschichtlichen Erscheinung.

Diese ebenfalls undialektische Lésung krankt, gleich wie
die katholische, daran, daf sie greifbar quer zur Wirklichkeit
liegt. Sie entspricht indessen, gleich wie die katholische, dem
psychologischen Bediirfnis des Menschen, den der Zeitlichkeit
und ihrer Problematik entzogenen Punkt greifbar vor sich zu
haben. Der Mensch hilt es ja nur sehr schlecht aus in der
unaufhebbaren Spannung zwischen Zeit und Ewigkeit und
sucht stédndig, wie er durch Aufhebung des einen Poles der
Spannung entfliehen konne.

Die reformatorische Losung scheitert an drei Punkten.

1. Wie die Kirchengeschichte, so hat auch die Bibel bereits
Teil an der stindigen Wandlung alles Geschichtlichen. Sie ist
davon nicht so unabhingig, wie die Theorie es will. Nicht nur
erweist sie sich in dem Material ihrer Vorstellungen als stark
beeinflulit von den sie jeweils umgebenden herrschenden Kul-
turen, sie ist auch in sich selbst durchaus nicht einheitlich,
sondern lift einen innerbiblischen Wandlungsprozel} des Glau-
bens erkennen, der von Moses bis zu Johannes die erstaunlich-
sten Wendungen vollziehen kann. Diese innerbiblische Ent-



und seine geschichtlichen Wandlungen . .. 361

wicklung ist in dem oft gebrauchten Schema Verheiflung—Er-
fiilllung bei weitem nicht eingefangen.

Die Uneinheitlichkeit der Bibel hat zur Folge

2. die Unmoglichkeit, zu einer einheitlichen schriftgemiiflen
Lehre zuriickzukehren, da hier alles abhéingt von der Setzung
der Schwerpunkte und damit von der Interpretation. Je nach-
dem die Schwerpunkte verteilt werden, ergibt sich ein anderes
Bild. Ohne eine pédpstliche Autoritit der Auslegung, die als
tdiuschend, weil menschlich-subjektiv, erkannt ist, mull sofort
die Frage, was nun eigentlich die schriftgeméfle Lehre sei,
zu einem Streitpunkt werden. Selbst wenn die Bibel in ihrer
Gesamtheit die unwandelbare Wahrheit ungebrochen zum
Ausdruck bringen wiirde, so kiitme doch durch die Interpreta-
tionsfrage in die postulierte reine Lehre sogleich wieder ein
subjektives und geschichtliches Moment hinein, das die so re-
formierte Lehre wiederum zu einem der geschichtlichen Be-
dingtheit Verhafteten und somit Wandelbaren macht. An der
Frage der Interpretation ist denn auch die reformatorische
Theologie auseinandergebrochen, und das [esthalten am ab-
soluten Schriftprinzip hat in der Folge statt zur Vereinheit-
lichung nur zur immer weiteren Aufspaltung des Protestantis-
mus gefithrt. Bekanntlich sind die Sekten die eifrigsten Ver-
fechter der ungebrochenen, wortlichen und zeitlosen Wahrheit
des Bibelbuchstabens. Durch die Verkennung des subjektiven
Momentes in jeder eigenen Interpretation und Schwerpunkts-
bestimmung wird aber der so gewonnenen scheinbar reinen
Lehre eine Absolutheitsgeltung zuerkannt, die zur Intoleranz
fithrt und so die Spaltung statt die Kommunikation férdert.

3. Der dritte Punkt aber besteht in der nicht nur formalen,
sondern sachlichen Unmoglichkeit, zur biblischen Lehre zu-
riickzukehren. Die Bibel ist viel zu sehr konkret-geschicht-
licher Ausdruck des Glaubens, als dafl ihre Aussagen identisch
wieder aufgenommen werden konnten. Insofern liegt in jeder
schriftgemédll sein wollenden Theologie eine Tragik. Die re-
formatorische Theologie ist zwar in vielen Momenten biblisch,
aber als Ganzes ist sie etwas Neues und nicht, wie sie glaubte,
einfach die Reproduktion der biblischen Lehre. Die Riickkehr
zum Alten Testament ist dadurch verunmoglicht, dafl wir nicht
das Volk Israel sind und das Gottesverhiltnis nicht so im



362 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

Rahmen des Nationalen verstehen kénnen. Die Riickkehr zum
Neuen Testament ist verunméglicht durch die nicht mehr voll-
ziehbare neutestamentliche Erwartung der Nédhe des Weltendes
im Augenblick, da der Messias auftaucht. Auch diese refor-
matorische Losung, das Unwandelbare des Glaubens inmitten
des steten Abfalls in den Worten der Bibel gesamthaft, unge-
brochen und direkt gegenwértig zu haben, scheitert an der
Wirklichkeit. Das Ewige ist nicht so direkt in zeitlicher Ge-
stalt gegeben, dall es zugleich alle Eigenschaften des Ewigen
und die Unberiihrbarkeit von Zeitbedingtem bewahren konnte.
Das Bewultsein dieser Situation wird vertieft durch die
methodische Bibelkritik, die das Zeitbedingte an den biblischen
Glaubensaussagen scharf hervorhebt und das BewubBtsein der
sachlichen Distanz zwischen biblischen Aussagen und eigenem
Glauben und Denken vergréfBert. In dieser Lage bietet sich die
Losung an, Kern und Schale zu scheiden. Es gibt eine zeit-
geschichtlich bedingte Hiille der Wahrheit, die wandelbar ist;
aber diese Wahrheit enthélt einen ewigen, unwandelbaren
Kern, der jenseits der Geschichte Giiltigkeit hat. Dieser Kern
kann bezeichnet werden als die Idee oder als das Wesen des
Christentums oder als das christliche Prinzip. Hier wird zum
ersten Male die Doppelheit der Sicht erreicht, indem Wandel-
bares und Unwandelbares zugleich anerkannt werden. Das
Verhiltnis zwischen Wandelbarem und Unwandelbarem wird
aber recht einfach gesehen, so als kénnte das Unwandelbare
leicht vom Wandelbaren geschieden werden und nun seiner-
seits in zeitlos giiltiger Form ausgesprochen werden. Auf die-
sem Wege finden wir die protestantische Theologie vorab in
der Zeit ihrer Beeinflussung durch die idealistische Philo-
sophie, doch hat sich dieser Gedanke schon in der Aufklirung
angekiindigt. Das Suchen nach der zeitlosen Wahrheit fiihrt
naturgemill zu einer relativen Entwertung des Konkret-Ge-
schichtlichen im Glauben, indem das Geschichtliche als das
Wandelbare und damit Minderwertige, die Idee aber als das
Unwandelbare verstanden wird. Fiir diese Idee des Christen-
tums kann man den Anspruch auf Absolutheit erheben.
Indes ist die Geschichte gewordene Idee nicht so leicht aus
der Verschmelzung mit der Geschichte herauszuheben. Die
genaueste Widerlegung dieses Versuches hat wohl Ernst



und seine geschichtlichen Wandlungen . .. 363

Troeltsch geleistet in seinem Buch iiber «Die Absolutheit des
Christentums und die Religionsgeschichtey (1902, 2. Aufl.
1912). Wenn das Christentum eine echt historische Erschei-
nung ist, so fithrt er aus, so hat nicht nur die Form, sondern
auch der Inhalt teil am Geschichtlichen mit seinem Schicksal.
Die Versuche, das zeitgendssisch Bedingte abzustreifen und
Kern und Schale reinlich zu scheiden, miissen versagen. Ein
solcher absoluter Kern in bedingter Schale, absoluter Inhalt
in zeitgeschichtlich bedingter Form, erinnert nach Troeltsch
«an feuriges Eisen mit wichserner Schale oder an wichsernen
Kern mit glithender Hiilley.? Die Scheidung ist stets nur in
peripherischen Kleinigkeiten moglich. Bei unbefangener Be-
trachtung erscheint oft gerade die zeitgeschichtliche Schale als
charakteristisch und der Inhalt als durch die speziellen Ver-
hiltnisse bedingt. Man denke nur an die neutestamentliche Es-
chatologie und Ethik.*

In dieser Situation kann die ganze Sicht umschlagen und
zu der gegenteiligen, ebenfalls undialektischen Liésung fithren.
Es kann das Bewulitsein des Abstandes zum friiheren Glauben,
das Bewulitsein der geschehenen und stindig geschehenden
und nicht riickgéingig zu machenden Wandlungen des Glau-
bens in der Geschichte so wachsen, daBl dariiber alle Konti-
nuitit als verloren erscheint. Es gibt danach nichts Unwandel-
bares im Glauben, alles wandelt sich, und der biblische Glaube
ist ganz aufgeldst. Sind wir tiberhaupt noch Christen? Nein,
denn alles ist der geschichtlichen Verwandlung anheimge-
fallen.

Diese Sicht ist bereits vor Troeltsch erreicht bei Histori-
kern wie David Friedrich Straull und I'ranz Overbeck. Die
ganze Glaubenslehre von Strauf} ist ein einziger leidenschaft-
licher Beweis dafiir, daBl die biblische Theologie nicht mehr
besteht. Franz Overbeck fillt in seinem Buche «Ueber die
Christlichkeit unserer heutigen Theologie» (1873) das sum-
marische Urteil iiber die orthodoxe und liberale kirchliche
Theologie: «<Mullten wir nun der apologetischen Theologie vor-
werfen, von der Sache, die sie vertritt, nur noch die Schale
ohne den Kern in Hénden zu haben, so scheint sich, bei der

2 . Troeltsch, op. cit., S.33. 3 Op. cit., S.32.



364 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

bekannten freien Stellung, welche von der Theologie, die man
heutzutage vornehmlich die liberale nennt, zu Mythen und
Dogmen des Christentums eingenommen wird, gegen diese Theo-
logie das Urteil von selbst zu ergeben, dafl sie mit dem Kern
auch die Schale des Christentums von sich geworfen hat.»* Over-
beck sieht dabei die objektive Unmdglichkeit, den heutigen Glau-
ben in irgendeinem wesentlichen Punkt noch mit dem neutesta-
mentlichen zu identifizieren, vorab begriindet in der neutesta-
mentlichen Naherwartung des Weltendes, die das urspriingliche
Christentum der Welt gegeniiber grundsitzlich eine ganz an-
dere Haltung einnehmen lift, als es heute moglich ist, wo das
Christentum eine Geschichte in der Welt hinter sich hat und
nach Overbecks Formulierung «alty geworden ist. * Das Wahr-
heitsmoment in dieser radikalen These ist nicht zu iibersehen.
Es erscheint indessen auch diese Losung als nicht befriedigend
und den Tatbestand nicht vollig treffend, vielmehr als eine
einseitig undialektische Ueberbetonung des Negativen. Denn
trotz der Verschiedenheit der Glaubensweisen zeigt sich doch
ein dauernder Riickbezug des Glaubens auf die Bibel, der nicht
nur traditionell, sondern sachlich bedingt ist. Es zeigt sich ein
Verwandtschaftsgefiihl, das in gemeinsamem Glaubensgut sei-
nen Grund haben mufl und nicht nur in einer durch Tradition
verdeckten Illusion.

Aber bei aller Einseitigkeit der These ist doch ehrlicher-
weise die Erkenntnis festzuhalten und nicht zu verschleiern,
dafB unser heutiger Glaube, wie schon der Glaube der fritheren
Zeiten der Kirchengeschichte, ein anderer ist als der biblische,
und zwar auch bei jenen Theologen, die leidenschaftlich die
Schriftgemifheit der Lehre fordern und sie auch fiir ihre
eigene Theologie in Anspruch nehmen. Die Tatsache und
deren grundsitzliche Bedeutung sind anzuerkennen, dall Ex-
egese und alt- und neutestamentliche Theologie historische und
nicht schlechthin systematische Fécher sind. Eine Verkennung
dieser Tatsache kann nur zu einer Pseudoexegese fiihren, in
der die Geschichte umgebogen wird. Als groBartigstes Beispiel
einer solchen KExegese in der neuesten Theologie kann der

1 F. Overbeck, op. cit., S. 41,
5 F. Overbeck, Christentum und Kultur, posth. hrsg. von C. A.Ber-
noulli, 1919, S. 8, 47 1., 64 ff.



und seine geschichtlichen Wandlungen . .. 365

«Romerbriefy von Karl Barth gelten, von dem der Neutesta-
mentler Rudolf Bultmann seinen Studenten zu sagen pflegt:
«Wenn Sie die Theologie Karl Barths kennenlernen wollen,
dann lesen Sie seinen ,R6merbrief’; wenn Sie aber die Theo-
logie des Paulus kennenlernen wollen, dann lassen Sie die
Hénde von diesem Buchy, wihrend Hugo Grefmann diese Art
von Auslegung schlicht als «eine Félschung der Geschichtey
bezeichnet hat. ®

Ein neuer bemerkenswerter Anlauf zur Kldrung der Frage
nach dem Verhiltnis des Unwandelbaren und Wandelbaren im
Glauben wurde durch die dialektische Theologie unternom-
men, vor allem durch deren Fiihrer Karl Barth. Indem Barth
auf die Reformation und deren Schriftprinzip zuriickgriff,
suchte er doch deren Fehler zu vermeiden, indem er die alte
Inspirationslehre durch ein dialektisches Verstindnis der
Bibel ersetzte. Die Bibel ist demnach zugleich, in dialektischem
Verhiiltnis, Gotteswort und Menschenwort, d. h. ewige Wahr-
heit und zeitbedingte, hinféllige Gestalt, Gemidll seiner Vor-
liebe fiir das altkirchliche Dogma formuliert Barth dieses Ver-
héltnis in Formeln dieses Dogmas, wenn er es falit als Ana-
logie zur Gottmenschheit Christi. Das wird ihm um so mehr
erleichtert, als er héufig nicht die Schrift, sondern Christus
als das Wort Gottes bezeichnet.” Der Riickgriff auf das alte
Dogma ist zwar sehr problematisch, aber es erdffnet sich doch
durch die Erkenntnis des dialektischen Verhéltnisses zwischen
Wahrheit und Geschichte ein fruchtbarer Weg.

Indessen beschreitet Barth diesen Weg doch nicht, denn
seine Dialektik in bezug auf die Bibel ist im Grunde nur eine
Pseudodialektik, eine hinkende Dialektik gleichsam, an der ein
Bein linger ist als das andere. Das KEndergebnis ist nédmlich
dieses, dall die Schrift als Zeugnis des Wortes Gottes, in all
seiner Menschlichkeit und Geschichtlichkeit, doch selbst das
Wort Gottes ist und somit seine volle Autoritit besitzt. Die
anfingliche Dialektik ist nur geschaffen, um der Bibelkritik
die Angriffsfliche gegen das unhaltbare Inspirationsdogma

8 H. Grofmann, Die Bibel als Wort Gottes, Christl. Welt 1926, Nr. 21,
Sp. 1051.

7 K. Barth, Die Souveriinitit des Wortes Gottes und die Entscheidung
des Glaubens, Theol. Studien 5, 1939, S. 4 {.



366 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

zu nehmen. Sobald diese Kritik mit Hilfe der Dialektik aner-
kannt ist, wird sie mit einigen Komplimenten kaltgestellt, und
das Endergebnis ist doch wieder die These, dall die Schrift als
Wort Gottes die unwandelbare Wahrheit ungebrochen repri-
sentiert und nicht betroffen ist von der Problematik der Ge-
schichtlichkeit. Dal} dies der ganz undialektische Endeffekt ist,
zeigen Stellen wie die folgenden: «Ho6ren wir in der Heiligen
Schrift das Zeugnis, eine menschliche Aussage von Gottes Of-
fenbarung, dann héren wir nach dem bisher Ausgefiihrten im
Zeugnis selber mehr als ein Zeugnis, in der menschlichen Aus-
sage mehr als eine menschliche Aussage: wir horen dann die
Offenbarung, wir horen dann also das Wort Gottes selbery 8,
und ferner: «Unmittelbare, absolute und inhaltliche Autoritit
nimmt die Kirche nicht fiir sich selbst, sondern allein fiir die
Heilige Schrift als Gottes Wort in Anspruch.» ®

So fithrt Barth trotz der pseudodialektischen Ersetzung der
Inspirationslehre durch die Lehre von der Gottmenschheit der
Schrift nicht weiter, sondern nur zuriick zu der ldngst als
problematisch und undurchfiihrbar erwiesenen reformatori-
schen These von der Unwandelbarkeit des Glaubens in der
Gestalt schriftgeméfer Lehre und vom Abfallcharakter jeg-
licher geschichtlicher Wandlung des Glaubens. Dal} das, wie
wir oben festgestellt haben, seine Konsequenzen haben wird
fiir die Art und Weise seiner Schriftauslegung, ist durchaus
natiirlich.

In all den verschiedenen angedeuteten LLosungen haben wir,
bei all ihrem Ungeniigen, doch iiberall ein Wahrheitsmoment
festzustellen. In der katholischen Theorie ist es die Idee der
ewigen Wahrheit, die nun freilich durch Uebertragung dieser
Idee auf die katholische Kirchenlehre géinzlich pervertiert
wird. In der reformatorischen Theologie ist es die Idee der
Riickbeziehung auf die Bibel als Garant der Kontinuitit des
Glaubens gegeniiber Abgleitungen. In der idealistischen Theo-
logie ist es die Erkenntnis der Notwendigkeit, innerhalb des
Glaubensgutes Wesentliches und Zufélliges zu trennen, und
zugleich die Feststellung, dafl das Wandelbare sich vor allem

8 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, Bd. I/2, 1938, S. 523.
® Qp. cit., S.598. Vgl. die ganze Erérterung S.505—740.



und seine geschichtlichen Wandlungen .. . 367

zeigt in der durch das jeweilige Weltbild bedingten Vorstel-
lungsform des Glaubens. Wenn auch die Scheidung von Kern
und Schale nicht so einfach ist, so liegt doch in der Unter-
scheidung von theologisch-metaphysischer Vorstellung und
religiosem Gehalt ein unaufgebbares Wahrheitselement. In der
destruktiven Theologie ist es die Erkenntnis von der herakliti-
schen Wandlung des Glaubens, die nicht nur in den Glaubens-
vorstellungen stattfindet, condern auch nicht ohne Einflul} auf
die Glaubenssubstanz bleibt. Die Substanz ist nicht unabhén-
gig von der Form. In der dialektischen Theologie ist es die
formal richtige, aber inhaltlich falsch durchgefiihrte Einsicht,
dafl das Verhiltnis zwischen Ewigem und Zeitlichem im Glau-
ben kein einfaches, sondern ein dialektisches ist.

Zur weiteren Klirung des Sachverhaltes ist zunichst eine
Unterscheidung zu treffen. Es gibt grundsitzlich zweierlei
Arten von Glaubenswandlungen. Die eine betrifft die Vorstel-
lungsform des Glaubens, die andere die religiose Substanz, das
Existenzverstindnis, das Beziehungsverhéltnis zwischen Gott,
Mensch und Welt. Die Schwierigkeit besteht darin, daB beide
nicht unabhingig voneinander sind, dafl aber zugleich die Vor-
stellungsform des Glaubens so stark von dem jeweiligen Welt-
bild abhingt, dal Wandlungen unvermeidbar sind, besonders
wenn sich die Entwicklungen iiber eine Zeitspanne erstrecken,
in der das Weltbild geradezu revolutionéire Verdnderungen
durchmacht, wie es bei der mehrtausendjihrigen Geschichte
des Christentums der Fall ist. Das Kernproblem liegt also in
folgendem: Die Notwendigkeit der Wandlung in der Glaubens-
vorstellung schlielt bei der so engen Verzahnung von Form
und Inhalt die Gefahr in sich, dall das Wesentliche dabei ver-
loren geht, da es eben nicht als Idee aus der Verflechtung in
die Zeit herausgehoben werden kann. Umgekehrt garantiert
auch ein versuchtes Festhalten an den Glaubensvorstellungen
nicht das Bewahren des Wesentlichen, da die Einheit immer
nur eine des jeweiligen geschichtlichen Augenblickes ist. Hier
besteht die andere Gefahr, dafl gerade iiber dem Festhalten an
den Glaubensvorstellungen das Wesentliche entschwindet und
man, wie Faust, nur noch das Kleid der Helena in den Hiénden
hat. Ferner kann durch das Festhalten an Vorstellungen, die
als zeitgebundene iiberwunden sind und in ihrer Fragwiirdig-



368 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

keit oder offener Unrichtigkeit erkannt worden sind, die von
ihnen zu unterscheidende, aber mit ihnen verkniipfte religitse
Substanz mit fragwiirdig werden. Das Festhalten an den Vor-
stellungen kann so geradezu zu einem Hindernis werden, das
den Zugang zu dem in ihnen ausgesprochenen Existenzver-
stindnis dem Zeitbewultsein erschwert. In dieser Situation
befindet sich ohne Zweifel der christliche Glaube heute. Trotz
der engen Verzahnung von Form und Inhalt stellt sich so
immerhin das Problem doppelt und kann wenigstens abstrakt
auseinandergehalten werden.

Bei der I'rage nach der Vorstellungsform, in der sich ein
Glaube ausspricht, haben wir es namlich ganz eindeutig mit
einem Wandlungsprozell zu tun, bei dem gerade das Prinzi-
pielle sich verindert hat. Es diirfte ein unaufgebbares Ergeb-
nis der heutigen Theologie sein, dall die weltbildlichen Vor-
stellungen, in denen die religiosen Gehalte ausgesprochen wer-
den, sich seit der Zeit der Bibel grundsétzlich geédndert haben,
so daBl wir heute zu den Denk- und Vorstellungsformen der
Bibel im uniiberbriickbaren Gegensatz stehen. Wir kénnen uns
beispielsweise den Schopfungsgedanken nicht mehr in der
Form eines mythischen Sechstagewerkes vorstellen, wie das
im 1. Buch Mose geschieht. Es diirfte ein unaufgebbares Resul-
tat der neuprotestantischen Theologie sein, worin sie sich auch
von der katholischen und reformatorischen grundsitzlich un-
terscheidet, dall diese Wandlung nicht riickgéingig gemacht
werden kann und anerkannt werden muf}, und dafl die Theo-
logie ohne Vorbehalt die Konsequenzen daraus zu ziehen hat.
Sie hat also, statt den Versuch einer romantischen Restaurie-
rung der biblischen Vorstellungswelt zu unternehmen, das
Unternehmen zu wagen, die Substanz des Glaubens in einer
dem heutigen Welterkennen gegeniiber verantwortbaren, ent-
mythologisierten Gestalt zu formulieren. Das ist nun freilich
dadurch erschwert, daff Substanz und Vorstellungsform sich
gegenseitig beeinflussen und daf} die Substanz nie chemisch
rein, ohne Verhaftung in zeitgeschichtlich Bedingtes, heraus-
zupriparieren ist. Immerhin ist festzuhalten, dafl die Unwan-
delbarkeit des Glaubens auf alle Féalle nicht hier zu suchen ist.
Sie kann nicht gesucht werden in der weltanschaulichen Vor-
stellungsform des biblischen Mythus, sei es nun des kosmo-



und seine geschichtlichen Wandlungen . .. 369

logischen, des eschatologischen oder des christologischen. Hier
hat vielmehr die Wandlung ihren legitimen Platz, ohne daf}
bei konsequenter Durchfithrung der Verwandlungen in diesem
Punkt von Abfall, Verwisserung, Verfilschung oder Verkiir-
zung des Evangeliums geredet werden diirfte. Es handelt sich
hier um legitime Wandlungen, die in ihrer geschichtlichen
Notwendigkeit anerkannt werden miissen als Anpassungen
des theologischen Denkens nicht an die Zeit, sondern an die
besser erkannte Wahrheit, indem dem sachlichen Denken das
mythologische Welthild als unwiederbringlich iiberwunden und
widerlegt gelten mulB.

Weit schwieriger aber ist das andere Problem, némlich die
Verdnderungen der religiosen Substanz, des Gottes- und Men-
schenverstindnisses. Hier haben die Kategorien des Abfalls,
der Fehlentwicklung und der Entleerung ihre freilich genau
zu umgrenzende Berechtigung. Hier kann Wandlung Verlust
des Wesentlichsten bedeuten, hier kann Riickgriff auf den
Ursprung als giiltige, nicht zu verlassende und nicht zu wan-
delnde Norm Rettung sein. Die Sache ist aber insofern kompli-
ziert, als diese religitose Substanz in sich wandelnden Vorstel-
lungsformen nur sehr schwer identisch zu fassen ist. Und sie
ist insofern noch komplizierter, als auch in bezug auf das
Gottes- und Menschenverstindnis Wandlungen und Entwick-
lungen moglich sind, die nicht Abfall, sondern weitere Klirung
bedeuten, weil eben auch der Inhalt des biblischen Existenz-
verstindnisses zum Teil durch ein iiberholtes Welthild geprigt
ist. Es kann sich nur um die Grundstrukturen des Urverhilt-
nisses zwischen Gott und Mensch handeln. In den Einzelheiten
cind Wandlungen durchaus moéglich. Wo ist aber die Grenze
zu ziehen? Es ist grundsétzlich und auch im Einzelfalle iiber-
aus schwer, zu beurteilen, wo wir es mit Abgleitung und wo
mit Korrektur zu tun haben. Es kann auch im Punkt der
religiosen Substanz nicht einfach das Biblische als unantast-
barer Kanon gelten, was gleichsam einen Riickzug der refor-
matorischen Position auf eine innere Linie bedeuten wiirde.

Auch in dem biblischen KExistenzverstindnis und in der
biblischen Ethik sind manche KEinzelentscheidungen ja nicht
einfach abgeleitet aus dem grundlegenden Verstindnis des Got-
tesverhéltnisses, sondern wesentlich mitbestimmt durch die

24



370 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

mythologische Vorstellungswelt in ihrer apokalyptisch-escha-
tologischen Zuspitzung. Die Stellung des Paulus zur Ehe
beispielsweise ist bedingt durch seine vom apokalyptischen
Weltbild bestimmte Erwartung des baldigen Weltendes; cie
ist nicht abgeleitet aus dem zentralen Verstéindnis der Agape,
von dem aus vielmehr auch ganz andere Haltungen mdéglich
wiren. Es konnte in diesem Punkt eine Korrektur des paulini-
schen Existenzverstéindnisses gerade aus dem Grundverstind-
nis der Agape gedacht werden, das diesem besser entspriche
als das paulinische, indem es befreit ist von der als irrig er-
wiesenen Erwartung des baldigen Weltendes. Umgekehrt miilite
aber auch gesagt werden, dall eine solche von uns getroffene
Korrektur vielleicht ebenso stark mithedingt ist von uns heute
selbstverstdndlichen Wertungen, die vielleicht eines Tages auch
wieder hinfillig geworden sind, nur daBl wir das nicht merken,
weil uns das heute Selbstverstindliche naiverweise als eine
endgiiltige Errungenschaft erscheint, die aber vielleicht ihre
Problematik auch eines Tages enthiillen wird.

Noch tiefer greift ein anderes Beispiel, ndmlich der Er-
losungsgedanke. In den Teilen des AT, die nicht von der pro-
phetischen, sondern von der priesterlichen Tradition bestimmt
sind, ist der Gedanke wesentlich, dafl die menschliche Siinde
durch Blutopfer von Tieren gesiihnt werden kann, eine von
den Propheten scharf abgewiesene Behauptung. Wir haben
es hier offensichtlich mit einer paganistischen Auffassung zu
tun, aber nicht nur in der Form, sondern in der ganzen Idee.
Im Neuen Testament ist dieser Gedanke iiberwunden, aber in
Schriften wie dem Hebréderbrief nicht so, dal an seine Stelle
der prophetische Gedanke der freien Vergebungsgnade Gottes
trite, sondern so, dafl das Tieropfer hinfidllig wird, da der
Gottessohn Christus sich ein fiir allemal als Blutopfer zur
Siihnung der Siinden hingegeben hat. Das Verstindnis der Er-
lésung von der Siindenschuld bleibt hier bestimmt durch den
Gedanken des Sithnopfers. Die Einstellung dazu betrifft wirk-
lich ein Wesentliches, da sie das Grundverhéiltnis zwischen
Gott und Mensch zum Gegenstand hat. Es handelt sich hier
durchaus um Substanz. Handelt es sich hier nun um unwan-
delbare Wahrheit, deren Verlust Abfall wiare und Verkiirzung
des Evangeliums, oder handelt es sich um zeitbedingt-hinfalli-



und seine geschichtlichen Wandlungen . .. 311

ges Gottesverstindnis, das aus der jiidischen und religionsge-
schichtlichen Tradition stammt und gar nicht notwendig ab-
geleitet ist aus den Grundgedanken des neutestamentlichen
Gottesverstindnisses, wie Jesus sie entfaltet hat? Es ist ganz
offenbar, dall es sich um das zweite handelt, nimlich um einen
priesterlich-jiidischen Atavismus, der dem evangelischen Got-
tesverstindnis nicht entspricht, aber der als Fremdkorper erst
erkannt werden kann von einer Zeit, die ihrerseits nicht mehr
in der priesterlich-jiidischen Tradition lebt und das Problem
so von aullen betrachten kann. Dieses Beispiel zeigt deutlich,
dafl nicht die Substanz an sich bereits das Unwandelbare,
weil ewig Wahre am Glauben ist. Auch die Substanz ist von
der geschichtlichen Situation bestimmt.

Wo ist da nun aber die Grenze zu ziehen? Was ist Verlust
der Wahrheit, was ist blol Korrektur des Hinfdlligen? Was
dem einen Verlust ist, ist dem anderen blof Korrektur, und
wir kommen nicht um das Wagnis des eigenen Irrens herum.
Die Entscheidungen sind oft so schwierig, dafl sie in guten
Treuen verschieden ausfallen kénnen und uns deshalb zur Vor-
sicht im Richten iiber den anderen veranlassen. Wir sehen alle
immer nur aus einer Perspektive heraus. Wir kénnen zwar
leicht die Perspektive des anderen wahrnehmen und dadurch
seine Beschrianktheit genau umreiflen, aber die eigene Per-
spektive sehen wir nie von aullen, wir sind stets darin einge-
schlossen, und hierin liegt die ganze Schwierigkeit, warum
wir nicht das Unwandelbare als ewige Wahrheit iiberhaupt
fixieren kénnen. Es gibt wohl eindeutige Fille, wo wir sagen
konnen: Hier ist alle Kontinuitit verlassen, hier ist der Gegen-
satz zum Glauben erreicht, hier liegt eine eindeutige Fehlent-
wicklung vor, in der das Unersetzliche eingebiifit ist und die
daher sogleich zur inneren Verarmung fiihrt. Aber nicht alle
Félle sind so eindeutig.

Es konnte nun versucht werden, sich zur Herausarbeitung
des wirklich Unwandelbaren noch weiter auf eine noch in-
nerere Linie zuriickzuziehen, da auch die Unterscheidung von
Vorstellungsform und Substanz, Form und Inhalt sich als
eine zwar sinnvolle und notwendige, aber nicht ausreichende
erwiesen hat. Statt auf das Wesen des Christentums zieht
man sich nun zuriick auf einige Grundgedanken. Es lassen

24*



372 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

sich vielleicht einige Bausteine herausbrechen, wie das Lie-
besgebot oder das Vorherrschen der Agape im Gottesverstind-
nis oder die theozentrische Ausrichtung des Sinnverstindnis-
ses des menschlichen Daseins. Aber das sind eben nur einzelne
Bausteine, deren Einbau in ein Ganzes erst ihnen das je be-
sondere Gewicht gibt. Ein solcher destillierter Glaube wiirde
zur reinen Abstraktion, die so gar nie gelebt hat und gar nie
lebensféhig wire. Es war die Illusion der Aufklirung, eine
solche Abstraktion als die unwandelbare Religion zu suchen.
Statt eines ewigen, unwandelbaren Glaubens hiitte man damit
nur einen Glauben, den es gar nie gegeben hat und auch nie
geben wird. Glauben gibt es nur als konkreten, geschichtlichen.
Es gibt ihn immer nur als eine Legierung, die eine ganz an-
dere Farbe, ein ganz anderes Aussehen, ganz andere Eigen-
schaften hat als solche Abstraktionen. Und zwar ist jede die-
ser Legierungen geschichtlich einmalig, so wie es auch keinen
«Menscheny als Abstraktion gibt, sondern nur einzelne Men-
schen, deren Gesichter je einmalig sind und sich gegenseitig
nur als verwandt, aber nicht als identisch erkennen koénnen.

Verwandtschaft, nicht Identitit, das ist die einzige Unwan-
delbarkeit des Glaubens. Es ist die heraklitische Dialektik,
die nicht einfach in der Behauptung besteht, dall wir nicht
zweimal in denselben Fluld steigen konnen, sondern weill, daf
es, indem es nicht derselbe Flul} ist, doch derselbe Flul} ist,
und indem es derselbe Fluf} ist, doch nicht derselbe Flub ist,
wie das eingangs angedeutete Wort Heraklits ja, in seinem
vollen Umfang genommen, nicht einfach besagt, dall wir nicht
zweimal in denselben Flull steigen konnen, sondern lautet:
«Wir steigen in dieselben ['luten und tun es doch wieder nicht;
denn wir sind (es), und sind (es) nicht.* Die Wahrheit gibt
es eben nicht unabhéngig von der Zeit, d. h. die Wahrheit, die
in die Zeit eingeht (und damit erst wirklich wird), die ge-
schichtliche Gestalt annimmt (ohne die sie ein Nicht-Sein wire),
wird damit automatisch gebrochen. Sie wird an die zeitgebun-
dene Perspektive dessen gekettet, der sie ausspricht. Sie ver-
liert damit den Charakter der Wahrheit nicht, aber sie ver-
liert ihre Allgemeinheit. Sie ist als konkret Gewordene ge-

10 Dje Anfiinge der abendldndischen Philosophie, Ziirich, Artemis-Ver-
lag, 1949, S. 60.



und seine geschichtlichen Wandlungen . . . 373

schichtlich einmalig und kann nicht unveréindert dauern. Sie
kann iiber die Zeit hinweg als Wahrheit ansprechen, aber nie
als unverindert zu wiederholende. Als solche verliert sie
sogleich die spontane Lebendigkeit und auch ihre innere Wahr-
heit. Sie kann aber vom Menschen in einer anderen geschicht-
lichen Situation, in der sie wieder eine Gestalt gewinnt,
erkannt werden als die verwandte, als der einmal giiltige Aus-
druck dessen, was jetzt in anderer Gestalt gegenwiirtige Giil-
tigkeit hat. Es gilt gleichsam auch fiir die Wahrheit, soweit sie
den Menschen als Menschen anbetrifft und nicht nur sach-
bezogene technische Richtigkeit ist, also vornehmlich auch
soweit sie den Menschen in seiner Beziehung zu Gott betrifft
und um den Glauben kreist, dafl wir hindurchdringen zu einer
Art Analogon zu der physikalischen Relativititstheorie. So
nédmlich, dafl eingestanden wird, daf wir niemals Wahrheit
aussagen konnen unabhingig von der Zeit. Die Zeit als der
geschichtliche Augenblick ist grundsitzlich immer mit im
Spiele. Sie ist die vierte Dimension der Wahrheit, soweit sie
iiberhaupt Wirklichkeit wird. Es gibt also nur Verwandtschaft,
niemals Identitiat. Hierin liegt die Dialektik der Unwandelbar-
keit und der geschichtlichen Wandlungsfihigkeit und Wand-
lungsnotwendigkeit des Glaubens. Das heilit, es mul ein fiir
allemal auf die vor allem in der Theologie verbreitete Illusion
verzichtet werden, als habe sich die zeitlose Wahrheit des Glau-
bens in einem bestimmten Augenblick der Zeit in einer Gestalt
realisiert und offenbart, die iiber der Problematik der Zeit-
lichkeit stehe, so z. B. in der Bibel oder in der Person Jesu
Christi. Wird der Satz: «Die Bibel oder Jesus Christus sind
das Wort Gottesy in dem Sinne verstanden, und wird daraus
die Konsequenz gezogen, es sei in dieser Gestalt fiir alle Zeit
identisch giiltig, es sei «unfehlbary **, so ist das ganz einfach
falsch. Damit ist die unaufhebbare Dialektik illegitimerweise
aufgehoben, in der wir als Menschen durch unser nicht iiber-
springbares Dasein in der Zeit stehen.

Indessen ist diese Dialektik ja nicht so bodenlos, wie be-
fiirchtet werden konnte. Die Verwandtschaft der jeweiligen
Wahrheit in der Zeit ist n#dher, als es dem Skeptiker er-

11 K, Barth, Die Souveriinitit des Wortes Gottes, S.9.



374 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

scheint. Und vor allem ist die Verwandtschaft und Kontinuitat
des christlichen Glaubens in seiner Beziehung zu den bibli-
schen Schriften viel nidher, als die seltsamen Spriinge und
Briiche in der Kirchen- und Theologiegeschichte zuniichst er-
scheinen lassen. Dabei sei nun hier nicht an jene Erscheinun-
gen gedacht, die sich offensichtlich als Fehlentwicklungen und
als Verlust unaufgebbarer Substanz und als Verarmung er-
wiesen haben, so schwierig die Unterscheidung oft auch ist.
Es sei hier nur an die stéindige und notwendige Bewegung und
Wandlung des Glaubens gedacht, die die Kirchen- und Theo-
logiegeschichte von Anfang an charakteristiert.

Es ist néimlich festzustellen, dall schon die Bibel selbst, ge-
rade weil sie selbst bereits ein grofles Stiick Geschichte und
Entwicklung in sich trigt, nicht ein Gottes- und Menschenver-
stindnis aufweist, das sich gleichsam auf einen Punkt redu-
zieren liefle, sondern vielmehr etwas wie einen Kreis darstellf,
in dem die Grundfragen und Grundantworten des Glaubens
der Reihe nach abgeschritten werden und so von je verschie-
denen Seiten her beleuchtet werden, mit je verschiedenen Akzen-
ten. In diesem Kreis sind alle wesentlichen Grundfragen be-
schlossen, die sich dem Menschen als Menschen immer wieder
stellen und die eine nach der anderen im Wandel der Geschichte
in je ihrer Zeit wieder besondere Bedeutung gewinnt. Wenn es
nicht alle miteinander zugleich sind, sondern eine nach der an-
deren, so bedeutet das nicht, dal damit immer die je anderen
als falsch verworfen werden, sondern nur, dafl sie im jewei-
ligen geschichtlichen Augenblick als weniger aktuell zuriick-
treten, aber im Hintergrunde doch als Anerkannte da sind. Der
Scheinwerfer ist gerade nicht auf sie gerichtet, aber sie sind
bereit zum Awuftreten, wenn das geschichtliche Stichwort sie
ruft.

Durch die Mannigfaltigkeit der Geschichte und der in ihr
auftretenden (Gedanken darf man sich ja nicht dariiber tdu-
schen lassen, dafl der auftretenden wirklichen Grundfragen
immer nur einige wenige sind. Schon Ernst Troeltsch, der das
Problem der Geschichtlichkeit und ihrer Relativitit so ener-
gisch durchdacht hat, hat die Erkenntnis ausgesprochen: «Die-
jenigen, die der Menschheit wirklich etwas Neues zu sagen
hatten, sind immer iiberaus selten gewesen, und es ist erstaun-



und seine geschichtlichen Wandlungen . .. 315

lich, von wie wenigen Gedanken die Menschheit in Wahrheit
gelebt hat.» * Was von den Fragen gilt, gilt auch von den
Antworten, und so gibt es denn so etwas wie Grundstrukturen
des Gottes- und Menschenverstindnisses, die sich zwar nicht
identisch, aber im Verhiltnis der geschichtlichen KEntspre-
chung, wiederholen, und die zwar nicht identisch, aber im Ver-
hiltnis der geschichtlichen Entsprechung dauern. Hier kann
nun das Dauernde am Glauben im Verlaufe der Geschichte
zwar nicht dogmatisch-abstrakt fixiert, aber doch ertastet wer-
den. Von den Grundstrukturen der Glaubensfragen und -ant-
worten, wie sie in der Bibel erreicht wurden, lebt die Kirche
bei all ihrer Wandelbarkeit im einzelnen. Es wird auch hier,
je nach dem geschichtlichen Augenblick, der Kreis abgeschrit-
ten und nicht in einem ergriffen. Flinmal wird das Propheti-
sche, einmal das Johanneische in seiner Entsprechung seine
Stunde haben. Aber im ganzen wird hier doch iiber die Ver-
schiedenheit hinweg die Gemeinsamkeit der von daher be-
stimmten Glaubensweisen offenbar, das gemeinsame Verstind-
nis des Menschen unter den Gesichtspunkten von Glaube und
Unglaube, von Siinde und Vergebung; das gemeinsame Ver-
stindnis des Sinnes der menschlichen Existenz vom Ethos der
Agape her; das gemeinsame Verstindnis Gottes als des Leben-
digen, als des Herrn zugleich und des Vaters; die gemeinsame
theozentrische und nicht anthropozentrische Ausrichtung der
menschlichen Existenz; die gemeinsame grundsétzliche Ueber-
ordnung des Reiches Gottes und seiner Gerechtigkeit iiber
Gliicksverlangen, Anspriiche und Trachten des Menschen nach
der Seligkeit, und wire es die ewige.

So ereignet sich iiber die Verschiedenheit der geschicht-
lichen Wandlungen des Glaubens hinweg zwar nicht eine
Identitit, aber eine Gemeinschaft des Glaubens. Es ist die iiber
die Jahrhunderte hinweg dauernde Gemeinschaft der fiir Gott
offenen Menschen, die bereit sind, sich im Dienst fiir Gott zu
verlieren. Die Unwandelbarkeit des Glaubens verwirklicht sich
in der aus Menschen, die so je ihren geschichtlichen Augen-
blick erfiillen, gebildeten communio sanctorum.

Urtenen bei Bern. Ulrich Neuenschwander.

12 |, Troeltsch, Die Absolutheit des Christentums, S. 56.



	Die Unwandelbarkeit des Glaubens und seine geschichtlichen Wandlungen in ihrem dialektischen Verhältnis zueinander

