
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 5

Artikel: Die Unwandelbarkeit des Glaubens und seine geschichtlichen
Wandlungen in ihrem dialektischen Verhältnis zueinander

Autor: Neuenschwander, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


358 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

Die Unwandelbarkeit des Glanbens
und seine geschichtlichen Wandlnngen in ihrem

dialektischen Verhältnis zueinander.

Antrittsvorlesung vor der Evang.-Theologischen Fakultät
der Universität Bern am 1. Juli 1950.

Im Glauben liegt eine Spannung zwischen Ewigkeit und
Zeit. Sie liegt begründet in der Situation des Menschen, der
in der Zeit und an die Zeit gekettet da ist und sich doch
zugleich nach der Ewigkeit ausstreckt. So beansprucht denn der
Glaube auf der einen Seite, Wahrheit zu sein, und zwar nicht
nur zeitbedingte Wahrheit, sondern ewige Wahrheit. Denn
er richtet sich auf Gott, der ewig derselbe ist und nicht
betroffen ist von den Wandlungen der Geschichte. Und er
versteht sich als Ausdruck des Grundverhältnisses zwischen Gott
und Mensch, das sich auch nicht wandelt im Wechsel der Zeiten,

da die Veränderung der Zeiten nicht bis in jene Schicht
hinabreicht, um die es im Glauben geht. Unabhängig von dem

Gang der Geschichte bleibt das Urverhältnis zwischen Gott
und Mensch bestehen als ein Unveränderliches; so ist auch der
Glaube, sofern er nicht ein Irrglaube ist, sondern eben die

vera religio im Gegensatz zu der notwendigerweise sich stets
wandelnden falsa religio, unveränderlich und unwandelbar.
Im Glauben leuchtet das Ewige mitten in der Zeit auf und
ist der zeitlichen Verwandlung enthoben.

Von diesem Gedanken aus kommt z.B. die katholische
Kirche dazu, den Satz aufzustellen, es gebe gar keine
Dogmengeschichte im Sinne einer Entwicklung und Veränderung der
kirchlichen Lehre, sondern die kirchliche Lehre sei dieselbe
geblieben von Anfang an bis heute. Das Eingeständnis, daß

sich die Dogmen wandeln, wäre gleichbedeutend mit dem
Eingeständnis, daß die Kirchenlehre nicht göttliche Offenbarung,
sondern nur menschliche Wahrheit wäre. So muß der
katholische Theologe im Antimodernisteneid beschwören: «Ich
nehme aufrichtig die Glaubenslehre an, wie sie uns von den

Aposteln durch die rechtgläubigen Väter im gleichen Sinn und



und seine geschichtlichen Wandlungen 359

in gleicher Meinung überliefert wurde, und verwerfe die
ketzerische Meinung, die Dogmen hätten sich entwickelt.» 1

So unrichtig diese Behauptung ist, da sie die Spannung
zwischen Zeit und Ewigkeit aufhebt, so sehr gibt sie doch eine
richtige Intention wieder, nämlich die, daß es im Glauben um
eine ewige Wahrheit gehen müsse. Nur ist es nicht möglich,
das Ewige im Wandelbaren auf diese Weise zu fixieren und
mit der Kirchenlehre zu identifizieren, wie es der Antimoder-
nisteneid versucht. Denn er behauptet die Unwandelbarkeit
gerade von etwas, was sich erwiesenermaßen doch stets
gewandelt hat, seit den ersten Tagen der christlichen Geschichte.
Die Theorie liegt so greifbar quer zur Wirklichkeit, daß es in
der Tat eines Terrors durch einen Antimodernisteneid bedarf,
um sie nachzusagen.

Die Ewigkeit der Wahrheit und ihre Unveränderlichkeit
ist in dieser Theorie nicht getroffen. Es ist in ihr dem geschichtlich

Bedingten, dem menschlich Zufälligen und Hinfälligen,
dem zeitlich Wandelharen, das in der Gestalt des Glaubens
und der kirchlichen Lehre auch stark zur Geltung kommt,
nicht Genüge getan.

Denn zum Glauben gehört nun, als die andere Seite, ebenso
stark seine Geschichtlichkeit. Das Subjektive, das in
zeitgeschichtlicher und psychologischer Beschränktheit, Bedingtheit
und Irrtumsfähigkeit Befangene, ist ebensowenig aus dem
Glauben wegzudenken wie der Durst nach Ewigkeit. Von hier
aus ist an Stelle der Behauptung der Ewigkeit und Unwandelbarkeit

des Glaubens eher das heraklitische «panta rhei» zu
setzen und seine Erkenntnis, daß wir nicht zweimal in
denselben Fluß steigen können. Die katholische Lösung der Frage
nach dem Verhältnisse zwischen Unwandelbarkeit und
Wandelbarkeit des Glaubens, die in der einfachen Leugnung der
Wandlungen besteht, ist nicht gangbar.

Den tatsächlichen Wandlungen des Glaubens Rechnung zu
tragen unter Beibehaltung der absoluten Unwandelbarkeit des

wahren Glaubens sucht die reformatorische Theologie. Sie tut
es, indem sie die Wandlungen anerkennt, aber sie als Abfall
von der reinen Lehre, die in der Heiligen Schrift vorliegt,

1 Punkt 4 des Eides.



360 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

wertet. Die absolute, unwandelbare Wahrheit ist demnach nicht
in der Kirche einfach gegenwärtig, sondern sie ist dagewesen
in einem einmaligen, geschichtlichen Zeitabschnitt. Die Aufgabe

der Theologie besteht darin, über den Abfall hinweg diese
reine Lehre wiederherzustellen. Lutherische und reformierte
Theologie unterscheiden sich dabei durch die Nuance, daß die
lutherische Theologie diesen Reformationsprozeß als durch
Luther ein für allemal und vollkommen erfüllt betrachtet, während

die reformierte Theologie den jeweilig erreichten Stand der
Lehrreinheit als ständig an der Schrift neu zu reformierenden
betrachtet. Für beide aber ist die Autorität der Bibel Garant
des unwandelbaren Glaubens. Es gilt nur, an ihr festzuhalten,
reine Schrifttheologie zu treiben, dann ist das Problem der
Zeitbedingtheit und Subjektivität und damit Wandelbarkeit des
Glaubens überwunden. Das Ewige ist in der Offenbarung so
in die Zeit eingetreten, daß es in einer zeitlich gewordenen
Größe, wie sie die Bibel darstellt, konkret geschichtliche
Gestalt angenommen hat, ohne damit den Ewigkeitscharakter
einzubüßen und ohne Anteil zu erhalten an der Zeitbedingtheit
und Hinfälligkeit jeder geschichtlichen Erscheinung.

Diese ebenfalls undialektische Lösung krankt, gleich wie
die katholische, daran, daß sie greifbar quer zur Wirklichkeit
liegt. Sie entspricht indessen, gleich wie die katholische, dem

psychologischen Bedürfnis des Menschen, den der Zeitlichkeit
und ihrer Problematik entzogenen Punkt greifbar vor sich zu
haben. Der Mensch hält es ja nur sehr schlecht aus in der
unaufhebbaren Spannung zwischen Zeit und Ewigkeit und
sucht ständig, wie er durch Aufhebung des einen Poles der
Spannung entfliehen könne.

Die reformatorische Lösung scheitert an drei Punkten.
1. Wie die Kirchengeschichte, so hat auch die Bibel bereits

Teil an der ständigen Wandlung alles Geschichtlichen. Sie ist
davon nicht so unabhängig, wie die Theorie es will. Nicht nur
erweist sie sich in dem Material ihrer Vorstellungen als stark
beeinflußt von den sie jeweils umgebenden herrschenden
Kulturen, sie ist auch in sich selbst durchaus nicht einheitlich,
sondern läßt einen innerbiblischen Wandlungsprozeß des Glaubens

erkennen, der von Moses bis zu Johannes die erstaunlichsten

Wendungen vollziehen kann. Diese innerbiblische Ent-



und seine geschichtlichen Wandlungen 361

Wicklung ist in dem oft gebrauchten Schema Verheißung—Erfüllung

bei weitem nicht eingefangen.
Die Uneinheitlichkeit der Bibel hat zur Folge
2. die Unmöglichkeit, zu einer einheitlichen schriftgemäßen

Lehre zurückzukehren, da hier alles abhängt von der Setzung
der Schwerpunkte und damit von der Interpretation. Je nachdem

die Schwerpunkte verteilt werden, ergibt sich ein anderes
Bild. Ohne eine päpstliche Autorität der Auslegung, die als
täuschend, weil menschlich-subjektiv, erkannt ist, muß sofort
die Frage, was nun eigentlich die schriftgemäße Lehre sei,
zu einem Streitpunkt werden. Selbst wenn die Bibel in ihrer
Gesamtheit die unwandelbare Wahrheit ungebrochen zum
Ausdruck bringen würde, so käme doch durch die Interpretationsfrage

in die postulierte reine Lehre sogleich wieder ein
subjektives und geschichtliches Moment hinein, das die so
reformierte Lehre wiederum zu einem der geschichtlichen
Bedingtheit Verhafteten und somit Wandelbaren macht. An der
Frage der Interpretation ist denn auch die reformatorische
Theologie auseinandergebrochen, und das Festhalten am
absoluten Schriftprinzip hat in der Folge statt zur Vereinheitlichung

nur zur immer weiteren Aufspaltung des Protestantismus

geführt. Bekanntlich sind die Sekten die eifrigsten
Verfechter der ungebrochenen, wörtlichen und zeitlosen Wahrheit
des Bibelbuchstabens. Durch die Verkennung des subjektiven
Momentes in jeder eigenen Interpretation und Schwerpunktsbestimmung

wird aber der so gewonnenen scheinbar reinen
Lehre eine Absolutheitsgeltung zuerkannt, die zur Intoleranz
führt und so die Spaltung statt die Kommunikation fördert.

3. Der dritte Punkt aber besteht in der nicht nur formalen,
sondern sachlichen Unmöglichkeit, zur biblischen Lehre
zurückzukehren. Die Bibel ist viel zu sehr konkret-geschichtlicher

Ausdruck des Glaubens, als daß ihre Aussagen identisch
wieder aufgenommen werden könnten. Insofern liegt in jeder
schriftgemäß sein wollenden Theologie eine Tragik. Die
reformatorische Theologie ist zwar in vielen Momenten biblisch,
aber als Ganzes ist sie etwas Neues und nicht, wie sie glaubte,
einfach die Reproduktion der biblischen Lehre. Die Rückkehr
zum Alten Testament ist dadurch verunmöglicht, daß wir nicht
das Volk Israel sind und das Gottesverhältnis nicht so im



362 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

Rahmen des Nationalen verstehen können. Die Rückkehr zum
Neuen Testament ist verunmöglicht durch die nicht mehr
vollziehbare neutestamentliche Erwartung der Nähe des Weltendes
im Augenblick, da der Messias auftaucht. Auch diese
reformatorische Lösung, das Unwandelbare des Glaubens inmitten
des steten Abfalls in den Worten der Bibel gesamthaft,
ungebrochen und direkt gegenwärtig zu haben, scheitert an der
Wirklichkeit. Das Ewige ist nicht so direkt in zeitlicher
Gestalt gegeben, daß es zugleich alle Eigenschaften des Ewigen
und die Unberührbarkeit von Zeitbedingtem bewahren könnte.

Das Bewußtsein dieser Situation wird vertieft durch die
methodische Bibelkritik, die das Zeitbedingte an den biblischen
Glaubensaussagen scharf hervorhebt und das Bewußtsein der
sachlichen Distanz zwischen biblischen Aussagen und eigenem
Glauben und Denken vergrößert. In dieser Lage bietet sich die
Lösung an, Kern und Schale zu scheiden. Es gibt eine
zeitgeschichtlich bedingte Hülle der Wahrheit, die wandelbar ist;
aber diese Wahrheit enthält einen ewigen, unwandelbaren
Kern, der jenseits der Geschichte Gültigkeit hat. Dieser Kern
kann bezeichnet werden als die Idee oder als das Wesen des
Christentums oder als das christliche Prinzip. Hier wird zum
ersten Male die Doppelheit der Sicht erreicht, indem Wandelbares

und Unwandelbares zugleich anerkannt werden. Das
Verhältnis zwischen Wandelbarem und Unwandelbarem wird
aber recht einfach gesehen, so als könnte das Unwandelbare
leicht vom Wandelbaren geschieden werden und nun seinerseits

in zeitlos gültiger Form ausgesprochen werden. Auf
diesem Wege finden wir die protestantische Theologie vorab in
der Zeit ihrer Beeinflussung durch die idealistische
Philosophie, doch hat sich dieser Gedanke schon in der Aufklärung
angekündigt. Das Suchen nach der zeitlosen Wahrheit führt
naturgemäß zu einer relativen Entwertung des
Konkret-Geschichtlichen im Glauben, indem das Geschichtliche als das
Wandelbare und damit Minderwertige, die Idee aber als das
Unwandelbare verstanden wird. Für diese Idee des Christentums

kann man den Anspruch auf Absolutheit erheben.
Indes ist die Geschichte gewordene Idee nicht so leicht aus

der Verschmelzung mit der Geschichte herauszuheben. Die
genaueste Widerlegung dieses Versuches hat wohl Ernst



und seine geschichtlichen Wandlungen 363

Troeltsch geleistet in seinem Buch über «Die Absolutheit des
Christentums und die Religionsgeschichte» (1902, 2. Aufl.
1912). Wenn das Christentum eine echt historische Erscheinung

ist, so führt er aus, so hat nicht nur die Form, sondern
auch der Inhalt teil am Geschichtlichen mit seinem Schicksal.
Die Versuche, das zeitgenössisch Bedingte abzustreifen und
Kern und Schale reinlich zu scheiden, müssen versagen. Ein
solcher absoluter Kern in bedingter Schale, absoluter Inhalt
in zeitgeschichtlich bedingter Form, erinnert nach Troeltsch
«an feuriges Eisen mit wächserner Schale oder an wächsernen
Kern mit glühender Hülle».2 Die Scheidung ist stets nur in
peripherischen Kleinigkeiten möglich. Bei unbefangener
Betrachtung erscheint oft gerade die zeitgeschichtliche Schale als
charakteristisch und der Inhalt als durch die speziellen
Verhältnisse bedingt. Man denke nur an die neutestamentliche
Eschatologie und Ethik.3

In dieser Situation kann die ganze Sicht umschlagen und
zu der gegenteiligen, ebenfalls undialektischen Lösung führen.
Es kann das Bewußtsein des Abstandes zum früheren Glauben,
das Bewußtsein der geschehenen und ständig geschehenden
und nicht rückgängig zu machenden Wandlungen des Glaubens

in der Geschichte so wachsen, daß darüber alle Kontinuität

als verloren erscheint. Es gibt danach nichts Unwandelbares

im Glauben, alles wandelt sich, und der biblische Glaube
ist ganz aufgelöst. Sind wir überhaupt noch Christen? Nein,
denn alles ist der geschichtlichen Verwandlung anheimgefallen.

Diese Sicht ist bereits vor Troeltsch erreicht bei Historikern

wie David Friedrich Strauß und Franz Overbeck. Die
ganze Glaubenslehre von Strauß ist ein einziger leidenschaftlicher

Beweis dafür, daß die biblische Theologie nicht mehr
besteht. Franz Overbeck fällt in seinem Buche «Ueber die
Christlichkeit unserer heutigen Theologie» (1873) das
summarische Urteil über die orthodoxe und liberale kirchliche
Theologie: «Mußten wir nun der apologetischen Theologie
vorwerfen, von der Sache, die sie vertritt, nur noch die Schale
ohne den Kern in Händen zu haben, so scheint sich, bei der

2 E. Troeltsch, op. cit., S. 33. 3 Op. cit., S. 32.



364 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

bekannten freien Stellung, welche von der Theologie, die man
heutzutage vornehmlich die liberale nennt, zu Mythen und
Dogmen des Christentums eingenommen wird, gegen diese Theologie

das Urteil von selbst zu ergeben, daß sie mit dem Kern
auch die Schale des Christentums von sich geworfen hat.»4 Overbeck

sieht dabei die objektive Unmöglichkeit, den heutigen Glauben

in irgendeinem wesentlichen Punkt noch mit dem neutesta-
mentlichen zu identifizieren, vorab begründet in der neutesta-
mentlichen Naherwartung des Weltendes, die das ursprüngliche
Christentum der Welt gegenüber grundsätzlich eine ganz
andere Haltung einnehmen läßt, als es heute möglich ist, wo das
Christentum eine Geschichte in der Welt hinter sich hat und
nach Overbecks Formulierung «alt» geworden ist.5 Das
Wahrheitsmoment in dieser radikalen These ist nicht zu übersehen.
Es erscheint indessen auch diese Lösung als nicht befriedigend
und den Tatbestand nicht völlig treffend, vielmehr als eine
einseitig undialektische Ueberbetonung des Negativen. Denn
trotz der Verschiedenheit der Glaubensweisen zeigt sich doch
ein dauernder Rüekbezug des Glaubens auf die Bibel, der nicht
nur traditionell, sondern sachlich bedingt ist. Es zeigt sich ein
Verwandtschaftsgefühl, das in gemeinsamem Glaubensgut
seinen Grund haben muß und nicht nur in einer durch Tradition
verdeckten Illusion.

Aber bei aller Einseitigkeit der These ist doch ehrlicherweise

die Erkenntnis festzuhalten und nicht zu verschleiern,
daß unser heutiger Glaube, wie schon der Glaube der früheren
Zeiten der Kirchengeschichte, ein anderer ist als der biblische,
und zwar auch bei jenen Theologen, die leidenschaftlich die
Schriftgemäßheit der Lehre fordern und sie auch für ihre
eigene Theologie in Anspruch nehmen. Die Tatsache und
deren grundsätzliche Bedeutung sind anzuerkennen, daß

Exegese und alt- und neutestamentliche Theologie historische und
nicht schlechthin systematische Fächer sind. Eine Verkennung
dieser Tatsache kann nur zu einer Pseudoexegese führen, in
der die Geschichte rungebogen wird. Als großartigstes Beispiel
einer solchen Exegese in der neuesten Theologie kann der

4 F. Overbeck, op. cit., S. 41.
5 F. Overbeck, Christentum und Kultur, posth. hrsg. von C. A.

Bernoulli, 1919, S. 8, 47 f., 64 ff.



und seine geschichtlichen Wandlungen 365

«Römerbrief» von Karl Barth gelten, von dem der Neutestamen

tier Rudolf Bultmann seinen Studenten zu sagen pflegt:
«Wenn Sie die Theologie Karl Barths kennenlernen wollen,
dann lesen Sie seinen ,Römerbrief'; wenn Sie aber die Theologie

des Paulus kennenlernen wollen, dann lassen Sie die
Hände von diesem Buch», während Hugo Greßmann diese Art
von Auslegung schlicht als «eine Fälschung der Geschichte»
bezeichnet hat.6

Ein neuer bemerkenswerter Anlauf zur Klärung der Frage
nach dem Verhältnis des Unwandelbaren und Wandelbaren im
Glauben wurde durch die dialektische Theologie unternommen,

vor allem durch deren Führer Karl Barth. Indem Barth
auf die Reformation und deren Schriftprinzip zurückgriff,
suchte er doch deren Fehler zu vermeiden, indem er die alte
Inspirationslehre durch ein dialektisches Verständnis der
Bibel ersetzte. Die Bibel ist demnach zugleich, in dialektischem
Verhältnis, Gotteswort und Menschenwort, d. h. ewige Wahrheit

und zeitbedingte, hinfällige Gestalt. Gemäß seiner
Vorliebe für das altkirchliche Dogma formuliert Barth dieses
Verhältnis in Formeln dieses Dogmas, wenn er es faßt als Analogie

zur Gottmenschheit Christi. Das wird ihm um so mehr
erleichtert, als er häufig nicht die Schrift, sondern Christus
als das Wort Gottes bezeichnet.7 Der Rückgriff auf das alte
Dogma ist zwar sehr problematisch, aber es eröffnet sich doch
durch die Erkenntnis des dialektischen Verhältnisses zwischen
Wahrheit und Geschichte ein fruchtbarer Weg.

Indessen beschreitet Barth diesen Weg doch nicht, denn
seine Dialektik in bezug auf die Bibel ist im Grunde nur eine
Pseudodialektik, eine hinkende Dialektik gleichsam, an der ein
Bein länger ist als das andere. Das Endergebnis ist nämlich
dieses, daß die Schrift als Zeugnis des Wortes Gottes, in all
seiner Menschlichkeit und Geschichtlichkeit, doch selbst das
Wort Gottes ist und somit seine volle Autorität besitzt. Die
anfängliche Dialektik ist nur geschaffen, um der Bibelkritik
die Angriffsfläche gegen das unhaltbare Inspirationsdogma

6 H. Großmann, Die Bibel als Wort Gottes, Christi. Welt 1926, Nr. 21,

Sp. 1051.
7 K. Barth, Die Souveränität des Wortes Gottes und die Entscheidung

des Glaubens, Theol. Studien 5, 1939, S. 4 f.



366 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

zu nehmen. Sobald diese Kritik mit Hilfe der Dialektik
anerkannt ist, wird sie mit einigen Komplimenten kaltgestellt, und
das Endergebnis ist doch wieder die These, daß die Schrift als
LWort Gottes die unwandelbare Wahrheit ungebrochen
repräsentiert und nicht betroffen ist von der Problematik der
Geschichtlichkeit. Daß dies der ganz undialektische Endeffekt ist,
zeigen Stellen wie die folgenden: «Hören wir in der Heiligen
Schrift das Zeugnis, eine menschliche Aussage von Gottes
Offenbarung, dann hören wir nach dem bisher Ausgeführten im
Zeugnis selber mehr als ein Zeugnis, in der menschlichen Aussage

mehr als eine menschliche Aussage: wir hören dann die
Offenbarung, wir hören dann also das Wort Gottes selber» 8,

und ferner: «Unmittelbare, absolute und inhaltliche Autorität
nimmt die Kirche nicht für sich selbst, sondern allein für die

Heilige Schrift als Gottes Wort in Anspruch.» 0

So führt Barth trotz der pseudodialektischen Ersetzung der
Inspirationslehre durch die Lehre von der Gottmenschheit der
Schrift nicht weiter, sondern nur zurück zu der längst als
problematisch und undurchführbar erwiesenen reformatorischen

These von der Unwandelbarkeit des Glaubens in der
Gestalt schriftgemäßer Lehre und vom Abfallcharakter
jeglicher geschichtlicher Wandlung des Glaubens. Daß das, wie
wir oben festgestellt haben, seine Konsequenzen haben wird
für die Art und Weise seiner Schriftauslegung, ist durchaus
natürlich.

In all den verschiedenen angedeuteten Lösungen haben wir,
bei all ihrem Ungenügen, doch überall ein Wahrheitsmoment
festzustellen. In der katholischen Theorie ist es die Idee der
ewigen Wahrheit, die nun freilich durch Uebertragung dieser
Idee auf die katholische Kirchenlehre gänzlich pervertiert
wird. In der reformatorischen Theologie ist es die Idee der
Rückbeziehung auf die Bibel als Garant der Kontinuität des

Glaubens gegenüber Abgleitungen. In der idealistischen Theologie

ist es die Erkenntnis der Notwendigkeit, innerhalb des

Glaubensgutes Wesentliches und Zufälliges zu trennen, und
zugleich die Feststellung, daß das Wandelbare sich vor allem

8 K. Barth, Die kirchliehe Dogmatik, Bd. 1/2, 1938, S. 523.
9 Op. cit., S. 598. Vgl. die ganze Erörterung S. 505—740.



und seine geschichtlichen Wandlungen 367

zeigt in der durch das jeweilige Weltbild bedingten Vorstel-
lungsform des Glaubens. Wenn auch die Scheidung von Kern
und Schale nicht so einfach ist, so liegt doch in der
Unterscheidung von theologisch-metaphysischer Vorstellung und
religiösem Gehalt ein unaufgebbares Wahrheitselement. In der
destruktiven Theologie ist es die Erkenntnis von der herakliti-
schen Wandlung des Glaubens, die nicht nur in den
Glaubensvorstellungen stattfindet, sondern auch nicht ohne Einfluß auf
die Glaubenssubstanz bleibt. Die Substanz ist nicht unabhängig

von der Form. In der dialektischen Theologie ist es die
formal richtige, aber inhaltlich falsch durchgeführte Einsicht,
daß das Verhältnis zwischen Ewigem und Zeitlichem im Glauben

kein einfaches, sondern ein dialektisches ist.
Zur weiteren Klärung des Sachverhaltes ist zunächst eine

Unterscheidung zu treffen. Es gibt grundsätzlich zweierlei
Arten von GlaubensWandlungen. Die eine betrifft die
Vorstellungsform des Glaubens, die andere die religiöse Substanz, das

Existenzverständnis, das Beziehungsverhältnis zwischen Gott,
Mensch und Welt. Die Schwierigkeit besteht darin, daß beide
nicht unabhängig voneinander sind, daß aber zugleich die
Vorstellungsform des Glaubens so stark von dem jeweiligen Weltbild

abhängt, daß Wandlungen unvermeidbar sind, besonders
wenn sich die Entwicklungen über eine Zeitspanne erstrecken,
in der das Weltbild geradezu revolutionäre Veränderungen
durchmacht, wie es bei der mehrtausendjährigen Geschichte
des Christentums der Fall ist. Das Kernproblem liegt also in
folgendem: Die Notwendigkeit der Wandlung in der
Glaubensvorstellung schließt bei der so engen Verzahnung von Form
und Inhalt die Gefahr in sich, daß das Wesentliche dabei
verloren geht, da es eben nicht als Idee aus der Verflechtung in
die Zeit herausgehoben werden kann. Umgekehrt garantiert
auch ein versuchtes Festhalten an den GlaubensvorStellungen
nicht das Bewahren des Wesentlichen, da die Einheit immer
nur eine des jeweiligen geschichtlichen Augenblickes ist. Hier
besteht die andere Gefahr, daß gerade über dem Festhalten an
den Glaubensvorstellungen das Wesentliche entschwindet und
man, wie Faust, nur noch das Kleid der Helena in den Händen
hat. Ferner kann durch das Festhalten an Vorstellungen, die
als zeitgebundene überwunden sind und in ihrer Fragwürdig-



368 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

keit oder offener Unrichtigkeit erkannt worden sind, die von
ihnen zu unterscheidende, aber mit ihnen verknüpfte religiöse
Substanz mit fragwürdig werden. Das Festhalten an den
Vorstellungen kann so geradezu zu einem Hindernis werden, das
den Zugang zu dem in ihnen ausgesprochenen Existenzverständnis

dem Zeitbewußtsein erschwert. In dieser Situation
befindet sich ohne Zweifel der christliche Glaube heute. Trotz
der engen Verzahnung von Form und Inhalt stellt sich so
immerhin das Problem doppelt und kann wenigstens abstrakt
auseinandergehalten werden.

Bei der Frage nach der VorStellungsform, in der sich ein
Glaube ausspricht, haben wir es nämlich ganz eindeutig mit
einem Wandlungsprozeß zu tun, bei dem gerade das Prinzipielle

sich verändert hat. Es dürfte ein unaufgebbares Ergebnis

der heutigen Theologie sein, daß die weltbildlichen
Vorstellungen, in denen die religiösen Gehalte ausgesprochen werden,

sich seit der Zeit der Bibel grundsätzlich geändert haben,
so daß wir heute zu den Denk- und Vorstellungsformen der
Bibel im unüberbrückbaren Gegensatz stehen. Wir können uns
beispielsweise den Schöpfungsgedanken nicht mehr in der
Form eines mythischen Sechstagewerkes vorstellen, wie das
im 1. Buch Mose geschieht. Es dürfte ein unaufgebbares Resultat

der neuprotestantischen Theologie sein, worin sie sich auch
von der katholischen und reformatorischen grundsätzlich
unterscheidet, daß diese Wandlung nicht rückgängig gemacht
werden kann und anerkannt werden muß, und daß die Theologie

ohne Vorbehalt die Konsequenzen daraus zu ziehen hat.
Sie hat also, statt den Versuch einer romantischen Restaurierung

der biblischen Vorstellungswelt zu unternehmen, das
Unternehmen zu wagen, die Substanz des Glaubens in einer
dem heutigen Welterkennen gegenüber verantwortbaren,
entmythologisierten Gestalt zu formulieren. Das ist nun freilich
dadurch erschwert, daß Substanz und Vorstellungsform sich
gegenseitig beeinflussen und daß die Substanz nie chemisch
rein, ohne Verhaftung in zeitgeschichtlich Bedingtes, heraus-
zupräparieren ist. Immerhin ist festzuhalten, daß die
Unwandelbarkeit des Glaubens auf alle Fälle nicht hier zu suchen ist.
Sie kann nicht gesucht werden in der weltanschaulichen
Vorstellungsform des biblischen Mythus, sei es nun des kosmo-



und seine geschichtlichen Wandlungen 369

logischen, des eschatologischen oder des christologischen. Hier
hat vielmehr die Wandlung ihren legitimen Platz, ohne daß
hei konsequenter Durchführung der Verwandlungen in diesem
Punkt von Abfall, Verwässerung, Verfälschung oder Verkürzung

des Evangeliums geredet werden dürfte. Es handelt sich
hier um legitime Wandlungen, die in ihrer geschichtlichen
Notwendigkeit anerkannt werden müssen als Anpassungen
des theologischen Denkens nicht an die Zeit, sondern an die
besser erkannte Wahrheit, indem dem sachlichen Denken das
mythologische Weltbild als unwiederbringlich überwunden und
widerlegt gelten muß.

Weit schwieriger aber ist das andere Problem, nämlich die
Veränderungen der religiösen Substanz, des Gottes- und
Menschenverständnisses. Hier haben die Kategorien des Abfalls,
der Fehlentwicklung und der Entleerung ihre freilich genau
zu umgrenzende Berechtigung. Hier kann Wandlung Verlust
des Wesentlichsten bedeuten, hier kann Rückgriff auf den

Ursprung als gültige, nicht zu verlassende und nicht zu
wandelnde Norm Rettung sein. Die Sache ist aber insofern kompliziert,

als diese religiöse Substanz in sich wandelnden
Vorstellungsformen nur sehr schwer identisch zu fassen ist. Und sie
ist insofern noch komplizierter, als auch in bezug auf das
Gottes- und Menschenverständnis Wandlungen und Entwicklungen

möglich sind, die nicht Abfall, sondern weitere Klärung
bedeuten, weil eben auch der Inhalt des biblischen
Existenzverständnisses zum Teil durch ein überholtes Weltbild geprägt
ist. Es kann sich nur um die Grundstrukturen des Urverhält-
nisses zwischen Gott und Mensch handeln. In den Einzelheiten
sind Wandlungen durchaus möglich. Wo ist aber die Grenzq
zu ziehen? Es ist grundsätzlich und auch im Einzelfalle überaus

schwer, zu beurteilen, wo wir es mit Abgleitung und wo
mit Korrektur zu tun haben. Es kann auch im Punkt der
religiösen Substanz nicht einfach das Biblische als unantastbarer

Kanon gelten, was gleichsam einen Rückzug der
reformatorischen Position auf eine innere Linie bedeuten würde.

Auch in dem biblischen Existenzverständnis und in der
biblischen Ethik sind manche Einzelentscheidungen ja nicht
einfach abgeleitet aus dem grundlegenden Verständnis des

Gottesverhältnisses, sondern wesentlich mitbestimmt durch die

24



370 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

mythologische Vorstellungswelt in ihrer apokalyptisch-escha-
tologischen Zuspitzung. Die Stellung des Paulus zur Ehe
beispielsweise ist bedingt durch seine vom apokalyptischen
.Weltbild bestimmte Erwartung des baldigen Weltendes; sie
ist nicht abgeleitet aus dem zentralen Verständnis der Agape,
von dem aus vielmehr auch ganz andere Haltungen möglich
wären. Es könnte in diesem Punkt eine Korrektur des paulini-
schen Existenzverständnisses gerade aus dem Grundverständnis

der Agape gedacht werden, das diesem besser entspräche
als das paulinische, indem es befreit ist von der als irrig
erwiesenen Erwartung des baldigen Weltendes. Umgekehrt müßte
aber auch gesagt werden, daß eine solche von uns getroffene
Korrektur vielleicht ebenso stark mitbedingt ist von uns heute
selbstverständlichen Wertungen, die vielleicht eines Tages auch
wieder hinfällig geworden sind, nur daß wir das nicht merken,
weil uns das heute Selbstverständliche naiverweise als eine
endgültige Errungenschaft erscheint, die aber vielleicht ihre
Problematik auch eines Tages enthüllen wird.

Noch tiefer greift ein anderes Beispiel, nämlich der
Erlösungsgedanke. In den Teilen des AT, die nicht von der
prophetischen, sondern von der priesterlichen Tradition bestimmt
sind, ist der Gedanke wesentlich, daß die menschliche Sünde
durch Blutopfer von Tieren gesühnt werden kann, eine von
den Propheten scharf abgewiesene Behauptung. Wir haben
es hier offensichtlich mit einer paganistischen Auffassung zu
tun, aber nicht nur in der Form, sondern in der ganzen Idee.
Im Neuen Testament ist dieser Gedanke überwunden, aber in
Schriften wie dem Hebräerbrief nicht so, daß an seine Stelle
der prophetische Gedanke der freien Vergebungsgnade Gottes
träte, sondern so, daß das Tieropfer hinfällig wird, da der
Gottessohn Christus sich ein für allemal als Blutopfer zur
Sühnung der Sünden hingegeben hat. Das Verständnis der
Erlösung von der Sündenschuld bleibt hier bestimmt durch den
Gedanken des Sühnopfers. Die Einstellung dazu betrifft wirklich

ein Wesentliches, da sie das Grundverhältnis zwischen
Gott und Mensch zum Gegenstand hat. Es handelt sich hier
durchaus um Substanz. Handelt es sich hier nun um unwandelbare

Wahrheit, deren Verlust Abfall wäre und Verkürzung
des Evangeliums, oder handelt es sich um zeitbedingt-hinfälli-



und seine geschichtlichen Wandlungen 371

ges Gottesverständnis, das aus der jüdischen und
religionsgeschichtlichen Tradition stammt und gar nicht notwendig
abgeleitet ist aus den Grundgedanken des neutestamentlichen
Gottesverständnisses, wie Jesus sie entfaltet hat? Es ist ganz
offenbar, daß es sich um das zweite handelt, nämlich um einen
priesterlich-jüdischen Atavismus, der dem evangelischen
Gottesverständnis nicht entspricht, aber der als Fremdkörper erst
erkannt werden kann von einer Zeit, die ihrerseits nicht mehr
in der priesterlich-jüdischen Tradition lebt und das Problem
so von außen betrachten kann. Dieses Beispiel zeigt deutlich,
daß nicht die Substanz an sich bereits das Unwandelbare,
weil ewig Wahre am Glauben ist. Auch die Substanz ist von
der geschichtlichen Situation bestimmt.

Wo ist da nun aber die Grenze zu ziehen? Was ist Verlust
der Wahrheit, was ist bloß Korrektur des Hinfälligen? Was
dem einen Verlust ist, ist dem anderen bloß Korrektur, und
wir kommen nicht um das Wagnis des eigenen Irrens herum.
Die Entscheidungen sind oft so schwierig, daß sie in guten
Treuen verschieden ausfallen können und uns deshalb zur
Vorsicht im Richten über den anderen veranlassen. Wir sehen alle
immer nur aus einer Perspektive heraus. Wir können zwar
leicht die Perspektive des anderen wahrnehmen und dadurch
seine Beschränktheit genau umreißen, aber die eigene
Perspektive sehen wir nie von außen, wir sind stets darin
eingeschlossen, und hierin liegt die ganze Schwierigkeit, warum
wir nicht das Unwandelbare als ewige Wahrheit überhaupt
fixieren können. Es gibt wohl eindeutige Fälle, wo wir sagen
können: Hier ist alle Kontinuität verlassen, hier ist der Gegensatz

zum Glauben erreicht, hier liegt eine eindeutige
Fehlentwicklung vor, in der das Unersetzliche eingebüßt ist und die
daher sogleich zur inneren Verarmung führt. Aber nicht alle
Fälle sind so eindeutig.

Es könnte nun versucht werden, sich zur Herausarbeitung
des wirklich Unwandelbaren noch weiter auf eine noch
innerere Linie zurückzuziehen, da auch die Unterscheidung von
Vorstellungsform und Substanz, Form und Inhalt sich als
eine zwar sinnvolle und notwendige, aber nicht ausreichende
erwiesen hat. Statt auf das Wesen des Christentums zieht
man sich nun zurück auf einige Grundgedanken. Es lassen

24*



372 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

sich vielleicht einige Bausteine herausbrechen, wie das
Liebesgebot oder das Vorherrschen der Agape im Gottesverständnis

oder die theozentrische Ausrichtung des Sinnverständnisses
des menschlichen Daseins. Aber das sind eben nur einzelne

Bausteine, deren Einbau in ein Ganzes erst ihnen das je
besondere Gewicht gibt. Ein solcher destillierter Glaube würde
zur reinen Abstraktion, die so gar nie gelebt hat und gar nie
lebensfähig wäre. Es war die Illusion der Aufklärung, eine
solche Abstraktion als die unwandelbare Religion zu suchen.
Statt eines ewigen, unwandelbaren Glaubens hätte man damit
nur einen Glauben, den es gar nie gegeben hat und auch nie
geben wird. Glauben gibt es nur als konkreten, geschichtlichen.
Es gibt ihn immer nur als eine Legierung, die eine ganz
andere Farbe, ein ganz anderes Aussehen, ganz andere
Eigenschaften hat als solche Abstraktionen. Und zwar ist jede dieser

Legierungen geschichtlich einmalig, so wie es auch keinen
«Menschen» als Abstraktion gibt, sondern nur einzelne
Menschen, deren Gesichter je einmalig sind und sich gegenseitig
nur als verwandt, aber nicht als identisch erkennen können.

Verwandtschaft, nicht Identität, das ist die einzige
Unwandelbarkeit des Glaubens. Es ist die heraklitische Dialektik,
die nicht einfach in der Behauptung besteht, daß wir nicht
zweimal in denselben Fluß steigen können, sondern weiß, daß

es, indem es nicht derselbe Fluß ist, doch derselbe Fluß ist,
und indem es derselbe Fluß ist, doch nicht derselbe Fluß ist,
wie das eingangs angedeutete Wort Heraklits ja, in seinem
vollen Umfang genommen, nicht einfach besagt, daß wir nicht
zweimal in denselben Fluß steigen können, sondern lautet:
«Wir steigen in dieselben Fluten und tun es doch wieder nicht;
denn wir sind (es), und sind (es) nicht.10 Die Wahrheit gibt
es eben nicht unabhängig von der Zeit, d. h. die Wahrheit, die
in die Zeit eingeht (und damit erst wirklich wird), die
geschichtliche Gestalt annimmt (ohne die sie ein Nicht-Sein wäre),
wird damit automatisch gebrochen. Sie wird an die zeitgebundene

Perspektive dessen gekettet, der sie ausspricht. Sie
verliert damit den Charakter der Wahrheit nicht, aber sie
verliert ihre Allgemeinheit. Sie ist als konkret Gewordene ge-

10 Die Anfänge der abendländischen Philosophie, Zürich, Artemis-Ver-
lag, 1949, S. 60.



und seine geschichtlichen Wandlungen 373

schichtlich einmalig und kann nicht unverändert dauern. Sie
kann über die Zeit hinweg als Wahrheit ansprechen, aber nie
als unverändert zu wiederholende. Als solche verliert sie
sogleich die spontane Lebendigkeit und auch ihre innere Wahrheit.

Sie kann aber vom Menschen in einer anderen geschichtlichen

Situation, in der sie wieder eine Gestalt gewinnt,
erkannt werden als die verwandte, als der einmal gültige
Ausdruck dessen, was jetzt in anderer Gestalt gegenwärtige
Gültigkeit hat. Es gilt gleichsam auch für die Wahrheit, soweit sie
den Menschen als Menschen anbetrifft und nicht nur
sachbezogene technische Richtigkeit ist, also vornehmlich auch
soweit sie den Menschen in seiner Beziehung zu Gott betrifft
und um den Glauben kreist, daß wir hindurchdringen zu einer
Art Analogon zu der physikalischen Relativitätstheorie. So

nämlich, daß eingestanden wird, daß wir niemals Wahrheit
aussagen können unabhängig von der Zeit. Die Zeit als der
geschichtliche Augenblick ist grundsätzlich immer mit im
Spiele. Sie ist die vierte Dimension der Wahrheit, soweit sie

überhaupt Wirklichkeit wird. Es gibt also nur Verwandtschaft,
niemals Identität. Hierin liegt die Dialektik der Unwandelbarkeit

und der geschichtlichen Wandlungsfähigkeit und
Wandlungsnotwendigkeit des Glaubens. Das heißt, es muß ein für
allemal auf die vor allem in der Theologie verbreitete Illusion
verzichtet werden, als habe sich die zeitlose Wahrheit des Glaubens

in einem bestimmten Augenblick der Zeit in einer Gestalt
realisiert und offenbart, die über der Problematik der
Zeitlichkeit stehe, so z. B. in der Bibel oder in der Person Jesu
Christi. Wird der Satz: «Die Bibel oder Jesus Christus sind
das Wort Gottes» in dem Sinne verstanden, und wird daraus
die Konsequenz gezogen, es sei in dieser Gestalt für alle Zeit
identisch gültig, es sei «unfehlbar» ", so ist das ganz einfach
falsch. Damit ist die unaufhebbare Dialektik illegitimerweise
aufgehoben, in der wir als Menschen durch unser nicht
überspringbares Dasein in der Zeit stehen.

Indessen ist diese Dialektik ja nicht so bodenlos, wie
befürchtet werden könnte. Die Verwandtschaft der jeweiligen
Wahrheit in der Zeit ist näher, als es dem Skeptiker er-

11 K. Barth, Die Souveränität des Wortes Gottes, S. 9.



374 U. Neuenschwander, Die Unwandelbarkeit des Glaubens

scheint. Und vor allem ist die Verwandtschaft und Kontinuität
des christlichen Glaubens in seiner Beziehung zu den
biblischen Schriften viel näher, als die seltsamen Sprünge und
Brüche in der Kirchen- und Theologiegeschichte zunächst
erscheinen lassen. Dabei sei nun hier nicht an jene Erscheinungen

gedacht, die sich offensichtlich als Fehlentwicklungen und
als Verlust unaufgebbarer Substanz und als Verarmung
erwiesen haben, so schwierig die Unterscheidung oft auch ist.
Es sei hier nur an die ständige und notwendige Bewegung und
Wandlung des Glaubens gedacht, die die Kirchen- und
Theologiegeschichte von Anfang an charakteristiert.

Es ist nämlich festzustellen, daß schon die Bibel selbst,
gerade weil sie selbst bereits ein großes Stück Geschichte und
Entwicklung in sich trägt, nicht ein Gottes- und Menschenverständnis

aufweist, das sich gleichsam auf einen Punkt
reduzieren ließe, sondern vielmehr etwas wie einen Kreis darstellt,
in dem die Grundfragen und Grundantworten des Glaubens
der Reihe nach abgeschritten werden und so von je verschiedenen

Seiten her beleuchtet werden, mit je verschiedenen Akzenten.

In diesem Kreis sind alle wesentlichen Grundfragen
beschlossen, die sich dem Menschen als Menschen immer wieder
stellen und die eine nach der anderen im Wandel der Geschichte
in je ihrer Zeit wieder besondere Bedeutung gewinnt. Wenn es

nicht alle miteinander zugleich sind, sondern eine nach der
anderen, so bedeutet das nicht, daß damit immer die je anderen
als falsch verworfen werden, sondern nur, daß sie im jeweiligen

geschichtlichen Augenblick als weniger aktuell zurücktreten,

aber im Hintergrunde doch als Anerkannte da sind. Der
Scheinwerfer ist gerade nicht auf sie gerichtet, aber sie sind
bereit zum Auftreten, wenn das geschichtliche Stichwort sie
ruft.

Durch die Mannigfaltigkeit der Geschichte und der in ihr
auftretenden Gedanken darf man sich ja nicht darüber
täuschen lassen, daß der auftretenden wirklichen Grundfragen
immer nur einige wenige sind. Schon Ernst Troeltsch, der das
Problem der Geschichtlichkeit und ihrer Relativität so
energisch durchdacht hat, hat die Erkenntnis ausgesprochen:
«Diejenigen, die der Menschheit wirklich etwas Neues zu sagen
hatten, sind immer überaus selten gewesen, und es ist erstaun-



und seine geschichtlichen Wandlungen 375

lieh, von wie wenigen Gedanken die Menschheit in Wahrheit
gelebt hat.» 12 Was von den Fragen gilt, gilt anch von den

Antworten, und so gibt es denn so etwas wie Grundstrukturen
des Gottes- und Menschenverständnisses, die sich zwar nicht
identisch, aber im Verhältnis der geschichtlichen Entsprechung,

wiederholen, und die zwar nicht identisch, aber im
Verhältnis der geschichtlichen Entsprechung dauern. Hier kann
nun das Dauernde am Glauben im Verlaufe der Geschichte
zwar nicht dogmatisch-abstrakt fixiert, aber doch ertastet werden.

Von den Grundstrukturen der Glaubensfragen und
-antworten, wie sie in der Bibel erreicht wurden, lebt die Kirche
bei all ihrer Wandelbarkeit im einzelnen. Es wird auch hier,
je nach dem geschichtlichen Augenblick, der Kreis abgeschritten

und nicht in einem ergriffen. Einmal wird das Prophetische,

einmal das Johanneische in seiner Entsprechung seine
Stunde haben. Aber im ganzen wird hier doch über die
Verschiedenheit hinweg die Gemeinsamkeit der von daher
bestimmten Glaubensweisen offenbar, das gemeinsame Verständnis

des Menschen unter den Gesichtspunkten von Glaube und
Unglaube, von Sünde und Vergebung; das gemeinsame
Verständnis des Sinnes der menschlichen Existenz vom Ethos der
Agape her; das gemeinsame Verständnis Gottes als des Lebendigen,

als des Herrn zugleich und des Vaters; die gemeinsame
theozentrische und nicht anthropozentrische Ausrichtung der
menschlichen Existenz; die gemeinsame grundsätzliche Ueber-
ordnung des Reiches Gottes und seiner Gerechtigkeit über
Glücksverlangen, Ansprüche und Trachten des Menschen nach
der Seligkeit, und wäre es die ewige.

So ereignet sich über die Verschiedenheit der geschichtlichen

Wandlungen des Glaubens hinweg zwar nicht eine
Identität, aber eine Gemeinschaft des Glaubens. Es ist die über
die Jahrhunderte hinweg dauernde Gemeinschaft der für Gott
offenen Menschen, die bereit sind, sich im Dienst für Gott zu
verlieren. Die Unwandelbarkeit des Glaubens verwirklicht sich
in der aus Menschen, die so je ihren geschichtlichen Augenblick

erfüllen, gebildeten communio sanctorum.
Urtenen bei Bern. Ulrich Neuenschwander.

" E. Troeltsch, Die Absolutheit des Christentums, S. 56.


	Die Unwandelbarkeit des Glaubens und seine geschichtlichen Wandlungen in ihrem dialektischen Verhältnis zueinander

