
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 5

Artikel: Mythos im Neuen Testament

Autor: Kümmel, Werner Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877454

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877454
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
6. Jahrgang Heft 5 September/Oktober 1950

Mythos im Neuen Testament.
Vortrag in der Theologenschaft der Universität Basel

am 28. Juni 1950.

I.
Das Problem des Mythos im Neuen Testament ist in der

heutigen theologischen Diskussion aktuell geworden durch
Rudolf Bultmanns Forderung auf Entmythologisierung des
Neuen Testaments, die er 1941 in seinem Aufsatz «Neues
Testament und Mythologie» erhob. Dieser Aufsatz, zunächst fast
nur in Deutschland bekannt geworden, führte dort während
des Krieges zu einer lebhaften, weitgehend in kleinem Kreise
geführten Diskussion und ist erst jetzt auch weiteren Kreisen
durch seine Veröffentlichung in dem diese Diskussion
sammelnden Band «Kerygma und Mythus» bekannt geworden.1
Das Problem selber ist aber nicht neu. Seit D. F. Strauß hat
man den Begriff des Mythos zur Erklärung der nicht einfach
immanent geschichtlichen, übernatürlichen Züge der evangelischen

Erzählung gebraucht, und mit fortschreitender
religionsgeschichtlicher Arbeit hat man mehr und mehr erkannt,
daß die nt.lichen Schriftsteller für die Darstellung ihrer
Christusverkündigung die verschiedenartigsten mythischen Vor-

1 Ft. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der
Entmythologisierung der nt.lichen Verkündigung Offenbarung und
Heilsgeschehen, Beiträge zur Ev. Theol. Bd. 7, 1941, 27 ff.). Wieder
abgedruckt in FF. W. Bartsch, Kerygma und Mythos, ein theologisches
Gespräch mit Beiträgen von E. Bultmann, G. Harbsmeier, F. Hochgrebe,
E. Lohmeyer, P. Olivier, H. Sauter, J. Schniewind, F. K. Schumann, J. B.

Soucek, H. Thielicke, Hamburg, Evang. Verlag Keich und Heidrich, 1948,
15 ff. (danach im Folgenden zitiert). Bultmann hat seine Gedanken
inzwischen weitergeführt in folgenden Arbeiten: Theologie des NTs, 1. Lief.,
Tübingen, Verlag J. C.B.Mohr (Paul Siebeck), 1948 (bes. §33); Das
Urchristentum im Rahmen der antiken Religionen, Zürich, Artemis-Verlag,
1949, 200 ff.; Das Problem der Hermeneutik, Ztschr. f. Theol. u. Kirche 47,
1950, 47 ff.; Das Problem des Verhältnisses von Theologie und Verkündigung

im NT, Aux Sources de la Tradition Chrétienne, Mélanges offerts
à M. Goguel, 1950, 32 ff.

21



322 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

Stellungen ihrer Umwelt verwenden. Diese Erkenntnis von der
Verwertung mythischer Stoffe und Vorstellungen in der Bibel
und damit auch im NT bildet ja nur einen Sonderfall der
Einsicht, die sich seit der Wandlung des modernen Weltbildes
durch Kopernikus und seit der historischen Kritik der
Aufklärung durchgesetzt hat, daß die Bibel und damit auch das
NT eine Fülle von Vorstellungen und Denkformen verwendet,
die mit unserm Weltbild nicht übereinstimmen und uns darum
unwahrscheinlich oder unmöglich vorkommen. Die
wissenschaftliche Theologie aller Richtungen hat darum seit langem
an diesen antiken Vorstellungsformen des NTs Kritik geübt,
meistens freilich in der Form, daß man Anstöße oder Unwahr-
scheinlichkeiten stillschweigend eliminierte, ohne sich darüber
immer voll im klaren zu sein. Unterschiede bestanden freilich
in der Frage, wie weit man hei dieser Eliminierung der
Vorstellungen des antiken Weltbildes gehen dürfe; aber über die
Notwendigkeit von Abstrichen an diesen Vorstellungen bestand
ein Einverständnis, von den Vertretern des strengsten Bibli-
zismus abgesehen. Weder die Exegeten noch die Dogmatiker
haben dabei im allgemeinen die Frage ernsthaft gestellt, wie
weit man bei dieser Eliminierung der Vorstellungsformen des
antiken Welthildes überhaupt gehen dürfe, ohne die Substanz
der nt.liehen Verkündigung zu gefährden.

Inzwischen hatte die Neubesinnung der protestantischen
Theologie seit dem ersten Weltkrieg weite Kreise von Theologen

davon überzeugt, daß die Aufgabe der Exegese nicht mit
der Aufdeckung zeitgeschichtlicher Zusammenhänge und der
Feststellung historischer Gegebenheiten erledigt sei, sondern
daß die Aufgabe vielmehr darin bestehe, den aus seiner Zeit
erklärten Text in seinem sachlichen Sinn zu verstehen und
diesen sachlichen Sinn dem Leser von heute verständlich
nahezubringen. Man hatte gelernt, die Worte der nt.lichen Schriftsteller

wieder als Gotteswort an uns anzusehen. Zugleich aber
hatte die weitergehende religionsgeschichtliche Forschung,
besonders durch den Nachweis der gnostisehen Züge in einem
wesentlichen Teil der nt.lichen Verkündigung, die
Zeitbedingtheit der gesamten nt.lichen VorStellungsformen noch
wesentlich stärker zu erkennen gelehrt und eingesehen, daß die
ältere religionsgeschichtliche Betrachtung des NTs noch viel



W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 323

zu wenig auf die zeitgebundenen Formen gerade auch der nt.-
lichen Erlösungsvorstellungen geachtet hatte. Und schließlich
hatte die Erfahrung des Predigers und Seelsorgers viele
Theologen darüber belehrt, daß der heutige Mensch mit der
Verkündigung des Evangeliums nicht erreicht werden könne,
wenn man ihm die Botschaft der Bibel in den biblischen
Vorstellungsformen weitersagt, die er nicht kennt, und um deren
Verständnis er sich auch nicht bemühen will.

Auf diesem Hintergrund ist Bultmanns Forderung der
völligen Entmythologisierung des Neuen Testaments zu begreifen.

Bultmann weiß als sorgfältiger Exeget um die
zeitgeschichtliche Bedingtheit der nt.liehen Vorstellungswelt und
Sprache und will trotzdem die Botschaft des NTs dem
Menschen von heute verständlich machen. Er geht dabei aus von
der Feststellung, daß dem Menschen von heute das mythische
Weltbild der Antike mit der dreistöckigen Welt, der Annahme
der Wirkung übernatürlicher Wesen, der Erwartung eines
bevorstehenden Weltendes ebenso unverständlich sei wie die
mythologische Rede von der Sendung des präexistenten
Gottessohnes, der Sündensühne durch den Tod Jesu, der Auferstehung

und Erhöhung des Gekreuzigten, der Erwartung des

Weltgerichts. Diese für uns heutige Menschen durch unser
abweichendes Weltbild erledigten mythischen Vorstellungen
dürfe man dem Menschen von heute nicht zumuten. Will man
ihm trotzdem die Verkündigung des NTs als für ihn
maßgebend nahebringen, so muß man das NT entmythologisieren.
Bultmann behauptet nun, daß der Mythos seinem Wesen nach
selber auf diese Aufgabe hinweise, weil er nicht ein objektives
Weltbild geben wolle, vielmehr ausdrücken will, «wie der
Mensch sich selbst in seiner Welt versteht»; und Bultmann
zieht daraus die Folgerung: «der Mythus will nicht kosmo-
logisch, sondern anthropologisch — besser: existential
interpretiert werden».2 Es ist darum nicht Bultmanns Absicht, in
der Weise der älteren liberalen Theologie das NT durch
Ausscheidung uns anstößiger Stücke erträglich zu machen, es

durch Abstriche zu modernisieren; sondern er will die
mythologische Rede des NTs durch Herausstellung ihres eigentlichen

2 Kerygma und Mythos, 23.

21*



324 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

Sinnes dem modernen Menschen in ihrer Intention zugänglich
machen und fragt darum: «Kann es eine entmythologisierende
Interpretation gehen, die die Wahrheit des Kerygmas als
Kerygmas für den nicht mythologisch denkenden Menschen
aufdeckt?» 3 Und Bultmanns weiteres Bemühen geht nun darum,

den Nachweis zu führen, daß die Verkündigung des NTs
auch dort, wo vom Heilsgeschehen die Rede ist, als Aufdeckung
der wirklichen Existenz des Menschen interpretiert werden
kann und muß, ohne daß «ein mythologischer Rest» bleibt.4

Um diese These hat sich nun eine heftige Diskussion
entsponnen, bei der eigentümlicherweise die Systematiker
(Althaus, K. Barth, E. Brunner in ihren Dogmatiken, Thielicke
und Prenter in Aufsätzen) stärker eingegriffen haben als die
Neutestamentier (von denen besonders zu nennen sind Schnie-
wind, Oepke, Cullmann, E. Schweizer).5 Uehersieht man diese
Auseinandersetzung, so kann keine Frage sein, daß man sehr
oft aneinander vorbeigeredet hat, weil man ganz verschiedene
Begriffe von Mythos und Mythologie verwandte. Es ist darum
unumgänglich, daß man deutlich sagt, was man unter Mythos
versteht, ehe man die Frage zu beantworten sucht, ob
Bultmanns Forderung einer völligen Entmythologisierung des NTs
berechtigt und durchführbar ist.

Bultmann selber hat den Begriff des Mythos religionsgeschichtlich

definiert und als mythologisch bezeichnet «die
Vorstellungsweise, in der das Unweltliche, Göttliche als
Weltliches, Menschliches, das Jenseitige als Diesseitiges erscheint».6
Es ergibt sich aus dieser Definition ebenso wie aus der
Beschreibung dessen, was Bultmann als mythologische Züge des

3 A. a. 0., 27. 4 A. a. 0., 52.
5 P. Althaus, Die christliche Wahrheit I, 1947, 208 f.; K.Barth, Kirchliche

Dogmatik III 2, 1948, 531 ff.; E. Brunner, Dogmatik II, 1950, 211 ff.,
311 ff.; H. Thielicke, Kerygma und Mythos, 171 ff.; lt. Prenter, Rev. de Théol.
et de Philos., N. S. 35, 1947, 49 ff.; J. Schniewind, Kerygma und Mythos,
80 ff.; A. Oepke, Geschichtliche und übergeschichtliche Schriftauslegung,
21947, 56 ff.; O. Cullmann, Christus und die Zeit, 1946, 23 ff.; E.Schweizer,
Mélanges Goguel (s. Anm. 1), 228 ff.; A.N. Wilder, Mythology and the New
Testament. A review of Kerygma and Mythos, Journ. of Bibl. Lit. 69, 1950,

113 ff. Vgl. auch meine früheren Ausführungen in den Conjectanea Neo-

testamentica XI, 1947, 109 ff.
6 Kerygma und Mythos, 23 Anm. 2.



W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 325

NTs ansieht7, daß Bultmann den Begriff so weit faßt, daß er
sowohl die Vorstellungsformen des antiken Weltbildes wie die
im besonderen Sinne religiösen Heilsaussagen des NTs
umfaßt. Diese Ausweitung des Mythosbegriffs ist schon von
Anfang der Auseinandersetzung an mit Recht kritisiert worden 8;

denn diese Ausweitung bringt es unausweichlich mit sich,
daß unter das Urteil «der Mythos ist dem heutigen Menschen
nicht zumutbar» schon ex definitione nicht nur die Formen
des antiken Weltbildes (dreistöckige Welt, Aufstieg zum Himmel,

Herabkunft vom Himmel, Dämonenglaube usw.) fallen,
sondern auch die Anwendung mythischer Vorstellungen vom
Erlöser und dogmatische Aussagen wie die vom Sühnetod
Christi usw. Damit aber sind von vorneherein zwei Dinge
verknüpft, die zwar zusammengehören, aber nicht identisch sind,
und E. Brunner hat mit Recht geurteilt: «Neu ist nun aber die
Ausdehnung, die Bultmann dem Begriff des Mythischen gibt,
neu ist vor allem — und das ist auch wohl der schwache
Punkt des Bultmannschen Gedankens — die Verquickung der
beiden Fragen: Mythos und Weltbild.» 9 Daß die Vorstellungsformen

des antiken Weltbildes für uns erledigt sind und nur
noch in bildlicher Weise gebraucht werden können, ist ja unbe-
zweifelbar. Und ebenso ist selbstverständlich, daß die
mythologischen Aussagen des NTs auch in den Vorstellungsformen
des antiken Weltbildes ausgedrückt werden. Aber das Wesentliche

an diesen mythologischen Aussagen ist, daß sie von dem
Handeln Gottes oder göttlicher Gestalten im Rahmen der
sichtbaren Welt, von Raum und Zeit dieser Welt reden, und zwar
von einem Handeln, das für das Sein des Menschen wesentlich
ist. Mythos ist also Göttergeschickte; er berichtet vom Handeln
und Leiden göttlicher Wesen in der den Sinnen zugänglichen
oder wenigstens möglicherweise zugänglichen Welt von Raum
und Zeit. Mythos ist daher seinem Wesen nach eine religiöse
Aussageform und nicht eine ausgeführte Weltanschauung.
Und die Frage, um die es bei der Auseinandersetzung um die
Entmythologisierung des NTs gehen muß, ist nicht, ob das NT
einen Mythos verkündet, sondern ob und wie weit das NT

7 A. a. 0., 15 f. 8 P. Althaus, Theol. Lit. Ztg. 67, 1942, 340.
8 A. Anm. 5 a. 0., 312.



326 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

seine Botschaft von Gottes Heilshandeln in die Sprache des

Mythos kleidet, und ob und wie weit diese Sprache sachgemäß
und notwendig oder ablösbar ist.

II.
Wir stellen also zunächst die Frage: Gibt es Mythos im NT?

Das ist immer wieder bestritten worden, weil «in der Bibel von
Anfang bis zu Ende der Bericht und die Voraussage von
Tatsachen» steht10; und selbst Schniewind, der in der
Auseinandersetzung mit Bultmann durchaus den Begriff der Mythologie
aufnimmt, behauptet, «daß überall, wo man fragt, was mit den
Aussagen des NT eigentlich gemeint ist, der Schein des
Mythologischen weithin schwindet».11 Demgegenüber ist aber
leicht festzustellen, daß das NT an vielen einzelnen Punkten
ebenso wie in ganzen Vorstellungsreihen mythologische Sprache

spricht. Das soll zunächst beispielhaft an zwei verschiedenen

Ausprägungen des christologischen Mythus nachgewiesen

werden.
a) Phil. 2, 5 ff. erzählt in hymnischer Form von einer

Gestalt, die in göttlicher Erscheinungsform war, aber dieses Gott-
gleich-Sein nicht ausnützte, sondern diese Erscheinungsform
aufgab und herabstieg bis zur Wirkungsform eines Menschen,
ja noch weiter bis zum Erleiden des Kreuzestodes; dieses
erniedrigte göttliche Wesen hat Gott in eine Würde erhöht, die
über seine einstige Würde hinausgeht, und darum sind diesem

Kyrios alle Geisterwesen in allen Teilen der Welt unterworfen
oder sollen ihm noch unterworfen werden, was Gottes
Herrlichkeit fördern muß. Die Einzelheiten der Auslegung dieses

Christushymnus sind umstritten. Es ist unsicher, ob dieser
Hymnus von Paulus formuliert oder mit geringen Zusätzen
übernommen ist12; es ist unsicher, ob der seltene Ausdruck
«er hielt es nicht für einen Raub» von einem Entscheidungskampf

des in Gottes Erscheinungsform befindlichen Wesens
redet, ob es sich das Gott-gleich-Sein erst aneignen solle, wie

10 G. Stählin, ThWbzNT IV, 1942, 801. 11 Kerygma und Mythos, 129.
12 Für die erstgenannte (wohl richtigere) Anschauung vgl. M. Dibelius,

An die Thessalonicher I II, An die Philipper, 31937, 73; für die zweite
Anschauung vgl. E. Lohmeyer, Kyrios Jesus, Sitzungsher. d. Heid. Ak. d.

Wiss., Phil.-hist. Kl. 1927/28, 4.



XV. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 327

es der Teufel oder Adam einst wollte, oder ob einfach davon
gesprochen wird, daß der in göttlicher Gestalt Befindliche sich
um diese Göttlichkeit nicht kümmerte und die Wirklichkeit der
Erniedrigung ergriff13; man hat sogar die These vertreten,
daß die Erniedrigung hier von der göttlichen Bedeutung dieser
Gestalt gefordert sei, die «wie ein Mensch», d. h. als der
Himmelsmensch oder «Menschensohn» bezeichnet werde14, was
freilich äußerst unwahrscheinlich ist. Es kann daher fraglich
sein, ob der Mythos von einem vorgeschichtlichen
Entscheidungskampfe des dann Mensch Gewordenen als Gegensatz zum
mißglückten Gott-gleich-sein-Wollen des Teufels hier erwähnt
oder vorausgesetzt werde, und ob der Mythos vom
«Himmelsmenschen» hier direkt genannt sei. Man kann also darüber
streiten, ob mehr oder weniger an mythologischen Vorstellungen

sich im Text findet, obwohl eine nüchterne geschichtliche
Exegese schwerlich ein Interesse daran haben kann, möglichst
viele mythologische Vorstellungen in den Text hineinzulesen.
Aber es kann keine Frage sein, daß in dem Hymnus in
mythologischer Sprache von dem Herabstieg eines himmlischen
Wesens auf die Erde und von seiner folgenden Erhöhung in den
höchsten Himmel und der Unterwerfung aller Mächte unter
dieses höchste Himmelswesen durch Gott die Rede ist. Und
diese mythologische Rede ist dadurch ausgezeichnet, daß ein
Teil dieses in mythologischer Sprache geschilderten Geschehens,

nämlich die Annahme der Menschengestalt und die
Erniedrigung zum Kreuz, in der Geschichte, in Raum und Zeit
festgelegt werden kann, da damit die Gestalt des Menschen
Jesus und sein Tod gemeint sind. Was sonst von diesem Wesen
berichtet wird, der Verzicht auf die göttliche Erscheinungsform

und die Erhöhung zur höchsten göttlichen Würde, läßt
sich dagegen in Raum und Zeit dieser Welt nicht festlegen,
obwohl von einem Geschehen in Raum und Zeit die Rede ist,
das mit dem geschichtlichen Geschehen untrennbar verbunden
ist und nur mit ihm zusammen ein Ganzes bildet.

13 Das zuerst genannte Verständnis wird z. B. vertreten von E.

Lohmeyer, a. a. 0., 24; J. Hering, Die biblischen Grundlagen des christlichen
Humanismus, 1946, 6; E. Stauffer, Theologie des NTs, 41948, Anm. 369.

Dagegen z.B. M.Dibelius, a.a.O., 75 ff.; W.Foerster, ThWbzNT I, 1933, 473.
14 E. Lohmeyer, a.a.O., 40 ff.; J.Hering, a.a.O., 5 f., 34 f.



328 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

Diese mythologische Rede stellt also zweifellos eine Deutung

der geschichtlichen Person Jesu und ihres Todes dar,
ist also durch die Uebertragung auf den Menschen Jesus zu
einem Teil historisiert, bleibt aber trotzdem zweifellos Mythos.
Und es ist auch ganz zweifellos, daß diese mythologische Deutung

der Person Jesu den im Orient verbreiteten Mythos vom
herabsteigenden Erlöser verwertet, den das Judentum bereits
aufgenommen und eschatologisch umgebildet hatte, und der
besonders in allen Formen der Gnosis eine zentrale Rolle
spielt.15 Ist es nun reine Willkür gewesen, daß die Urkirche
diesen Mythos auf Jesus übertragen hat? Das wird man
schwerlich behaupten können, wenn man sieht, daß hinter
dieser mythischen Schilderung zwei geschichtliche
Voraussetzungen stehen, die schon ihrerseits mythischer Art sind.
Jesus selber hat sich als den kommenden Menschensohn
bezeichnet und den Anspruch erhoben, daß in seiner Person und
seinem Handeln und Lehren die erwartete endzeitliche
Vollendung der Gottesherrschaft sich bereits in der Gegenwart
verwirkliche. Jesus hat also zur Deutung seiner Person die
mythischen Vorstellungen des Judentums vom Himmelsmenschen
der Endzeit wie von der bevorstehenden Weltvollendung
verwandt. Und das bedeutet doch, daß Jesus selber mythische
Vorstellungen seiner Zeit verwertet hat, um dadurch die
Bedeutsamkeit seiner Person für seine Hörer herauszustellen.
Die Anwendung des Mythos vom herabsteigenden Erlöser auf
Jesus Christus durch Paulus in Phil. 2, 5 ff. führt also die
mythische Selbstdeutung Jesu fort. Und dazu kommt die
Tatsache, daß die Jünger nach der Kreuzigung Jesu die Erfahrung

gemacht zu haben behaupteten, daß der Gekreuzigte wirklich

von Gott aus dem Tode auferweckt worden sei und nun
als zu Gott erhöhter himmlischer Herr der Gemeinde seiner
Gläubigen gegenüberstehe. Diese in den mythischen Vorstellungen

der Auferweckung und Erhöhung ausgedrückte
Glaubensüberzeugung bestätigte den Jüngern den persönlichen
Anspruch Jesu und veranlaßte sie, den Tod des irdischen Jesus
in seiner göttlichen Bedeutsamkeit durch eben diesen Mythos
vom erhöhten Herrn auszudrücken. Der in Phil. 2, 5 ff. ver-

16 M. Dibelius, a.a.O. 80; R. Bultmann, Theologie des NTs, 174 f.



W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 329

wertete Mythos hat also geschichtlich eine doppelte Wurzel.
Und Paulus steht mit der Verwertung dieses Mythos keineswegs

allein im NT. Mit demselben Mythos vom herabsteigenden
und aufsteigenden Erlöser haben Johannes, der Epheser- und
der Hebräerbrief und die Pastoralbriefe die Gestalt Jesu
gedeutet. 16 Es handelt sich hier also zweifellos um einen Mythos,
dessen Wurzeln in die Grundlagen der nt.lichen Verkündigung
zurückreichen, und der auch infolge seiner großen Verbreitung

im NT als zentral bezeichnet werden muß.

b) Dem möchte ich die andersartige mythologische
Schilderung 1. Petr. 3, 18 ff. gegenüberstellen. Auch hier ist die
Auslegung im Ganzen und Einzelnen sehr umstritten; die neuesten
Arbeiten (Reiche, Bieder, J. Jeremias) gehen im Wesentlichsten
auseinander. Fest steht, daß der Verfasser mit traditionellem
Formelmaterial arbeitet, und daß er dieses Material im Rahmen

der Paränese zum Widerstand gegen Verfolgung und der
homiletischen Ausdeutung der Tauferfahrung einordnet17; fest
steht auch, daß von Christus Sterben für die Gottlosen und
Auferstehung ausgesagt wird, ebenso zum Schluß des
Abschnittes Erhöhung und Unterwerfung der Geistermächte.
Aber darüber hinaus ist nun von Christus berichtet, daß er im
zeitlichen Zusammenhang mit Tod und Auferstehung18 den
Geistern im Gefängnis predigte, indem er zu ihnen ging; und
von diesen Geistern wird weiter gesagt, daß sie einst zur Zeit
des Noah, als die Arche gebaut wurde, ungehorsam gewesen
waren. Es ist durchaus unklar, wer mit diesen Geistern
gemeint ist, und es ist nur eine, freilich sehr gut begründete
Hypothese, daß mit den «Geistern» die gefallenen Engelmächte
und die Zeitgenossen des Noah gemeint sind, die durch diese

16 Für Job. vgl. R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes, 1941,

passim; für Eph. vgl. H.Schlier, Christus und die Kirche im Epheserbrief,
1930; für Hehr. vgl. E. Käsemann, Das wandernde Gottesvolk, 1938, 61 ff.;
für Past. vgl. H. Windisch, ZNW 34, 1935, 221 ff.

17 Den Nachweis der Verwendung traditioneller Formeln führte R.

Bultmann, Bekenntnis- und Liedfragmente im 1. Petrusbrief, Conjectanea Neo-
testamentica XI, 1947, Iff.; gegen seine Rekonstruktion eines Hymnus
aus 1. Petr. 3, 18 ff. vgl. J. Jeremias, Zwischen Karfreitag und Ostern, ZNW
42, 1949, 194 ff.

18 Zu dieser Bedeutung von èv ill s. Bo Reiche, The Disobedient Spirits
and Christian Baptism, 1946, 103 ff.



380 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

Engelmächte verführt worden waren; beide zusammen sind
wohl genannt als die hinter allem dämonischen Geschehen auf
Erden wirksamen Mächte.19 Diesen dämonischsten aller
dämonischen Mächte hat Christus gepredigt. Nun ist nicht gesagt,
wo sich diese Geistermächte im Gefängnis befinden; aber der
Gegensatz zur mythologischen Vorstellung von Henochs
Gerichtspredigt gegenüber den Geistermächten läßt es kaum
zweifelhaft erscheinen, daß diese Mächte in der Unterwelt gedacht
sind, daß Christus also zu ihnen herabgestiegen ist.20 Wir
haben hier also ziemlich sicher einen Hinweis auf den Herabstieg

Christi in die Unterwelt; und es geht nicht an, zu
behaupten, der Hadesaufenthalt Jesu habe hier «kein dogmatisches

Eigengewicht», und darum entbehre «die Höllenfahrt,
von der das Symbol spricht, der biblischen Begründung».21 Die
Hadesfahrt Christi mit einem bestimmten Ziel, nämlich der
Predigt an die «Geister», ist hier gewiß in paränetischem
Zusammenhang, aber doch als betonter Sachverhalt erwähnt. Und
es kann keine Frage sein, daß das wiederum eine mythologische
Vorstellung ist, die dem weit verbreiteten Vorstellungskreis
der Hadesfahrten göttlicher Gestalten entspricht. Nun hat der,
1. Petrushrief freilich noch keine genaue Angahe darüber
gegeben, wo er sich zeitlich den Descensus eingeordnet denkt;
die im Apostolicum sich zeigende Einordnung zwischen
Begräbnis und Auferstehung ist ja im 1. Petrushrief keineswegs
angedeutet. Und doch zeigt sich hier deutlich eine starke
Erweiterung des ältesten Kerygmas, das Tod und Begräbnis Jesu
einfach der Auferstehung und Erscheinung am 3. Tage
gegenüberstellt (1. Kor. 15, 3 f.). Zwar begegnet schon früh die
Vorstellung, daß Christus als der wirklich Gestorbene bei den
Toten weilte (Rom. 10, 7 «wer wird in die Unterwelt
hinabsteigen? das heißt Christus von den Toten heraufführen»);
aber da bedeutet der Aufenthalt in der Unterwelt nichts als
die Realität des Todes. Der Mythos von der Hadesfahrt konnte
also an eine vorhandene Glaubensvorstellung anknüpfen, aber
er erweiterte sie spekulativ, ohne dafür einen Anhalt an einem

19 S. den Nachweis bei Reicke, a. a. 0., 52 ff.
20 S. J. Jeremias, a. a. O., 196 f.
21 W. Bieder, Die Vorstellung von der Höllenfahrt Jesu Christi, 1949,

113. 129.



W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 331

geschichtliehen Faktum zu haben, wobei die Frage durchaus
offen bleiben muß, was das ursprüngliche Motiv dieser
Erweiterung gewesen ist. Parallelen hat dieser Mythos im NT
aber kaum, wie Bieder überzeugend nachgewiesen hat (am
ehesten käme noch Joh. 5,25 in Frage: «es wird die Stunde
kommen und ist schon da, wenn die Toten die Stimme des
Gottessohnes hören werden und, wenn sie sie gehört haben,
leben werden»; aber auch das ist ganz unsicher).

III.
Auf Grund dieser beiden Beispiele dürfte deutlich geworden

sein, daß es nicht angeht, das Vorhandensein mythologischer

Vorstellungen und mythologischen Denkens im NT zu
bestreiten. Ja es ymre leicht, solche mythologischen Vorstellungen

auf den verschiedensten Gebieten aufzuweisen. Nun
entspricht ebenso zweifellos das Denken in mythologischen
Vorstellungen nicht unseren weltanschaulichen Voraussetzungen,

und darum erhebt sich unausweichlich die Frage, wie wir
uns gegenüber diesen mythologischen Vorstellungen zu
verhalten haben. Bultmanns Forderung geht dahin, daß das NT
durch existentiale Interpretation seiner objektivierenden
mythologischen Vorstellungen entmythologisiert werden müsse,
und zwar darum, weil «die Kirche sich überhaupt erst wieder
in eine echte Diskussion mit dem Modernen bringen, ihn
überhaupt erst wieder echt anreden kann, wenn sie entschlossen
die Mythologie preisgibt».22 Bultmann fordert also die Ent-
mythologisierung aus missionarischen Gründen. Und Neuen-
schwander hat in seiner Dissertation über «Protestantische
Dogmatik der Gegenwart und das Problem der biblischen
Mythologie» 23 behauptet, daß der Zusammenbruch der eschato-
logischen Naherwartung des Urchristentums erwiesen habe,
«daß die mythologische Deutung der Zeit unsachgemäß war»,
und daß darum mit der unvermeidlichen Enteschatologisierung
die Theologie auch «das Vorstellungsmaterial der spät
jüdischen Mythologie ohne Vorbehalte preiszugeben» habe.

Demgegenüber ist aber zu sagen, daß das NT von einem

22 Kerygma und Mythos, 153.
22 U. Neuenschwander, Diss. Bern. 1949, 171. 174.



332 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

Handeln Gottes an einem bestimmten Punkt der Zeit redet,
und zwar von einem Handeln Gottes, das diese bestimmte
geschichtliche Zeit mit der erwarteten Endzeit in eine einmalige
und unauflösliche Verbindung setzt. Die Behauptung, daß
Gott an einem bestimmten Orte und zu einer bestimmten Zeit,
also im Rahmen von Zeit und Raum dieser Welt, ein für allemal

gehandelt hat, ist aber eine Behauptung, die ohne die
mythologische Vorstellungsform überhaupt nicht ausgesprochen

werden kann. Bultmann bestreitet nun freilich den objektiven

Charakter des Heilsgeschehens: «So wird die Frage
dringlich, ob die mythologische Rede nicht einfach den Sinn
hat, die Bedeutsamkeit der historischen Gestalt Jesu und seiner
Geschichte, nämlich ihre Bedeutung als Heilsgestalt und
Heilsgeschehen zum Ausdruck zu bringen. Darin hätte sie ihren
Sinn, und ihr objektivierender Vorstellungsgehalt wäre
preiszugeben». 24 Bultmann kann das aber nur darum tun, weil er
den Begriff der Heilsgeschichte ins Zeitlose umdeutet: das
Kreuz als Heilsgeschehen «ist nicht ein Ereignis der Vergangenheit,

auf das man zurückblickt; sondern es ist das eschato-
logische Ereignis in der Zeit und jenseits der Zeit, sofern es,
in seiner Bedeutsamkeit verstanden und d. h. für den Glauben,
stets Gegenwart ist».25 Hier ist Eschatologie nicht
Endgeschichte in der Zeit, sondern die Deutung der Gegenwart als
Entscheidungszeit im Zusammenhang mit der Deutung einer
bestimmten Vergangenheit als von zeitloser Bedeutung. Und
das heißt ja, daß das Heilsgeschehen als zeitliches Ereignis
eliminiert wird: «Was sich in diesen Phänomenen
[Christusgeschehen, Kerygma, Glaube, Gemeinde] vöv, d. h. jeweils in
bestimmten Punkten des Zeitverlaufs ereignet, das ist — im
Glauben verstanden —- kein Zeitgeschehen mehr, weshalb denn
auch alle einzelnen vöv sub specie des Glaubens im Grunde
ein vöv sind, das des irXf|puuga xoö xpôvou».26 Mit dieser Beseitigung

des zeitlichen Heilsgeschehens ist aber das nt.liche
Kerygma in seinem Kern getroffen. Es wird ein «mythologischer
Rest» eliminiert, der unaufgebbar ist. Das einmalige Plandeln
Gottes in der Zeit, von dem der Glaube im Anschluß an das
NT weiß, wird auch durch die Verkündigung an den Men-

24 Kerygma und Mythos, 44. 26 A. a. 0., 46. 26 A. a. 0.146.



XV. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 333

sehen von heute, die es als Tat Gottes dem Menschen von
heute bekennt, nicht zeitlos. E. Brunner sagt darum mit Recht:
«Daß es einen Punkt in diesem geschichtlichen Kontinuum
gibt, von dem es gilt, daß er zugleich historisches Faktum und
Gottes personale Selbstoffenbarung ist — das ist gerade die
Torheit und das Aergernis des Evangeliums und also das
Entscheidende.» 27 Von dem endzeitlichen Handeln Gottes in
der Zeit kann man in der Tat nicht ohne mythologische Redeform

reden, weil die nt.liche Heilsverkündigung von der
einmaligen, von der Schöpfung zur eschatologischen Vollendung
führenden Zeitlinie nicht ablösbar ist. Das NT behauptet wirklich,

daß das Ungegenständliche in dieser bestimmten
Geschichte gegenständlich geworden ist, und diese Behauptung
ist zwar die Glaubensdeutung eines geschichtlichen Sachverhalts,

aber eine Glaubensdeutung, die die geschichtliche
Einmaligkeit dieses Sachverhalts voraussetzt und benötigt. Darum

ist eine völlige Entmythologisierung des NTs nicht möglich,

und es muß dem modernen Menschen das Aergernis der
mythologischen Rede des NTs zugemutet werden, wenn er
überhaupt der Offenbarung Gottes in Jesus Christus begegnen
soll. Die Rede von Gottes innerweltlichem Handeln in Raum
und Zeit muß festgehalten werden, die Gemeinde «denkt von
den Heilsereignissen her zum Menschen hin, nicht
umgekehrt». 28 Nicht das antike Weltbild, aber die Rede von Gottes

immanentem Handeln in Jesus Christus als von einem dem
Glauben feststehenden wirklichen Geschehen kann nicht
aufgegeben werden, und darum ist die mythologische Rede im
NT zentral und unentbehrlich.

IV.
Aber wir müssen uns darüber klar sein, daß die

mythologische Rede nicht nur in den Voraussetzungen des antiken
Weltbildes sich vollzieht, sondern wie alles menschliche Reden

von Gottes Tun unvollkommen ist. Und darum müssen wir
uns bei der Weitergabe der nt.lichen Botschaft immer wieder
darauf besinnen, oh alle mythologischen Redeformen des NTs
sachgemäß und unentbehrlich sind. Solche Besinnung darf

27 A. Anm. 5 a. 0., 315. 28 E. Schweizer, a. Anm. 5 a. O., 232.



334 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

aber nicht ausgehen von den weltanschaulichen Anstößen des
modernen Menschen, sondern muß ausgehen von der Besinnung

auf das nt.liche Kerygma selbst, wie Thielicke richtig
gefordert hat: «Es muß unterschieden werden zwischen
denjenigen Mythen, die unablösbare Ausdrucksform transzendenter
Inhalte sind, und andererseits zwischen denjenigen, die nur
legendäre Ausschmückung oder religionsgeschichtliche
Wucherung sind.» 20 Mythenkritik ist darum die Aufgabe einer
ihren Auftrag ernstnehmenden Exegese.

Von hier aus dürfte es einsichtig sein, daß der Mythos vom
Herabstieg des Erlösers, wie er uns Phil. 2, 5 ff. begegnet, eine
der für die Erscheinung Jesu Christi gebrauchten mythologischen

Vorstellungsformen ist, die nicht aufgegeben werden
können, weil hier die zentrale Pleilsverkündigung des NTs in
einer Form ausgedrückt wird, die vom Inhalt nicht getrennt
werden kann, und die den Inhalt auch sachgemäß wiedergibt.
Und ebenso einsichtig dürfte sein, daß der Mythos von der
Hadesfahrt in 1. Petr. 3, 18 ff. darum als unsachgemäß bezeichnet

werden muß, weil dieser Mythos nicht nur völlig isoliert
ist innerhalb des NTs und spekulativen Charakter trägt,
sondern weil dieser Mythos nicht Gottes Heilshandeln in der
Geschichte vom Glauben her deutet, sondern eine Aussage
darstellt, die ein Geschehen völlig jenseits von Zeit und Raum
betrifft, so daß dieser Mythos nicht mehr an der Geschichte
festgehalten ist.

Diese Aufgabe der Mythenkritik könnte befriedigend nur
gelöst werden durch eine Darstellung der gesamten nt.lichen
Theologie. Da eine solche Darstellung hier nicht gegeben werden

kann, soll die Aufgabe nur noch an zwei Beispielen
illustriert werden.

a) Nach Bultmann und Neuenschwander ist die mythische
Eschatologie des NTs darum erledigt, weil die Naherwartung
sich nicht erfüllt hat und nach andern Aussagen des NTs die
Heilszeit bereits angebrochen ist.30 Demgegenüber ist der
doppelte Sachverhalt zu betonen, daß das NT die Eschatologie trotz
aller Gegenwartsaussagen wirklich als noch ausstehende

29 Kerygma und Mythos, 209.
30 A. a. 0., 18 f. 31 ; 17. JVeuenschwander, a. Anm. 23 a. 0., 171.



W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 335

Schlußgeschichte versteht und die eigene Gegenwart von dieser

bevorstehenden Schlußgeschichte her betrachtet und in sie
einordnet. Diese Betrachtung der Gegenwart als Vorauswirken

der zukünftigen Schlußgeschichte und nur darum als
Heilsgegenwart gilt für Jesus, Paulus, Johannes, den Hebräerbrief,

den 1. Petrusbrief, die Apokalypse in gleicher Weise.31
Die Eliminierung der mythologischen Enderwartung müßte
darum die Aufhebung der für das nt.liche Heilshewußtsein
maßgebenden und unentbehrlichen Zeitlinie bedeuten; dadurch
würde das Christusereignis aber zur bloßen Vergangenheit
werden und seinen Charakter als Gottes Heilshandeln, das in
der Vergangenheit begonnen hat und sich bis zur eschatologi-
schen Vollendung fortsetzt, verlieren. Der eschatologische
Mythos vom kommenden, aber in Jesus Christus in der Vergangenheit

schon begonnenen Weltende ist darum unaufgebbar.
Das bedeutet aber nicht, daß wir die apokalyptische

Ausmalung des Weltendes, wie sie sich in der «Synoptischen
Apokalypse», bei Paulus, in der Apokalypse findet32, ebenfalls als
sachgemäß und unentbehrlich betrachten müßten. Gegen eine
solche Behauptung spricht die Kritik an der Apokalyptik
durch Jesus und implizit im Johannesevangelium.33 Das
bedeutet besonders nicht, daß die im NT isolierte Vorstellung
vom Tausendjährigen Reich als sachgemäß und unentbehrlich
angesehen werden müßte. Gerade die Besinnung auf die
Problematik der Ausschmückung des eschatologischen Mythos
muß die Wesentlichkeit des grundlegenden eschatologischen
Mythos herausstellen.

b) Nach Bultmann ist die Auferstehung Christi Ausdruck
der Bedeutsamkeit des Kreuzes; schon Paulus verstehe sie als
beglaubigendes Mirakel falsch; vielmehr ist «der Auferste-

31 Für Jesus vgl. W. G. Kümmel, Verheißung und Erfüllung, 1945

(2. Aufl. in Vorbereitung) ; für Paulus, Hebr., Apk. vgl. H. D. Wendland,
Geschichtsanschauung und Geschichtbewußtsein im NT, 1938; für Joh. vgl.
W.G.Kümmel, Die Eschatologie der Evangelien, 1936, 21 ff.; für 1. Petr.
vgl. die Hinweise bei H. Lietzmann, Sitzungsber. d. preuß. Ak. d. Wiss.,
phil.-hist. Kl. 1936, XXIX, 10 f.

32 S. besonders Mark. 13 u. Par.; 1. Kor. 15, 20 ff.; 1. Thess. 4, 15 ff.;
2. Thess, 2, 3 ff.; Apk. passim.

33 Für Jesus s. W.G.Kümmel, Verheißung und Erfüllung, 1945, 51 ff.;
für Joh. s. W. F. Howard, Christianity according to St. John, 21947, 106 ff.



336 W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament

hungsglaube nichts anderes als der Glaube an das Kreuz als
Heilsereignis». «Das Osterereignis als die Auferstehung Christi

ist kein historisches Ereignis; als historisches Ereignis ist
nur der Osterglaube der ersten Jünger faßbar.» 34 K. Barth und
E. Schweizer haben mit Recht betont, daß dabei das Gegenüber

des Kreuzeshandelns Gottes für die Menschen aufgehoben
wird.36 Bultmann eliminiert das Auferstehungspeschehen und
ersetzt es durch den Auferstehungsglauben als eine
Deutungskategorie des Kreuzesgeschehens, während für die nt.-
liche Botschaft das Kreuz durch das davon unterschiedene N

Ostergeschehen a posteriori erst seinen Heilscharakter erhält.
Nun behauptet freilich das NT nicht, daß man die Auferstehung

Christi als geschichtliches Faktum schildern könne (das
hat bekanntlich erst das Petrusevangelium versucht); wohl
aber behauptet das NT, daß Gott etwas Wirkliches getan habe,
als er den Gekreuzigten auferweckte, und daß die Schauungen
der Jünger ebenso wie die Auffindung des leeren Grabes nur
Zeugnisse für dieses wirkliche Handeln Gottes seien. Dieses
Faktum kann man also den Zeugen glauben oder nicht; aber
daß es eine nur dem Glauben faßbare Wirklichkeit ist, ändert
für das Bewußtsein der nt.lichen Zeugen nichts daran, daß

es sich bei der Auferstehung Christi um ein wirkliches
Geschehen handelt, das an der Grablegung des Gekreuzigten
seinen geschichtlichen Ansatzpunkt hat. Von diesem zeitlichen
Ereignis leitet der Glaube der ersten Christen die Heilspepen-
wart ab; erst seit der Auferstehung gibt es die «Gemeinde» des
Auferstandenen.38 Bestreitet man aber die zeitliche Einmaligkeit

und damit die geschichtliche Wirklichkeit der Auferstehung,

so beraubt man die nt.liche Verkündigung des Tatbestandes,

der die Berechtigung zur Behauptung von der eschatologi-
schen Heilsgegenwart erst gibt. Auch dieser Mythos ist darum
unaufgebbar.

Aber nun zeigt sich schon im NT, daß die Urchristenheit
sich allmählich bemüht hat, die Tatsache der Auferstehung
Christi zu einem nicht nur bezeugten, sondern nachweisbaren

34 Kerygma und Mythos, 50. 51.
35 K.Barth, a. Anm. 5 a. 0., 534; E. Schweizer, a. Anm. 5 a. 0., 231.
38 S. W. G. Kümmel, Kirchenbegriff und Geschichtsbewußtsein in der

Urgemeinde und bei Jesus, 1943, 8 ff.



W. G. Kümmel, Mythos im Neuen Testament 337

Faktum zu machen. Man kann darüber streiten, ob bereits
Markus den Bericht vom leeren Grab im Sinne eines
Auferstehungsbeweises aufgenommen hat; und man kann auch
darüber verschiedener Meinung sein, ob der Bericht vom leeren
Grab auf ein wirkliches Geschehen zurückgeht oder einer
Folgerung aus dem Auferstehungsglauben seine Entstehung
verdankt. Sicher aber ist, daß der Bericht von der Auffindung
des leeren Grabes ursprünglich auch nur als Hinweis erzählt
worden ist, da nicht die Entdeckung des leeren Grabes,
sondern erst die Botschaft des Engels den Sinn des Entdeckten
enthüllt. Zweifellos ist das leere Grab aber bei Matthäus zu
einem Beweis geworden, und zweifellos wird die Auferstehung
zu einem in irdischen Geschehnissen greifbaren Faktum bei
Lukas und im Johannesevangelium, ganz besonders aber im
Himmelfahrtsbericht der Apostelgeschichte.37 Hier liegt deutlich

eine Materialisierung und damit sekundäre Mythologisierung
des Auferstehungsglaubens vor, und man kann darum

nicht sagen, daß «die Annahme des nt.lichen Evangeliums
jedenfalls nach dem Selbstverständnis des NTs mit der Annahme
oder Nicht-Annahme des evangelium quadraginta dierum wohl
oder übel identisch sein wird».38 Auch hier muß die kritische
Besinnung auf die Abweichung des späteren Mythos vom
ursprünglichen Kerygma der Sicherung des ursprünglichen,
unentbehrlichen Mythos dienen.

Gilt es also, «daß es in hezug auf die mythologischen
Vorstellungen der biblischen Welt nur ein ja, ja, nein, nein gibt,
und was dazwischen ist, ist vom Uebel»? 39 Nein, das gilt nicht,
und dem Theologen ist nicht geboten, den Mythos aus der nt.¬

lichen Verkündigung zu beseitigen, sondern auf seinen wesentlichen

Gehalt zu befragen und dann dieses zentrale Kerygma
dem Menschen von heute zu sagen.

Zürich. Werner Georg Kümmel.

37 Vgl. Matth. 27, 62 ff.; 28, 11 ff.; Luk. 24, 36 ff.; Joh. 20, 19 ff.; Act. 1,

3 ff. Dazu meine Bemerkungen Theol. Rundsch. 17, 1948, 6 ff.
38 K. Barth, a. Anm. 5 a. 0., 531.
33 U. Neuenschwander, a. Anm. 23 a. O., 212.

22


	Mythos im Neuen Testament

