Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 6 (1950)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 305

<mutterrechtliche» Momente sozialer wie religiéser Art auf
iltere pflanzerische (und damit wirtschaftliche) Ansatzpunkte
— weibliche Besitzrechte durch weibliche Handarbeit — zu-
riick. Aber die Herren- und Hochkultur hat vieles erst ausge-
formt — wir wissen noch nicht, wie vieles. Wir beginnen die
Vielschichtigkeit des Problems zu erkennen. Der Forschung
bleibt noch viel zu tun, um jene sicheren Konturen zu finden,
die Bachofen verfriiht zu sehen wé#hnte. Seinen Ahnungen
wird man um so weniger den Respekt versagen, je klarer man
einsieht, weshalb die kiihne Schopfung des Terminus «Mut-
terrechty zunidchst in unabsehbare Schwierigkeiten hat fiih-

ren miissen. * * ¥
Mainz. Fritz Kern .

Rezensionen.

Festschrift Alfred Bertholet zum 80. Geburtstag gewidmet von
Kollegen und Freunden, herausgegeben durch W. Baumgart-
ner, O. Eibfeldt, K. Elliger, L. Rost. Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck) 1950, VIII u. 578 S., mit Bild.

Die Festschrift fiir A. Bertholet, dem die ThZ damals Heft
5 des 4. Jahrganges (1948) gewidmet hat, ist mit einiger Ver-
spiatung erschienen als ein stattlicher Band, an dem sich, ab-
gesehen von der durch die Tochter des Jubilars beigesteuerten
Bibliographie, vierzig Gelehrte beteiligt haben: 22 aus Deutsch-
land, wo auch die Idee dieser Ehrung zuerst auftauchte, 6 aus
England, 4 aus der Schweiz, 3 aus Holland, 2 aus den Ver-
einigten Staaten und je einer aus Dinemark, Norwegen und
Schweden.

Der Inhalt dieser Beitriige kann nur angedeutet werden.
Der Grofiteil betrifft naturgemif das Alte Testament. O. Gre-
ther f schreibt iiber den Hebridischunterricht, P. Kahle iiber
die Aussprache des Hebriischen bei den Samaritanern. Mit der
Metrik befassen sich T.H. Robinson und S. Mowinckel; der
letztere mit einem neuen System, nach dem z. B. der bisherige

*** [Die Druckkorrektur dieses Aufsatzes hat der verstorbene Verfas-
ser (s. ThZ 1950/3 S. 240) selbst nicht mehr lesen kénnen. Die obigen redak-
tionellen Anmerkungen verdankt der Leser einem Austausch des Redaktors
mit Prof. Dr. Karl Meuli, Basel. D, Red.]

20



306 Rezensionen

«Fiinfery aus 4 4+ 3 Hebungen bestiinde. Textkritische Bei-
trige lieferten J. A. Bewer und G. R. Driver, einen lexikali-
schen P. Humbert (gana). A. Alt versteht Jes. 8, 23—9, 6 aus
dem &agyptischen Kronungsritual. K. Elliger eliminiert die
«Abendwdolfe» Zeph. 3,3, Hab.1,8. G. Nagel untersucht das
Verhiltnis von Ps.104 zu den &gyptischen Texten, M. Noth
das Amt des «Richters Israelsy, W. B. Stevenson das Olah-
und Zebachopfer, W. Zimmerli das zweite Gebot. A. Allgeier
behandelt Ps. 94,20, L. Rost Hos. 14, 13 {.,, H. H. Rowley die
Gestalt des Melchisedek in Gen. 14 und Ps. 110, Th. Chr. Vrie-
zen Ex. 3,14, E. Wiirthwein Ps. 73. W. Rudolph verteidigt die
literarische Einheit von 2. Kon. 11. H. W. Hertzberg betont die
theologische Einheit im Hiobbuch. J. Lindblom setzt sich mit
der <kulthistorischen» Schule von London und Uppsala aus-
einander, deren Gedanken in gemiligter Form A. Bentzen
(Dan. 6) und A. Weiser (Theophanie in den Psalmen und im
Festkult) vertreten. In den Bereich der alttestamentlichen
Theologie fallen de Liagre-Bohl (Missions- und Erwéhlungs-
gedanke in Altisrael), J. Hempel (Wort Gottes und Schicksal),
G.v.Rad («Gerechtigkeits und «Lebeny in der Kultsprache
der Psalmen) und C. Steuernagel (Strukturlinien der Entwick-
lung der jiidischen Eschatologie). Dem altorientalischen Hin-
tergrund des AT gelten die Aufsiitze von W. F. Albright (Baal-
Zephon) und O. EiBfeldt (Der Tribut des Nigmad von Ugarit
an den hethitischen Groflkénig). E. Littmann stellt aus seinen
frither gesammelten Materialien «Abessinisches zum AT>» zu-
sammen.

Die allgemeine Religionswissenschaft, die hier auch nicht
fehlen durfte, vertreten Beitridge grundsétzlichen Inhalts von
St. A. Cook ¥ und A. Jepsen sowie von G.v.d. Leeuw (Be-
deutung der Mythen) und R.F.Merkel (Religionsforschung
der Aufkldrungszeit). Baumgartner (Das trennende Schwert
Oden Salomos 28, 4), M. Haller + (Die Bliiemlisalpsage) und
R. Meyer (Das Méarchenmotiv vom Wiesel und Brunnen bei
den Rabbinen) gehen Einzelfragen nach. Die neutestamentliche
Forschung ist vertreten durch H. v. Campenhausen, der die dé-
monistisch-politische Deutung des ¢ovoia-Begriffes in Rom. 13
ablehnt, und die Rechtswissenschaft durch H. Liermann (Zur
Geschichte des Naturrechtes in der evangelischen Kirche).



Rezensionen 307

Die Vielfalt und Weite des Inhalts entspricht der Weite
der Interessen und eigenen Arbeiten des Jubilars; es ist eine
wohlverdiente Ehrung.

Basel. Walter Baumgartner.

Lexicon in Veteris Testamenti libros, ed. Ludwig Keahler et
Walter Baumgartner, Lfg. V, Leiden, E. J. Brill, 1949.

A chaque nouvelle livraison du « Lexicon hébraique » de
Ludwig Keehler, on apprécie davantage le labeur de l'auteur
et les mérites de son ceuvre. C’est un dictionnaire vraiment nou-
veau qu’il nous donne, et pas seulement un remaniement ou une
mise au point d’ceuvres antérieures. Plus on avance et plus on
félicite 1'auteur d’avoir poussé si avant I’analyse sémantique,
d’avoir posé un fondement philologique si solide, de se tenir si
au courant de la littérature lexicographique, d'unir surtout tant
d’esprit de finesse & une si exigeante rigueur et & un si louable
souci d’objectivité.

Comme dans notre compte rendu des fascicules IIT et IV
(ep. ThZ,t. VI, 1950, p. 58-63), nous nous bornons & grouper ici
quelques contributions & l'errata. Le lecteur voudra bien y
voir moins une critique qu'un hommage rendu & la valeur d’un
ocouvrage qui mérite d’étre étudié avec la plus scrupuleuse at-
tention, et nous prions auteur et lecteur de bien vouloir excuser
les bévues qui pourraient nous étre échappées 4 nous-méme.

P. 2584, s. v. zlg : ep. assyr. mazlugum : crochet (cp. J. Lewy, Orientalia,
X1IX, 1950, p. 15 suiv.). — P. 258b, s. v. zIl : cp. asa.dll, et ar. dalla : étre bas,
vil. — P. 259a, 1. 9 depuis le haut : 1. hazzimma pour hazimma. — Ibid,, s. v.
zemora : 1. ar. ’izbearra pour ’izbaaara. La désignation «pers.» devant
bare¢man est trop générale ; préciser : avest. bare¢cman, phl. barsnom. —
P. 259b, s.v. zemdn : on aurait pu relever que d’aprés certains linguistes
(ep. p. ex. Nyberg, Hilfsbuch des Pehlevi, II, p. 252), ce mot serait authen-
tiquement iranien et aurait passé comme emprunt en araméen, hébreu et
arabe. — Ibid., s. v. zmr : cp. asa. dmr : solemniter pronuntiavit, — P.260b,
s.v. zan : la suppression des renvois bibliographiques de Ges. Buhl'® est
peut-étre regrettable : le mot a-t-il, en outre, été emprunté par 1’hébreu
directement & l'iranien ? Sa mention dans un document araméen de 428 av.
J.-C. (cp. Sachau 5, 3 ; Cowley 17, 3) n’induit-elle pas & postuler un inter-
médiaire araméen ? — Ibid., s. v. zanab : 1. ar. danab au lieu de zanab. —
P.261a, 1. 1 : 1. ar. zana au lieu de zaba. — P, 262a, s. v. znhl : 1, ar. zaniha
au lieu de zanaha. — Ibid., s. v. znhll : cp. ar. zanaha : repousser. — P. 262b,
S.V. z‘m: cp. asa. z‘m : rogatio ? Aj. aux ex. du qal : Prov. 22, 14 (pt. pass.).

20+



308 Rezensionen

— P. 263b, s.v. zgn : aj. 1 Sam. 8, 1 aux ex. du qal. — P. 264a, s. v. zdagan :
en dépit du sigle exhaustif, aj. Es. 7, 20; 15, 2; Jer. 41, 5; 48, 37, —
P. 265b, s.v. zrh : aj. aux ex. du qal : Es. 30, 22. — P. 266b, s. v. zérd‘a : cp.
asa. dr’ : semen, triticum ? — Ibid., s.v. zarzir: cp. zarzar (Mari) : une
sorte de serpent (cp. Welt des Orients, 1948, p. 201). — P. 269b, s. v. zétar :
¢p. vieux-perse Zata : celui qui frappe (cp. p. ex. W. Hinz, Altpersischer
Wortschatz, p. 153, s.v.). — P. 271b, 1. 10 depuis le bas : 1. Jer. 38, 6. 11—13
au lieu de 38, 6, 11—13. — P. 274a, s. v. habarburot : cp. ar, habir : qui a des
raies blanches et noires ; hibara : vétement rayé. — P. 274b, s. v. hb%, 1. 9
depuis le bas : aj. 1 Rois 13, 13. — P. 275b, 1. 7 depuis le haut : aj. Ex. 23,
15; 34, 18 (hag hammassot) ; 1. 9 depuis le haut : aj. Ex. 34, 25 zébah hag
happésah. Le sigle exhaustif est de trop s.v. hag : aj. Lev. 23, 6. 34. 41 ;
Deut. 16, 10 ete. — Ibid., s.v. hoggd, placer 'accent sur la syllabe finale
et 1. hagi'a au lieu de haga’a. — P. 276a, s.v, hgg : le sigle exhaustif est
injustifié : aj. Ex. 10, 9; 13, 6 etc. — P. 276b, s. v. hogla : placer 'accent
sur la finale, et renvoyer & Ostr. Sam. n. 43.46.47. — P. 277, 1. 6 depuis
le bas: aj. Job 14, 6 (et l. wahddal pour weyéhdal). — P. 278a, s.v. hdl
n. 6 : aj. Jer. 44, 18 (avec le) ; Prov. 19, 27 (avec le). — Ibid., s. v. hiddéqél :
d’aprés Benveniste, Gram. du Vieux-Perse § 138, la forme iranienne (1 > r)
a passé en grec (Tiypng, Tiypg) et en élamite (ti-ig-ra) ; en outre I'ace.
Tigram est seul attesté en vieux-perse (cp. Bh. I, 85, 88). — Ibid., s. v. hdr :
cp. asa. hdrn : chambre ; mhdr : id. — P. 279a, s.v. hds : 1. asa. hdlf. —
Ibid., derniére ligne : 1. Jer. 31, 31 pour 31, 32. — P. 279, s.v. hadas : aj.
Jer. 31, 22 (bara hadasa). — P. 281a, s. v. héah : dans Job 40, 26 le subst.
parait désigner une arme (cp. J.Lewy, Orientalia, 19, 1950, p.31, et cp.
accad. ha-c-a-hu). — Ibid., s.v. hawdahim : & 1 Sam. 13, 6 le mot parait
signifier : trou, creux (cp. G.R. Driver, J. Th. St., XXVIII, p. 286. 287). —
P. 282a, s.v. holll, Conti Rossini (Chrestom. arab. merid., p. 146) renvoie,
& propos du nom de divinité hwl, au rapprochement établi par Hommel avec
hol : le phénix, — Ibid,, s.v. héma, 1. 4 : 1. homatah avec mappiq dans le h
final, au lieu de homataha, — P. 282b, s. v. hof : cp. ar. hdfa : placer sur le
bord. — P. 284a, s. v. hws : cp. ar. hasa : I traquer, poursuivre ; III exciter
4 (méme idée de héte). — P. 284b, s. v. hizh : I'arabe hazin ae désigne pas
seulement l’astrologue, mais aussi le physiognomoniste ; cp. aussi ar.
haza(y) : faire la divination par le vol des oiseaux. — P. 285a, 1. 7 depuis
le haut : 1. Nu. 24, 4. 16 au lieu de 24, 4. — Ibid,, 1. 14 depuis le haut : n’est-il
pas trop absolu d’affirmer que dans Am. 1, 1 haza soit pris absolument ?
Ne convenait-il pas de rappeler tout au moins Es. 2, 1 ; Mich. 1, 1 ou ce
verbe a debarim comme objet, comme peut-étre dans Am_ 1, 1 aussi ? —
P. 288a, s. v. hazdq, 1. 20 depuis le haut : aj. Job 5, 15; Ps. 35, 10 aprés
Am. 2,14, — P.288b, s. v. ht' : mettre un hamza sur le ya final de hati’a. —
P, 289, s.v. het' : aj. Es. 1, 18 sous chiffre 2. — Ibid.,, derniére ligne :
aj. Deut. 19, 15 aprés Th. 1, 8. — P. 290b, s.v. hfbll : cp. ar. hatiba : étre
rayé de vert ou de noir. — P. 291b, s. v. hotér : aj. renvoi au phénicien (cp.
inscr. Hadad, 1. 3 ; inscr. Ahiram, 1. 2) ; conjecturé au Ps. 89, 45 en paralléle
avec kis’o (Gressmann). — P. 292a, 1. 23 depuis le haut : aj. Lks 6, 12. —



Rezensionen 309

P. 293a, 1. 3 depuis le bas : aj. la forme avec métheg de hayeio dans Gen.
1, 24, — P. 294a, s.v. hyll : cp. asa. hwl : circum. — P. 2953, 1. 12 depuis
le bas : dans Ruth 4, 11 n’est-ce pas I'idée de fécondité plutét que celle de
richesse qui est impliquée ? — P. 296a, s. v. helam, la transcription égyp-
tienne HI'm doit étre fautive, car il n’y a pas de signe «1> en égyptien
ancien. — Ibid., s.v. héq : cp. ar. haga : entourer, embrasser, étreindre.
— P. 296b, 1. 2 depuis le bas : la lecon hikkeka est probablement erronée
dans Os. 8, 1. — P. 297a, s. v. haklzli : cp. asa. n. pr. hlk ? — Ibid., 1. 6 depuis
le bas : distinguer ar. hakama : prononcer une sentence, et hakuma : étre
savant. — P. 298b, s. v. hol : c’est 1 Sam. 21, 6 et non Ez. 48, 15, qui porte
deérék hol. — Ibid., s. v. Jl’ : 1. ségol au lieu de games dans la syllabe finale
de waygychélé. — P. 301a : le sigle exhaustif est injustifié a 1. 17 depuis
le haut, car aj. 1 Rois 3, 15 ; Es. 29, 7 ; Gen. 37, 8. — Ibid., s. v. hallon : aj.
Ez. 41, 16, 26. — P. 301b, 1. 2 depuis le haut : Sethe (Verbum, I § 253 ;
IT § 660, 2) en dérive le copte hélhilé. — P. 302a, s. v. hdalifa : noter 'unique
ex. du singulier : Job 14, 14. — P. 302b, 1. 10 depuis le haut : 1. migdas.
— P. 305a, 1. 4 depuis le bas : aj. Ostr. Sam. 30. 31. 33. 35. 36. 49. — P. 306a,
1. 5 depuis le bas : 1. mahdléqgét pour mahalgét. — P. 307a, s. v, hélgal : cp.
aussi ar. halaqa : raser. — Ibid.,, s.v. hélgall, 1. 7 depuis le bas : aj. Ruth
4, 3. L. 4 depuis le bas : aj. 2 Rois 9, 25. — Ibid., 1, 3 depuis le bas: aj.
1 Chron. 11, 13. — P. 307, s.v. hl§ : cp. d’apreés J. Eitan (J. bibl. lit., 42,
1923, p. 25 suiv.) ar. halada : to scratch away ; ar. vulg. hala3a: to reap
with a sickle, — P. 308a, s.v. hém’a: cp. asa. hm’t: beurre. — P. 3102,
s.v. hamiigl : cp. ar. hamiga : robe bigarrée (cp. bozy, Dict. noms de véte-
ments, 8.v.). — Ibid., s. v. homé{: pour les subst. arabes cités, mais non
consignés dans Lane, Kazimirski, Belot, renvoyer & Lisan IX, p. 147. —
P. 811a, s. v. hmm : cp. ar. hamma : étre chaud. — Tbhid., 1. 4 depuis le bas :
aj. le sigle exhaustif aprés les ex. du qal de hmm. — P. 312a, 1, 1 depuis
le haut: aj. Ez. 9, 9 (variante au lieu de damim). — Ibid., 1. 9 depuis le
haut : 1. égypt. hm’t pour hm’t. — P. 312b, s.v. hmrll ; aj, conj. Jug. 15, 16
(1. hamartim pour TM. hdmorotayim ; et cp. ar. hamara: écorcher). —
P. 313a, s. v. hémar : cp. égypt. mrh, copte amréhé : asphalte. — P. 314a,
1. 6 depuis le haut : 1. hen pour hé ; aj. sous chiffre 1 : Prov. 3, 22 ; aj.
sous chiffre 2: Esth. 5, 2 aprés Esth, 2, 15. 17. — 1Ibid. 1. 5 et 3 depuis
le bas : 1. hén pour hé. — P. 315b, 1, 14 depuis le haut : au Ps. 57, 5 hissz
est pris métaphoriquement pour les dents. — P. 316a, 1. 13 depuis le bas :
1. yahon pour yaho ; aj. aux ex. cités sous chiffre 1 : Deut, 28, 50. — P. 319b,
S.v. hsm : ¢p. ar. hafama : blesser quelquun aux cartilages du nez, et
surtout hazama : pef'cer les narines du chameau pour y passer une boucle
(sens plus spécial et plus concret que celui de hazama : attacher, cité s. v.).
— Ibid., s.v. hsfs: cp. phén. hsf (inscr. Ahiram 1. 2) : briser, écraser,
piler (cp. Vincent, RB, 1925, p. 184—186) ; le subst. désigne les grains pilés
et menus qui constituaient la manne. — P. 320b, s.v. hafl : cp. ar. haffa:
étre léger ?

Neuchdtel. Paul Humbert.



310 Rezensionen

Jean Daniélou [S. J.], Origéne («Le Génie du Christianismey:
collection publiée sous la direction de Francois Mauriac de
I’Académie Francaise), Paris, Editions de la Table Ronde
1948, 310 pp. .

In der Origenesforschung hat seit einigen Jahren eine Um-
wandlung stattgefunden. Das Bild von einem mit christlichen
Gedanken spielenden hellenistischen Philosophen, wie es die
protestantische Patristik von Thomasius * iiber Denis ? zu Eu-
géne de Faye zeichnete?, ist stark umstritten. Schon immer
hatten sich katholische Kreise (z.B. J.Prat®) dagegen ge-
wehrt, dal man den Kirchenvater einseitig von hellenistisch-
alexandrinischen Gedanken zu erklidren sucht, doch fehlte
solchen Darstellungen die Durchschlagskraft, da sie sich mit
einer Kritik der Quellen nicht geniigend befafiten und pro-
blemlos (wie Capitaine® u.a.) einen Rufinschen Origenes
boten.

Walther Vélker hat auf einer einzigen Ebene die Opposi-
tion gegen die von de Faye entwickelte und seither weitherum
giiltige Origenesauffassung eréffnet: auf dem Gebiete der
Mystik. ® Mag sein, dafl Hal Kochs heftiger Protest gegen Vl-
kers Verwendung des Quellenmaterials nicht immer ganz zu
Unrecht besteht?; es 1iBt sich doch in keinem Falle leugnen,
dafl hier ein neuer, von de Faye nicht einmal in Erwigung
gezogener Aspekt die patristische Forschung wesentlich be-
reicherte. Auch wenn Origenes nicht ein Mystiker schlechthin
genannt werden darf, so findet sich doch, jenseits der Span-
nung zwischen hellenistischen und urchristlichen Elementen
seiner Theologie, ein mystisches Moment, die monastische

1 Gottfried Thomasius: Origenes. Ein Beytrag zur Dogmengeschichte
des dritten Jahrhunderts, Niirnberg 1837.

2 Jacques Frangois Denis: De la Philosophie d’Origéne, Paris 1884.

3 Fugéne de Faye: Origéne, sa vie, son ceuvre, sa pensée, Paris 1923—28
(III Biinde).

4 J. Prat: Origéne, le théologien et 'exégéte, Paris 1907,

5 Wilhelm Capitaine: De Origenis Ethica, 1898. Ebenso das neue Buch
von Ernest-Francis Latko: Origens concept of penance, Quebec 1949,

% Walther Volker: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, Tiibingen
1931,

7 Hal Koch: Pronoia und Paideusis, Studien iiber Origenes und sein
Verhiltnis zum Platonismus, Leipzig 1932.



Rezensionen 311

Glaubenshaltung des vierten Jahrhunderts andeutend, welches
sehr wohl die subjektive Basis bilden konnte, welche bei Ori-
genes eben jene Spannung trug.

Aus einer Reaktion heraus hat Henri de Lubac in den Ein-
leitungen zu den franzoésischen Uebersetzungen der lateinisch
iiberlieferten Pentateuchhomilien Origenes sehr, allzu sehr
wohl, als christlichen Theologen gezeigt und die neben allen
christlichen Einfliissen unbestreitbar auch vorhandenen grie-
chisch-alexandrinischen beiseite geschoben.® Die Orthodoxie
wird zum entscheidenden Faktor gemacht.

Jean Daniélou hat eine Polaritit erkannt. Origenes kann
nicht nur als Philosoph oder als Exeget oder als Theologe
betrachtet werden: «¥n réalité, il est tout cela a la fois. Et
Ierreur, précisément, de tous ceux qui I'ont étudié jusqu’ici a
été de vouloir ramener & un aspect particulier une personnalité
dont le propre est d’avoir réalisé I'unité de plusieurs domaines
différents...» (p.8). Diese umfassende Einheit im Werk des
alexandrinischen Theologen zu zeigen, ist die Absicht dieses
Buches (p.9).

Das in vier Biicher eingeteilte Werk zeigt in der Einleitung
zum ersten das Leben des Origenes, das der Verf., anders als
de Faye und René Cadiou®, mehr im Zusammenhang mit der
christlichen Gemeinde als vom origenistischen Denken her
verstehen will (p.20). Origenes wurde in eine christliche Fa-
milie hineingeboren, deren Vater als Mértyrer starb, und
wuchs in der christlichen Tradition auf. Trotz allem blieb dies
ein entscheidendes Moment fiir seine ganze spitere Haltung.
Wir finden im folgenden eine Darstellung der einzelnen Etap-
pen seines Lebens: seine Tétigkeit als Vorsteher der alexan-
drinischen Katechetenschule mit den eigenen philosophischen
Studien zur gleichen Zeit, der Ablauf seiner verschiedenen
Arbeiten, die noch immer nicht in allen Einzelheiten geklirte
und vom Verf. nur nebenbei behandelte unfreiwillige Ueber-
siedlung nach Césarea und die Wirksamkeit in dieser Stadt bis
zum Ende kurz nach der decischen Verfolgung. Anschlieflend
daran folgen zwei Abschnitte iiber den christlichen Kultus,

8 Henri de Lubac: Einleitungen zu den Pentateuchhomilien (dritter
Band steht noch aus), Paris, Sources chrétiennes, 1943 sqq.
% René Cadiou: La jeunesse d'Origéne, Paris 1936.



312 Rezensionen

zunichst iiber die verschiedenen in TTepi Edyfig vertretenen Ge-
betsregeln: der Symbolismus der Gebetsrichtung (nach Osten,
dem Aufgang des Wahren Lichtes) und der Gebetshaltung, die
immer kniend gedacht ist, die Verbundenheit der betenden Ge-
meinde mit der Engelwelt und die tdglichen Gebetszeiten (pp.
42 8qq.). In Zusammenhang damit stehen die liturgischen Aus-
fiihrungen iiber das Kirchenjahr und die spiritualisierte Kon-
zeption des Gottesdienstes bei Origenes, wobei jedoch auch
der #dulere Kultus seine Geltung behielt (p.51). Auch die
christliche Gemeinde, die von Origenes in ihrer Wachstums-
zeit zwischen den beiden groBlen Verfolgungen des dritten
Jahrhunderts scharf kritisiert wird (pp. 52 sqq.), hat eine &hn-
liche Linie wie der Kultus: die alttestamentlich-gesetzliche
wird zur unsichtbar-neutestamentlichen. Bei der daneben exi-
stierenden sichtbaren Gemeinde legt Daniélou reichlich grofien
Wert auf die Hierarchie (pp.61sq.).

Das néchste Kapitel, auf das wir noch zuriickkommen wer-
den, behandelt die Sakramentslehre: die Taufe, die Eucharistie
und die Bulle.

AeuBerst interessant sind die beiden letzten Kapitel dieses
ersten Teiles. Im ersten spricht der Verf. iiber «Origenes und
das philosophische Milieu» (pp. 85 sqq.), d.h. iiber die philo-
sophischen Strémungen zumeist des zweiten nachchristlichen
Jahrhunderts, von denen Origenes abhéingig ist. Mit Recht be-
kimpft er das Vorhandensein jeglichen Einflusses von seiten
des iiber zwanzig Jahre jlingeren Plotin und macht zudem
auch die von Cadiou behauptete Identitit der beiden Origenes-
gestalten (von denen die eine nach einer Notiz in der Vita Plo-
tini des Porphyrius im Jahre 245 in Rom Plotin gehort haben
soll) wieder fragwiirdig (p.90). Auch wenn Origenes so spiit
noch in Rom gewesen wiire und dort eines Tages Plotin gehort
hiitte, eine Abhédngigkeit ist sicher ausgeschlossen. Daniélou
schaltet auch Ammonius Sakkas, den immer wieder als Be-
griinder des Neuplatonismus angegebenen Philosophen von
Alexandria, als ginzlich unbestimmbar aus, da die Quellen (ein
bei Photius von Byzanz zitierter Hierokles-Text) viel zu un-
zuverlédssig seien (p. 89). Die mittlere Akademie mit Numenius,
Lucian, Appollonius von Tyana und Albinos bildet den philo-
sophischen Hintergrund des origenistischen Systems. Schliel}-



Rezensionen 313

lich zeigt Daniélou noch das apologetische Werk des Origenes
in seiner Awuseinandersetzung mit Celsus, die theologischen
Prinzipien des antichristlichen Philosophen und die Vertei-
digung (pp- 109 sqq.).

Der zweite Teil des Werkes behandelt Origenes in seinem
Verhiltnis zur Bibel, zunichst die Bibelkritik.

Dabei ist allerdings zu sagen, dafl sich diese nicht nur auf das lingui-
stische Gebiet (die beriihmte Hexapla als Versuch, einen moglichst origi-
nalen, von Fehlern gereinigten Schrifttext zu erhalten) und die zu seiner
Zeit noch nicht endgiiltig geldste Frage nach dem neutestamentlichen Kanon
beschrinkte, wie es hier dargestellt wird (pp. 139 sqq.). In Joh.-Kom. X hat
Origenes bei den Perikopen der Tempelreinigung und des Einzugs in Jeru-
salem als erster christlicher Theologe nicht nur philologische, sondern auch
Literarkritik geiibt und diese neutestamentlichen Geschichten fiir un-
geschichtlich erklirt, ein Unternehmen, das die bei der Hexapla gesteckten
Grenzen weit iiberschreitet.

Das zweite Kapitel enthilt die allegorische Schriftaus-
legung, wobei Daniélou eine typologische von der traditio-
nellen, jiidisch-hellenistischen unterscheiden will (pp. 145 sqq.).
Sehr wertvoll ist das dritte Kapitel dieses Teiles iiber die drei
exegetischen Vorldufer der origenistischen Schrifterklirung:
die rabbinische, die in einer langen Tradition eine bis ins letzte
ausgefeilte Technik entwickelt und von Origenes in gewissen
Fiallen verwendet wurde; die philonische, fiir Origenes viel
bedeutender als die der Rabbinen, in ihrer Zwischenstellung
von hellenistischer und semitischer Symbolik, und schlief}lich
die gnostische, in welcher iiberall das Sichtbare als Symbol
einer kosmischen Geschichte aufgezeigt wird (pp.176 sqq.).

Der dritte Teil enthélt eine abgeschlossene Darstellung des
origenistischen Systems. Daniélou fingt, wie es sich von selbst
ergibt, mit der Kosmologie an: die Hierarchie des Kosmos, die
Subordination jeder Daseinsstufe unter die n#chste gibt der
ersten christlichen Dogmatik ihr eigentliches Geprige (pp.207
sqq.). Wie Hans Jonas sah Daniélou, daBl das adreZodoiov
der loyikai @Uoec den Angelpunkt des ganzen Systems bildet:
durch ihren Abfall, der ihrer absoluten Willensfreiheit ge-
mil durchaus moglich war, erkliren sich all die verschiedenen
Abstufungen von Démonen, Menschen und Engeln (p.212),

10 Hans Jonas: TTepi ‘Apxtv, ein System patristischer Gmosis, ThZ 1948/2
pp. 101 sqq.



314 Rezensionen

und gerade dadurch war es fiir Origenes mdoglich, seine anti-
gnostische These, dal Gott und kein niederer Demiurg die
Welt erschuf, mit der gegebenen Vielfalt des Kosmos in Ein-
klang zu bringen: aus freiem Willen siindigten die Engel, und
zu ihrer Léuterung schuf Gott die Welt. Daniélou betont da-
bei einen wichtigen Unterschied zu &dhnlichen griechischen
Gedanken: die so geschaffene Materie ist nicht an sich bdse;
schlecht ist allein der Wille (p.215).

Is folgt die Angelologie, deren erster Teil die Idee des Vél-
kerengels behandelt, welche Origenes von der spétjiidischen
Tradition iibernommen hatte. Gott hat, zur Strafe und zur
Léuterung, die Nationen unter die Macht von Engeln gestellt,
von guten sowohl als auch von bésen (pp. 222 sqq.), wobei aber
diese Engel gegen Christus ausgerichtet sind und ihre Herr-
schaft mit seiner Ankunft ein Ende findet, zwei bezeichnende
christologische Aussagen, die mit Recht unterstrichen werden
(pp- 228 8qq.). Ein zweiter Abschnitt, «Les anges et le Christy,
entwickelt die traditionelle Anschauung von den beiden Be-
gleitengeln, einem guten und einem schlechten, wobei der gute
von Christus erzieherische Funktionen erhalten hat (pp.235
sqq.). Wichtig ist dabei, dafl Origenes dadurch eine doppelte
éxkk\noia erhiilt, eine solche der Menschen und eine der Engel
(p- 238).

Das Band von der Angelologie zur Christologie vermittelt
Johannes der Taufer, dessen theologischer Bedeutung im Sy-
stem ein Kapitel gewidmet ist (pp.243 sqq.). Gott hatte einen
Engel aus dem Paradiese gesandt und zum Tdufer gemacht,
damit dieser die Inkarnation des Sohnes auf Erden vorbereite:
die Vorstellung von der xatdfoaoig der Engel, um dem Christus
den Weg zu ebnen. Die Christologie erscheint in drei Ab-
schnitten: die Trinititslehre, das bei Origenes so umstrittene
Kapitel, wobei ganz zu Recht Vater, Logos und die pneuma-
tischen Substanzen zusammengebracht werden, auch wenn eine
einfache Trias zuweilen vorhanden zu sein scheint. ** Hier fin-
den sich auch die Ausfiihrungen iiber die Logoslehre (pp. 249
sqq.). Im zweiten Abschnitt die Inkarnation, welche wohl auch
sicher nicht im Zentrum steht, mit der Priexistenz der Seele

11 Daniélou verweist hier auf eine noch unveridffentlichte Arbeit von
Ch. Puech, die hoffentlich bald publiziert wird.



Rezensionen 315

Jesu und der Unterscheidung in den #ufleren und inneren
Christus (pp- 258 sqq.); schlieflich noch die Erlésungslehre,
auch sie nicht zentral im paulinischen Sinne, sondern verbun-
den mit der Idee der maidevoig, wobei trotz allem die Bedeutung
des Leidens Christi erfalit wurde (pp. 264 sqq.). Den Abschlufl
des Systems bildet die Eschatologie, die bekannte Lehre von
einem endgiiltigen Abschlufl aller gottlichen Ziichtigung und
Erziehung mit einer gleichzeitigen vollkommenen Elimination

des Bisen (pp-271sqq.). |

In einem letzten Teil nimmt Daniélou Walther Vélkers
These von der origenistischen Mystik auf (pp.287sqq.), den
Anstieg der Seele zu Gott, wie er in den Exodus- und Numeri-
homilien geschildert ist, leider nur in lateinischen Versionen
erhalten. Geniigend erwiesen fiir die Existenz mystischer Ele-
mente sind jedoch die Anschauungen von einem pneumati-
schen Leben, einem Vollkommenheitsstreben im mystischen
Sinne und die schlieBliche Vereinigung mit der Welt der
Movwkoi, sowie die Lehre vom eix®v deo0, auf die Daniélou
grofles Gewicht legt (p.289).

In der Tauf- und Abendmahlslehre des Origenes sind die wirklichen
Linien, vor allem wegen der Beschaffenheit der Texte, sehr schwer zu be-
stimmen. Daniélou sucht mit allen Mitteln eine sakramentale Auffassung
des Abendmahles zu retten, wobei Origenes damit fiir die katholische Theo-
logiegeschichte verwendet werden konnte. Die dafiir zitierten Beweise
halten jedoch einer kritischen Betrachtung nicht stand. Zunéichst sind mit
wenigen Ausnahmen alle als evident angegebenen Belege Rufin. Dann geht
es nicht an, in einem ausgerechnet so prekiren Zusammenhang sacramentum
und cOuBolov ohne weiteres zu identifizieren (p. 75), und die Uebersetzung in
Kata Kéhoou VIII 57, die der Verf. gibt, ist tendenzits. Es soll um alles ver-
mieden werden, dall Origenes zugunsten einer «symbolischeny Abendmahls-
auffassung verwendet werden konnte. Eine reine Symbolik im modernen,
liberalen Sinne von Goetz®? diirfen wir zwar bei Origenes nicht suchen;
eine Heiligung ist beim rechten Genusse vorhanden. Von einer (opere
operato) sakramentalen présence réelle zu sprechen, geht aber viel zu weit;
denn hitte Origenes so etwas im Sinne gehabt, hitte er nun einmal Mat.-
Kom. XTI, 14 nicht schreiben kénnen! Auch ob wir bei ihm schon von der bei
Gregor von Nyssa entwickelten Lehre der Eucharistie als dem Sakrament
der évwaoig reden konnen (p.79), ist duBerst fraglich. In aller Bedeutung
bleibt das clOupolov ebyapiotiag doch immer das auf der untersten, auf der

12 Karl Gerold Goetz: Das Abendmahl, eine Diatheke Jesu oder sein
letztes Gleichnis? 1920,



316 Miszellen

sichtbaren der Seinsstufen erscheinende cOuBolov, wobei dieser Begriff
mehr bedeutet als unser Symbol, weniger aber als Sakrament,

Dasselbe finden wir bei der Behandlung der Inkarnation. Es gibt einen
historischen Christus in zentraler Bedeutung, und de Faye hat zweifellos
unrecht gehabt, alles in den einen Kessel der Logosphilosophie zu werfen.
Die avdpwmérng ist fiir Origenes sehr wichtig gewesen: Joh.-Kom. X, 6. Und
doch stellt es eine von spiteren theologischen Entwicklungen aus vollzogene
Umbiegung dar, wenn gesagt wird, der historische Christus sei Sakrament
des inneren Christus (p.261).

‘Eine weitere schwierige Frage ist die nach der Erschaffung der
Materie. Der Verf, nimmt an, sie hitte schon vor dem sichtbaren Kosmos als
apxn existiert, eine materia prima demnach (pp.216 sq.). Abhingigkeit von
Albinos gibt dieser Erkldrung ziemlich viel Wahrscheinlichkeit, nachdem
der an dieser Stelle unklare Rufintext wegfallen mufl. Es wire allerdings
auch mdoglich, dall die Materie als erst nach dem Fall der geistigen Sub-
stanzen zu ihrer maidevoig erschaffen gedacht ist.

Jean Daniélou hat die Vielfalt im Denken des Origenes er-
kannt und zu verarbeiten gesucht. Vor allem in den Abschnit-
ten iiber das System ist es oft glinzend gegliickt. Nur manch-
mal scheint es, als sei eine Harmonisierung versucht worden,
wo bei Origenes in Wirklichkeit eine nicht aufzulésende Span-
nung besteht. Die Erlosungslehre ist sicher nicht incohérent,
wie de 'aye etwas abschiitzig meinte. Aber die nun doch trotz
allem existierende Dialektik von paulinischer Erlésung und
Erziehung durch den Logos einfach zugunsten der ersten
zu entscheiden (pp.265sqq.), heifit die Situation des Alexan-
driners verkennen. Nur formales Denken kann eine Polaritit
nicht ertragen. F'ormalismus jedoch vermochte diesen Christen
des griechischen Alexandria nicht zu binden.

Dornach bei Basel. Samuel Léuchli.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Baza’ = fortschwemmen.

Jes. 18, 2 und 7 heilit es von dem Land jenseits der Strome von Kusch:
¢Dessen Land Strome durchschneiden.» So sagen, soweit ich sehe, alle
Uebersetzer und Ausleger, von den iiltesten bis zu den jiingsten. Nur Hitzig
sagt <bespiileny und einige, so noch Revised Version am Rande, «pliindern».
Gesenius-Buhl und so auch Buhl selber in seinem so trefflichen Kommen-
tar geben an, daf} die genaue Bedeutung des zu Grund liegenden hebriischen
baza’ ungewil} sei.



	Rezensionen

