
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 305

«mutterrechtliche» Momente sozialer wie religiöser Art auf
ältere pflanzerische (und damit wirtschaftliche) Ansatzpunkte
— weibliche Besitzrechte durch weibliche Handarbeit —
zurück. Aber die Herren- und Hochkultur hat vieles erst ausgeformt

— wir wissen noch nicht, wie vieles. Wir beginnen die
Vielschichtigkeit des Problems zu erkennen. Der Forschung
bleibt noch viel zu tun, um jene sicheren Konturen zu finden,
die Bachofen verfrüht zu sehen wähnte. Seinen Ahnungen
wird man um so weniger den Respekt versagen, je klarer man
einsieht, weshalb die kühne Schöpfung des Terminus
«Mutterrechte zunächst in unabsehbare Schwierigkeiten hat führen

müssen. * * *

Mainz. Fritz Kern f.

Rezensionen.

Festschrift Alfred Bertholet zum 80. Geburtstag gewidmet von
Kollegen und Freunden, herausgegeben durch W. Baumgartner,

O. Eißfeldt, K. Elliger, L. Rost. Tübingen, J. C. B. Mohr
(Paul Sieheck) 1950, VIII u. 578 S., mit Bild.
Die Festschrift für A. Bertholet, dem die ThZ damals Heft

5 des 4. Jahrganges (1948) gewidmet hat, ist mit einiger
Verspätung erschienen als ein stattlicher Band, an dem sich,
abgesehen von der durch die Tochter des Jubilars beigesteuerten
Bibliographie, vierzig Gelehrte beteiligt haben: 22 aus Deutschland,

wo auch die Idee dieser Ehrung zuerst auftauchte, 6 aus
England, 4 aus der Schweiz, 3 aus Holland, 2 aus den
Vereinigten Staaten und je einer aus Dänemark, Norwegen und
Schweden.

Der Inhalt dieser Beiträge kann nur angedeutet werden.
Der Großteil betrifft naturgemäß das Alte Testament. O. Gre-
ther f schreibt über den Hebräischunterricht, P. Kahle über
die Aussprache des Hebräischen bei den Samaritanern. Mit der
Metrik befassen sich T. H. Robinson und S. Mowinckel; der
letztere mit einem neuen System, nach dem z. B. der bisherige

*** [Die Druckkorrektur dieses Aufsatzes hat der verstorbene Verfasser

(s. ThZ 1950/3 S. 240) selbst nicht mehr lesen können. Die obigen
redaktionellen Anmerkungen verdankt der Leser einem Austausch des Redaktors
mit Prof. Dr. Karl Meuli, Basel. D. Red.]

20



306 Rezensionen

«Fünfer» aus 4 + 3 Hebungen bestünde. Textkritische
Beiträge lieferten J. A. Bewer und G. R. Driver, einen lexikalischen

P.Humbert (qana). A.Alt versteht Jes. 8, 23—9, 6 aus
dem ägyptischen Krönungsritual. K. Elliger eliminiert die
«Abendwölfe» Zeph. 3, 3, Hab. 1, 8. G. Nagel untersucht das
Verhältnis von Ps. 104 zu den ägyptischen Texten, M. Noth
das Amt des «Richters Israels», ,W. B. Stevenson das Olah-
und Zebachopfer, W. Zimmerli das zweite Gebot. A. Allgeier
behandelt Ps. 94,20, L. Rost Hos. 14, 13 f., H. H. Rowley die
Gestalt des Melchisedek in Gen. 14 und Ps. 110, Th. Chr. Vrie-
zen Ex. 3,14, E. Würthwein Ps. 73. W. Rudolph verteidigt die
literarische Einheit von 2. Kön. 11. H. W. Hertzberg betont die
theologische Einheit im Iiiobbuch. J. Lindblom setzt sich mit
der «kulthistorischen» Schule von London und Uppsala
auseinander, deren Gedanken in gemäßigter Form A. Bentzen
(Dan. 6) und A. Weiser (Theophanie in den Psalmen und im
Festkult) vertreten. In den Bereich der alttestamentlichen
Theologie fallen de Liagre-Böhl (Missions- und Erwählungs-
gedanke in Altisrael), J. Hempel (Wort Gottes und Schicksal),
G. v. Rad («Gerechtigkeit» und «Leben» in der Kultsprache
der Psalmen) und C. Steuernagel (Strukturlinien der Entwicklung

der jüdischen Eschatologie). Dem altorientalischen
Hintergrund des AT gelten die Aufsätze von W. F. Albright (Bäal-
Zephon) und 0. Eißfeldt (Der Tribut des Niqmad von Ugarit
an den hethitischen Großkönig). E. Littmann stellt aus seinen
früher gesammelten Materialien «Abessinisches zum AT»
zusammen.

Die allgemeine Religionswissenschaft, die hier auch nicht
fehlen durfte, vertreten Beiträge grundsätzlichen Inhalts von
St. A. Cook f und A. Jepsen sowie von G. v. d. Leeuw
(Bedeutung der Mythen) und R. F. Merkel (Religionsforschung
der Aufklärungszeit). Baumgartner (Das trennende Schwert
Oden Salomos 28, 4), M. Haller f (Die Blüemlisalpsage) und
R. Meyer (Das Märchenmotiv vom Wiesel und Brunnen bei
den Rabbinen) gehen Einzelfragen nach. Die neutestamentliche
Forschung ist vertreten durch H. v. Campenhausen, der die dä-
monistisch-politische Deutung des èEouoia-Begriffes in Rom. 13

ablehnt, und die Rechtswissenschaft durch H. Liermann (Zur
Geschichte des Naturrechtes in der evangelischen Kirche).



Rezensionen 307

Die Vielfalt und Weite des Inhalts entspricht der Weite
der Interessen und eigenen Arbeiten des Jubilars; es ist eine
wohlverdiente Ehrung.

Basel. Walter Baumgartner.

Lexicon in Veteris Testamenti libros, ed. Ludwig Kœhler et
Walter Baumgartner, Lfg. V, Leiden, E. J. Brill, 1949.

A chaque nouvelle livraison du « Lexicon hébraïque » de

Ludwig Kœhler, on apprécie davantage le labeur de l'auteur
et les mérites de son œuvre. C'est un dictionnaire vraiment
nouveau qu'il nous donne, et pas seulement un remaniement ou une
mise au point d'œuvres antérieures. Plus on avance et plus on
félicite l'auteur d'avoir poussé si avant l'analyse sémantique,
d'avoir posé un fondement philologique si solide, de se tenir si
au courant de 1a, littérature lexicographique, d'unir surtout tant
d'esprit de finesse à une si exigeante rigueur et à un si louable
souci d'objectivité.

Comme dans notre compte rendu des fascicules III et IV
(cp. ThZ, t. VI, 1950, p. 58-63), nous nous bornons à grouper ici
quelques contributions à l'errata. Le lecteur voudra bien y
voir moins une critique qu'un hommage rendu à la valeur d'un
ouvrage qui mérite d'être étudié avec la plus scrupuleuse
attention, et nous prions auteur et lecteur de bien vouloir excuser
les bévues qui pourraient nous être échappées à nous-même.

P. 258a, s. y. zlg : cp. assyr. mazlugum : crochet (cp. J. Lewy, Orientalia,
XIX, 1950, p. 15 suiv.). — P. 258b, s. y. zll : cp. asa. dll, et ar. dalla : être bas,
vil. — P. 259a, 1. 9 depuis le haut : 1. hazzimmâ pour hazimmä. — Ibid., s. v.
zemorä : 1. ar. 'izbaarra pour 'izbaaara. La désignation « pers. > devant
bareçman est trop générale ; préciser : avest. bareçman, phi. barsnom. —
P. 259b, s. v. zemân : on aurait pu relever que d'après certains linguistes
(cp. p. ex. Nyberg, Hilfsbuch des Pehlevi, II, p. 252), ce mot serait authen-
tiquement iranien et aurait passé comme emprunt en araméen, hébreu et
arabe. — Ibid., s. v. zmr : cp. asa. dmr : solemniter pronuntiavit. — P. 260b,

s. v. zan : la suppression des renvois bibliographiques de Ges. Buhl10 est
peut-être regrettable : le mot a-t-il, en outre, été emprunté par l'hébreu
directement à l'iranien Sa mention dans un document araméen de 428 av.
J.-C. (cp. Sachau 5, 3 ; Cowley 17, 3) n'induit-elle pas à postuler un
intermédiaire araméen — Ibid., s. v. zänäb : 1. ar. danab au lieu de zanab. —
P. 261a, 1. 1 : 1. ar. zanâ au lieu de zabâ. — P. 262a, s. v. znhi : 1. ar. zaniha
au lieu de zanaha. — Ibid., s. v. znhU : cp. ar. zanafra : repousser. — P. 262b,

s. v. z'm : cp. asa. z'm : rogatio Aj. aux ex. du qal : Prov. 22, 14 (pt. pass.).

20*



308 Rezensionen

— P. 263b, s. v. zqn : aj. 1 Sam. 8, 1 aux ex. du qal. — P. 264a, s. v. zâqân :

en dépit du sigle exhaustif, aj. Es. 7, 20 ; 15, 2 ; Jer. 41, 5 ; 48, 37. —
P. 265b, s. v. zrh : aj. aux ex. du qal : Es. 30, 22. — P. 266b, s. v. zêru'a : cp.
asa. dr' : semen, triticum — Ibid., s.v. zarzîr : cp. zarzar (Mari) : une
sorte de serpent (cp. Welt des Orients, 1948, p. 201). — P. 269b, s. v. zêtar :

cp. vieux-perse zatâ : celui qui frappe (cp. p. ex. W. Hinz, Altpersischer
Wortschatz, p. 153, s. v.). — P. 271b, 1. 10 depuis le bas : 1. Jer. 38, 6. 11—13

au lieu de 38, 6, 11—13. — P. 274a, s. v. fràbarburot : cp. ar. frabir : qui a des

raies blanches et noires ; fribara : vêtement rayé. — P. 274b, s. v. frbs, 1. 9

depuis le bas : aj. 1 Rois 13, 13. — P. 275b, 1. 7 depuis le haut : aj. Ex. 23,

15; 34, 18 (frag hammassôt) ; 1. 9 depuis le haut : aj. Ex. 34, 25 zèbafr frag

happèsafr. Le sigle exhaustif est de trop s. v. frag : aj. Lev. 23, 6. 34. 41 ;

Deut. 16, 10 etc. — Ibid., s. v. froggä, placer l'accent sur la syllabe finale
et 1. hagi'a au lieu de haga'a. — P. 276a, s. v. frgg : le sigle exhaustif est
injustifié : aj. Ex. 10, 9 ; 13, 6 etc. — P. 276b, s. v. froglä : placer l'accent
sur la finale, et renvoyer à Ostr. Sam. n. 43. 46. 47. — P. 277b, 1. 6 depuis
le bas : aj. Job 14, 6 (et 1. wafrädäl pour weyèfrdâl). — P. 278a, s.v. frdl
n. 6 : aj. Jer. 44, 18 (avec le) ; Prov. 19, 27 (avec le). — Ibid., s. v. friddèqèl :

d'après Benveniste, Gram, du Vieux-Perse § 138, la forme iranienne (1 > r)
a passé en grec (Trfpqç, Ttypiç) et en élamite (ti-ig-ra) ; en outre l'acc.
Tigrâm est seul attesté en vieux-perse (cp. Bh. I, 85. 88). — Ibid., s. v. frdr :

cp. asa. hdm : chambre ; mhdr : id. — P. 279a, s. v. frds : 1. asa. frdt —
Ibid., dernière ligne : 1. Jer. 31, 31 pour 31, 32. — P. 279b, s. v. frädäs : aj.
Jer. 31, 22 (bärä' fradäkä). — P. 281a, s. v. frôâfr : dans Job 40, 26 le subst.

paraît désigner une arme (cp. J. Lewg, Orientalia, 19, 1950, p. 31, et cp.
accad. ha-a-a-hu). — Ibid., s.v. frawäfrim : à 1 Sam. 13, 6 le mot paraît
signifier : trou, creux (cp. G. R. Driver, J. Th. St., XXVIII, p. 286. 287). —
P. 282a, s. v. frôlll, Conti Rossini (Chrestom. arab. merid., p. 146) renvoie,
à propos du nom de divinité frwl, au rapprochement établi par Hommel avec
frôl : le phénix. — Ibid., s. v. frômâ, 1. 4 : 1. frômâtâh avec mappiq dans le h

final, au lieu de frömätähä. — P. 282b, s. v. frôf : cp. ar. frâfa : placer sur le
bord. — P. 284a, s. v. frws : cp. ar. fräsa : I traquer, poursuiv re ; III exciter
à (même idée de hâte). — P. 284b, s. v. frzh : l'arabe frâzin ne désigne pas
seulement l'astrologue, mais aussi le physiognomoniste ; cp. aussi ar.
frazâ(y) : faire la divination par le vol des oiseaux. — P. 285a, 1. 7 depuis
le haut : 1. Nu. 24, 4. 16 au lieu de 24, 4. — Ibid., 1. 14 depuis le haut : n'est-il
pas trop absolu d'affirmer que dans Am. 1, 1 fräzä soit pris absolument
Ne convenait-il pas de rappeler tout au moins Es. 2, 1 ; Mich. 1, 1 où ce
verbe a debârim comme objet, comme peut-être dans Am 1, 1 aussi —
P. 288a, s. v. fräzäq, 1. 20 depuis le haut : aj. Job 5, 15 ; Ps. 35, 10 après
Am. 2,14. —• P. 288b, s. v. fr( : mettre un hamza sur le yâ final de hati'a. —
P. 289b, s. v. fret1 : aj. Es. 1, 18 sous chiffre 2. — Ibid., dernière ligne :

aj. Deut. 19, 15 après Th. 1, 8. — P. 290b, s. v. frtbïi : cp. ar. hatiba : être
rayé de vert ou de noir. — P. 291b, s. v. frotèr : aj. renvoi au phénicien (cp.
inscr. Hadad, 1. 3 ; inscr. Afriram, 1. 2) ; conjecturé au Ps. 89, 45 en parallèle
avec kis'o (Gressmann). — P. 292a, 1. 23 depuis le haut : aj. Lks 6, 12. —



Rezensionen 309

P. 293a, 1. 3 depuis le bas : aj. la forme avec métheg de frayeto dans Gen.

1, 24. — P. 294a, s. y. pyll : cp. asa. pwl : circum. — P. 295a, 1. 12 depuis
le bas : dans Rutli 4, 11 n'est-ce pas l'idée de fécondité plutôt que celle de

richesse qui est impliquée — P. 296a, s. v. pëlâm, la transcription
égyptienne lil'm doit être fautive, car il n'y a pas de signe < 1 » en égyptien
ancien. — Ibid., s. v. pëq : cp. ar. päqa : entourer, embrasser, étreindre.
— P. 296b, 1. 2 depuis le bas : la leçon pikkekâ est probablement erronée
dans Os. 8, 1. — P. 297a, s. v. paklrlt cp. asa. n. pr. hlk — Ibid., 1. 6 depuis
le bas : distinguer ar. pakama : prononcer une sentence, et pakama : être
savant. — P. 298b, s. v. pol : c'est 1 Sam. 21, 6 et non Ez. 48, 15, qui porte
dèrèk pol. — Ibid., s. v. pi' : 1. ségol au lieu de qâmes dans la syllabe finale
de wayyèpèlè. — P. 301a : le sigle exhaustif est injustifié à 1. 17 depuis
le haut, car aj. 1 Rois 3, 15 ; Es. 29, 7 ; Gen. 37, 8. — Ibid., s. v. pallôn : aj.
Ez. 41, 16. 26. — P. 301b, 1. 2 depuis le haut : Sethe (Verbum, I § 253 ;

II § 660, 2) en dérive le copte pèlpilè. — P. 302a, s. v. pâli fa : noter l'unique
ex. du singulier : Job 14, 14. — P. 302b, 1. 10 depuis le haut : 1. miqdâS.
— P. 305a, 1. 4 depuis le bas : aj. Ostr. Sam. 30. 31. 33. 35. 36. 49. — P. 306a,
1. 5 depuis le bas : 1. mapâlèqèt pour mapalqèt. — P. 307a, s. v. hèlqal : cp.
aussi ar. palaqa : raser. — Ibid., s. v. pèlqaD, 1. 7 depuis le bas : aj. Ruth
4, 3. L. 4 depuis le bas : aj. 2 Rois 9, 25. — Ibid., 1. 3 depuis le bas : aj.
1 Chron. 11, 13. — P. 307b, s. v. pU : cp. d'après J. Eitan (J. bibl. lit., 42,
1923, p. 25 suiv.) ar. halasa : to scratch away ; ar. vulg. halaSa : to reap
with a sickle. — P. 308a, s. v. pèm'â : cp. asa. hm't : beurre. — P. 310a,

s. v. pâmûsl : cp. ar. hamïsa : robe bigarrée (cp. Dozy, Diet, noms de

vêtements, s.v.). — Ibid., s.v. pomet: pour les subst. arabes cités, mais non
consignés dans Lane, Kazimirski, Belot, renvoyer à Lisän IX, p. 147. —
P. 311a, s. v. pmm : cp. ar. pamma : être chaud. — Ibid., 1. 4 depuis le bas :

aj. le sigle exhaustif après les ex. du qal de pmm. — P. 312a, 1. 1 depuis
le haut : aj. Ez. 9, 9 (variante au lieu de dämim). — Ibid., 1. 9 depuis le
haut : 1. égypt. pm't pour hm't. — P. 312b, s. v. pmrll : aj. conj. Jug. 15,16
(1. pamaiüm pour TM. pämorotayim ; et cp. ar. pamara : écorcher). —
P. 313a, s. v. pêmâr : cp. égypt. mrp, copte amrëpé : asphalte. — P. 314a,
1. 6 depuis le haut : 1. pën pour pë ; aj. sous chiffre 1 : Prov. 3, 22 ; aj.
sous chiffre 2 : Esth. 5, 2 après Esth. 2, 15. 17. — Ibid. 1. 5 et 3 depuis
le bas : 1. pën pour pë. — P. 315b, 1. 14 depuis le haut : au Ps. 57, 5 pissï
est pris métaphoriquement pour les dents. — P. 316a, 1. 13 depuis le bas :

1. yâpon pour yâpo ; aj. aux ex. cités sous chiffre 1 : Deut. 28, 50. — P. 319b,

s.v. psm : cp. ar. hasama : blesser quelqu'un aux cartilages du nez, et
surtout hazama : percer les narines du chameau pour y passer une boucle
(sens plus spécial et plus concret que celui de pazama : attacher, cité s. v.).
— Ibid., s. v. psfs : cp. phén. psf (inscr. A'hiram 1. 2) : briser, écraser,
piler (cp. Vincent, RB, 1925, p. 184—186) ; le subst. désigne les grains pilés
et menus qui constituaient la manne. — P. 320b, s. v. pafl : cp. ar. haffa :

être léger
Neuchâtel. Paul Humbert.



310 Rezensionen

Jean Daniélou [S. J.], Origène («Le Génie du Christianisme»:
collection publiée sous la direction de François Mauriac de

l'Académie Française), Paris, Editions de la Table Ronde
1948, 310 pp.

In der Origenesforschung hat seit einigen Jahren eine
Umwandlung stattgefunden. Das Bild von einem mit christlichen
Gedanken spielenden hellenistischen Philosophen, wie es die
protestantische Patristik von Thomasius 1 über Denis 2 zu
Eugène de Faye zeichnete3, ist stark umstritten. Schon immer
hatten sich katholische Kreise (z. B. J. Prat4) dagegen
gewehrt, daß man den Kirchenvater einseitig von hellenistisch-
alexandrinischen Gedanken zu erklären sucht, doch fehlte
solchen Darstellungen die Durchschlagskraft, da sie sich mit
einer Kritik der Quellen nicht genügend befaßten und
problemlos (wie Capitaine5 u. a.) einen Rufinschen Origenes
boten.

Walther Völker hat auf einer einzigen Ebene die Opposition

gegen die von de Faye entwickelte und seither weitherum
gültige Origenesauffassung eröffnet: auf dem Gebiete der
Mystik.6 Mag sein, daß Hai Kochs heftiger Protest gegen
Völkers Verwendung des Quellenmaterials nicht immer ganz zu
Unrecht besteht7; es läßt sich doch in keinem Falle leugnen,
daß hier ein neuer, von de Faye nicht einmal in Erwägung
gezogener Aspekt die patristische Forschung wesentlich
bereicherte. Auch wenn Origenes nicht ein Mystiker schlechthin
genannt werden darf, so findet sich doch, jenseits der Spannung

zwischen hellenistischen und urchristlichen Elementen
seiner Theologie, ein mystisches Moment, die monastische

1 Gottfried Thomasius: Origenes. Ein Beytrag zur Dogmengeschichte
des dritten Jahrhunderts, Nürnberg 1837.

2 Jacques François Denis: De la Philosophie d'Origène, Paris 1884.
s Eugène de Faye : Origène, sa vie, son œuvre, sa pensée, Paris 1923—28

(III Bände).
4 J. Prat: Origène, le théologien et l'exégète, Paris 1907.
5 Wilhelm Capitaine: De Origenis Ethica, 1898. Ebenso das neue Buch

von Ernest-Francis Latko: Origens concept of penance, Quebec 1949.
6 Walther Völker: Das Vollkommenheitsideal des Origenes, Tübingen

1931.
7 Hai Koch: Pronoia und Paideusis, Studien über Origenes und sein

Verhältnis zum Piatonismus, Leipzig 1932.



Rezensionen 311

Glaubenshaltung des vierten Jahrhunderts andeutend, welches
sehr wohl die subjektive Basis bilden konnte, welche bei Ori-
genes eben jene Spannung trug.

Aus einer Reaktion heraus hat Henri de Lubac in den
Einleitungen zu den französischen Uebersetzungen der lateinisch
überlieferten Pentateuchhomilien Origenes sehr, allzu sehr
wohl, als christlichen Theologen gezeigt und die neben allen
christlichen Einflüssen unbestreitbar auch vorhandenen grie-
chisch-alexandrinischen beiseite geschoben.8 Die Orthodoxie
wird zum entscheidenden Faktor gemacht.

Jean Daniélou hat eine Polarität erkannt. Origenes kann
nicht nur als Philosoph oder als Exeget oder als Theologe
betrachtet werden: «En réalité, il est tout cela à la fois. Et
l'erreur, précisément, de tous ceux qui l'ont étudié jusqu'ici a
été de vouloir ramener à un aspect particulier une personnalité
dont le propre est d'avoir réalisé l'unité de plusieurs domaines
différents...» (p. 8). Diese umfassende Einheit im Werk des
alexandrinischen Theologen zu zeigen, ist die Absicht dieses
Buches (p. 9).

Das in vier Bücher eingeteilte Werk zeigt in der Einleitung
zum ersten das Leben des Origenes, das der Verf., anders als
de Faye und René Cadiou6, mehr im Zusammenhang mit der
christlichen Gemeinde als vom origenistischen Denken her
verstehen will (p. "20). Origenes wurde in eine christliche
Familie hineingeboren, deren Vater als Märtyrer starb, und
wuchs in der christlichen Tradition auf. Trotz allem blieb dies
ein entscheidendes Moment für seine ganze spätere Haltung.
Wir finden im folgenden eine Darstellung der einzelnen Etappen

seines Lebens: seine Tätigkeit als Vorsteher der
alexandrinischen Katechetenschule mit den eigenen philosophischen
Studien zur gleichen Zeit, der Ablauf seiner verschiedenen
Arbeiten, die noch immer nicht in allen Einzelheiten geklärte
und vom Verf. nur nebenbei behandelte unfreiwillige Ueber-
siedlung nach Cäsarea und die Wirksamkeit in dieser Stadt bis
zum Ende kurz nach der decischen Verfolgung. Anschließend
daran folgen zwei Abschnitte über den christlichen Kultus,

8 Henri de Lubac : Einleitungen zu den Pentateuchhomilien (dritter
Band steht noch aus), Paris, Sources chrétiennes, 1943 sqq.

9 René Cadiou : La jeunesse d'Origène, Paris 1936.



312 Rezensionen

zunächst über die verschiedenen in TTepi Eùxnç vertretenen
Gebetsregeln: der Symbolismus der Gebetsrichtung (nach Osten,
dem Aufgang des Wahren Lichtes) und der Gebetshaltung, die
immer kniend gedacht ist, die Verbundenheit der betenden
Gemeinde mit der Engelwelt und die täglichen Gebetszeiten (pp.
42 sqq.). In Zusammenhang damit stehen die liturgischen
Ausführungen über das Kirchenjahr und die spiritualisierte
Konzeption des Gottesdienstes bei Origenes, wobei jedoch auch
der äußere Kultus seine Geltung behielt (p. 51). Auch die
christliche Gemeinde, die von Origenes in ihrer Wachstumszeit

zwischen den beiden großen Verfolgungen des dritten
Jahrhunderts scharf kritisiert wird (pp. 52 sqq.), hat eine
ähnliche Linie wie der Kultus: die alttestamentlich-gesetzliche
wird zur unsichthar-neutestamentlichen. Bei der daneben
existierenden sichtbaren Gemeinde legt Daniélou reichlich großen
Wert auf die Hierarchie (pp. 61 sq.).

Das nächste Kapitel, auf das wir noch zurückkommen werden,

behandelt die Sakramentslehre: die Taufe, die Eucharistie
und die Buße.

Aeußerst interessant sind die beiden letzten Kapitel dieses
ersten Teiles. Im ersten spricht der Verf. über «Origenes und
das philosophische Milieu» (pp. 85 sqq.), d.h. über die
philosophischen Strömungen zumeist des zweiten nachchristlichen
Jahrhunderts, von denen Origenes abhängig ist. Mit Recht
bekämpft er das Vorhandensein jeglichen Einflusses von seiten
des über zwanzig Jahre jüngeren Plotin und macht zudem
auch die von Cadiou behauptete Identität der beiden Origenes-
gestalten (von denen die eine nach einer Notiz in der Vita Plo-
tini des Porphyrius im Jahre 245 in Rom Plotin gehört haben
soll) wieder fragwürdig (p. 90). Auch wenn Origenes so spät
noch in Rom gewesen wäre und dort eines Tages Plotin gehört
hätte, eine Abhängigkeit ist sicher ausgeschlossen. Daniélou
schaltet auch Ammonius Sakkas, den immer wieder als
Begründer des Neuplatonismus angegebenen Philosophen von
Aléxandria, als gänzlich unbestimmbar aus, da die Quellen (ein
bei Photius von Byzanz zitierter Hierokles-Text) viel zu
unzuverlässig seien (p. 89). Die mittlere Akademie mit Numenius,
Lucian, Appollonius von Tyana und Albinos bildet den
philosophischen Hintergrund des origenistischen Systems. Schließ-



Rezensionen 313

lieh zeigt Daniélou noch das apologetische Werk des Origenes
in seiner Auseinandersetzung mit Celsus, die theologischen
Prinzipien des antichristlichen Philosophen und die
Verteidigung (pp. 109 sqq.).

Der zweite Teil des Werkes behandelt Origenes in seinem
Verhältnis zur Bibel, zunächst die Bibelkritik.

Dabei ist allerdings zu sagen, daß sich diese nicht nur auf das
linguistische Gebiet (die berühmte Hexapla als Versuch, einen möglichst
originalen, von Fehlern gereinigten Schrifttext zu erhalten) und die zu seiner
Zeit noch nicht endgültig gelöste Frage nach dem neutestamentlichen Kanon
beschränkte, wie es hier dargestellt wird (pp. 139 sqq.). In Joh.-Kom. X hat
Origenes bei den Perikopen der Tempelreinigung und des Einzugs in
Jerusalem als erster christlicher Theologe nicht nur philologische, sondern auch

Literarkritik geübt und diese neutestamentlichen Geschichten für
ungeschichtlich erklärt, ein Unternehmen, das die bei der Hexapla gesteckten
Grenzen weit überschreitet.

Das zweite Kapitel enthält die allegorische Schriftauslegung,

wobei Daniélou eine typologische von der traditionellen,

jüdisch-hellenistischen unterscheiden will (pp. 145 sqq.).
Sehr wertvoll ist das dritte Kapitel dieses Teiles über die drei
exegetischen Vorläufer der origenistischen Schrifterklärung:
die rabbinische, die in einer langen Tradition eine bis ins letzte
ausgefeilte Technik entwickelt und von Origenes in gewissen
Fällen verwendet wurde; die philonische, für Origenes viel
bedeutender als die der Rabbinen, in ihrer Zwischenstellung
von hellenistischer und semitischer Symbolik, und schließlich
die gnostische, in welcher überall das Sichtbare als Symbol
einer kosmischen Geschichte aufgezeigt wird (pp. 176 sqq.).

Der dritte Teil enthält eine abgeschlossene Darstellung des

origenistischen Systems. Daniélou fängt, wie es sich von selbst
ergibt, mit der Kosmologie an: die Hierarchie des Kosmos, die
Subordination jeder Daseinsstufe unter die nächste gibt der
ersten christlichen Dogmatik ihr eigentliches Gepräge (pp. 207

sqq.). Wie Hans Jonas10 sah Daniélou, daß das cnjxeEoumov

der XortKod cpéoeiç den Angelpunkt des ganzen Systems bildet:
durch ihren Abfall, der ihrer absoluten Willensfreiheit
gemäß durchaus möglich war, erklären sich all die verschiedenen
Abstufungen von Dämonen, Menschen und Engeln (p. 212),

10 Hans Jonas : TTepi 'Apxwv, ein System patristischer Gnosis, ThZ 1948/2

pp. 101 sqq.



314 Rezensionen

lind gerade dadurch war es für Origenes möglich, seine anti-
gnostische These, daß Gott und kein niederer Demiurg die
Welt erschuf, mit der gegebenen Vielfalt des Kosmos in
Einklang zu bringen: aus freiem Willen sündigten die Engel, und
zu ihrer Läuterung schuf Gott die Welt. Daniélou betont dabei

einen wichtigen Unterschied zu ähnlichen griechischen
Gedanken: die so geschaffene Materie ist nicht an sich böse;
schlecht ist allein der MTille (p. 215).

Es folgt die Angelologie, deren erster Teil die Idee des
Völkerengels behandelt, welche Origenes von der spätjüdischen
Tradition übernommen hatte. Gott hat, zur Strafe und zur
Läuterung, die Nationen unter die Macht von Engeln gestellt,
von guten sowohl als auch von bösen (pp. 222 sqq.), wobei aber
diese Engel gegen Christus ausgerichtet sind und ihre
Herrschaft mit seiner Ankunft ein Ende findet, zwei bezeichnende
christologische Aussagen, die mit Recht unterstrichen werden
(pp. 228 sqq.). Ein zweiter Abschnitt, «Les anges et le Christ»,
entwickelt die traditionelle Anschauung von den beiden
Begleitengeln, einem guten und einem schlechten, wobei der gute
von Christus erzieherische Funktionen erhalten hat (pp. 235

sqq.). Wichtig ist dabei, daß Origenes dadurch eine doppelte
èKtdrima erhält, eine solche der Menschen und eine der Engel
(p. 238).

Das Band von der Angelologie zur Christologie vermittelt
Johannes der Täufer, dessen theologischer Bedeutung im
System ein Kapitel gewidmet ist (pp. 243 sqq.). Gott hatte einen
Engel aus dem Paradiese gesandt und zum Täufer gemacht,
damit dieser die Inkarnation des Sohnes auf Erden vorbereite:
die Vorstellung von der Kcrraßacrtq der Engel, um dem Christus
den Weg zu ebnen. Die Christologie erscheint in drei
Abschnitten: die Trinitätslehre, das bei Origenes so umstrittene
Kapitel, wobei ganz zu Recht Vater, Logos und die pneumatischen

Substanzen zusammengebracht werden, auch wenn eine
einfache Trias zuweilen vorhanden zu sein scheint.11 Hier
finden sich auch die Ausführungen über die Logoslehre (pp. 249

sqq.). Im zweiten Abschnitt die Inkarnation, welche wohl auch
sicher nicht im Zentrum steht, mit der Präexistenz der Seele

11 Daniélou verweist hier auf eine noch unveröffentlichte Arbeit von
Ch. Puech, die hoffentlich bald publiziert wird.



Rezensionen 315

Jesu und der Unterscheidung in den äußeren und inneren
Christus (pp. 258 sqq.) ; schließlich noch die Erlösungslehre,
auch sie nicht zentral im paulmischen Sinne, sondern verbunden

mit der Idee der Traîbeucnç, wobei trotz allem die Bedeutung
des Leidens Christi erfaßt wurde (pp. 264 sqq.). Den Abschluß
des Systems bildet die Eschatologie, die bekannte Lehre von
einem endgültigen Abschluß aller göttlichen Züchtigung und
Erziehung mit einer gleichzeitigen vollkommenen Elimination
des Bösen (pp. 271 sqq.).

In einem letzten Teil nimmt Daniélou Walther Volkers
These von der origenistischen Mystik auf (pp. 287 sqq.), den

Anstieg der Seele zu Gott, wie er in den Exodus- und Numeri-
homilien geschildert ist, leider nur in lateinischen Versionen
erhalten. Genügend erwiesen für die Existenz mystischer
Elemente sind jedoch die Anschauungen von einem pneumatischen

Leben, einem Vollkommenheitsstreben im mystischen
Sinne und die schließliche Vereinigung mit der Welt der
XofiKoi, sowie die Lehre vom eixuiv heou, auf die Daniélou
großes Gewicht legt (p. 289).

In der Tauf- und Abendmahlslehre des Origenes sind die wirklichen
Linien, vor allem wegen der Beschaffenheit der Texte, sehr schwer zu
bestimmen. Daniélou sucht mit allen Mitteln eine sakramentale Auffassung
des Abendmahles zu retten, wobei Origenes damit für die katholische
Theologiegeschichte verwendet werden könnte. Die dafür zitierten Beweise
halten jedoch einer kritischen Betrachtung nicht stand. Zunächst sind mit
wenigen Ausnahmen alle als evident angegebenen Belege Rufin. Dann geht
es nicht an, in einem ausgerechnet so prekären Zusammenhang sacramentum
und oüpßoXov ohne weiteres zu identifizieren (p. 75), und die Uebersetzung in
Kcrrà KéXoou VIII 57, die der Verf. gibt, ist tendenziös. Es soll um alles
vermieden werden, daß Origenes zugunsten einer «symbolischen» Abendmahlsauffassung

verwendet werden könnte. Eine reine Symbolik im modernen,
liberalen Sinne von Goetz 12 dürfen wir zwar bei Origenes nicht suchen;
eine Heiligung ist beim rechten Genüsse vorhanden. Von einer (opere
operato) sakramentalen présence réelle zu sprechen, geht aber viel zu weit;
denn hätte Origenes so etwas im Sinne gehabt, hätte er nun einmal Mat.-
Kom. XI, 14 nicht schreiben können! Auch ob wir bei ihm schon von der bei
Gregor von Nyssa entwickelten Lehre der Eucharistie als dem Sakrament
der ëvuuoiç reden können (p. 79), ist äußerst fraglich. In aller Bedeutung
bleibt das cn)|ußo\ov eùxapicmaç doch immer das auf der untersten, auf der

12 Karl Gerold Goetz: Das Abendmahl, eine Diatheke Jesu oder sein
letztes Gleichnis? 1920.



31C Miszellen

sichtbaren der Seinsstufen erscheinende uupßo\ov, wobei dieser Begriff
mehr bedeutet als unser Symbol, weniger aber als Sakrament.

Dasselbe finden wir bei der Behandlung der Inkarnation. Es gibt einen
historischen Christus in zentraler Bedeutung, und de Faye hat zweifellos
unrecht gehabt, alles in den einen Kessel der Logosphilosophie zu werfen.
Die àvôpwTtÔTriç ist für Origenes sehr wichtig gewesen: Joh.-Kom. X, 6. Und
doch stellt es eine von späteren theologischen Entwicklungen aus vollzogene
Umbiegung dar, wenn gesagt wird, der historische Christus sei Sakrament
des inneren Christus (p. 261).

Eine weitere schwierige Frage ist die nach der Erschaffung der
Materie. Der Verf. nimmt an, sie hätte schon vor dem sichtbaren Kosmos als
dpxf| existiert, eine materia prima demnach (pp. 216 sq.). Abhängigkeit von
Albinos gibt dieser Erklärung ziemlich viel Wahrscheinlichkeit, nachdem
der an dieser Stelle unklare Rufintext wegfallen muß. Es wäre allerdings
auch möglich, daß die Materie als erst nach dem Fall der geistigen
Substanzen zu ihrer uodbeuoiç erschaffen gedacht ist.

Jean Daniélou hat die Vielfalt im Denken des Origenes
erkannt und zu verarbeiten gesucht. Vor allem in den Abschnitten

über das System ist es oft glänzend geglückt. Nur manchmal

scheint es, als sei eine Harmonisierung versucht worden,
wo hei Origenes in Wirklichkeit eine nicht aufzulösende Spannung

besteht. Die Erlösungslehre ist sicher nicht incohérent,
wie de Faye etwas abschätzig meinte. Aber die nun doch trotz
allem existierende Dialektik von paulinischer Erlösung und
Erziehung durch den Logos einfach zugunsten der ersten
zu entscheiden (pp. 265 sqq.), heißt die Situation des Alexandriners

verkennen. Nur formales Denken kann eine Polarität
nicht ertragen. Formalismus jedoch vermochte diesen Christen
des griechischen Alexandria nicht zu binden.

Dornach hei Basel. Samuel Läuchli.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Bäzä' fortschwemmen.
Jes. 18, 2 und 7 heißt es von dem Land jenseits der Ströme von Kusch:

«Dessen Land Ströme durchschneiden.» So sagen, soweit ich sehe, alle
Uebersetzer und Ausleger, von den ältesten bis zu den jüngsten. Nur Hitzig
sagt «bespülen» und einige, so noch Revised Version am Rande, «plündern».
Gesenius-Buhl und so auch Buhl selber in seinem so trefflichen Kommentar

geben an, daß die genaue Bedeutung des zu Grund liegenden hebräischen
bäzä' ungewiß sei.


	Rezensionen

