
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 4

Artikel: Mutterrecht - einst und jetzt : ein Kapitel aus der Rechts- und der
Religionshistorie

Autor: Kern, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


292 F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt

nicht, daß die Kirche als Gebot der Stunde sich nicht sollte
hören lassen! Im Gegenteil, sie hat, genau so, wie sie sich in
den besetzten Ländern während des letzten Krieges über
unrechtmäßiges Handeln zu äußern hatte, auch in den
internationalen Spannungen die Mahnung und die Tröstung des

Wortes, das Gericht und die Gnade Gottes zu verkündigen,
dort wo es jeweilig not tut. Es handelt sich für die Kirche
nicht um ein neues Gesetz zur Reform der Völkerwelt, sondern
um die Botschaft des Evangeliums als kritische Macht zur
Reintegration des Menschen in die Gemeinschaft mit seinem
Gott.

4. Gerade von diesen Erwägungen aus bleibt alles, was
wir über christliches Ethos und weltliches Recht gesagt haben,
unter dem kommenden Gericht Gottes. Daß wir uns um Frieden

innerhalb der Gesellschaft im bürgerlichen oder kriminellen
Recht oder um Frieden innerhalb der Völkergemeinschaft
bemühen dürfen, ist möglich dadurch, daß Gott uns eine Gnadenfrist

erteilt hat und alles Recht ein Zeichen seiner Geduld und
eine Verheißung auf seinen Frieden sein darf. Ohne die Verheißung,

daß Er alles neu machen wird, wäre all unser Bemühen
sinnlos und zum Scheitern verurteilt. Aber im Lichte seiner
Zukunft bekommt alles Handeln aus dem Glauben einen Glanz aus
der Neuschöpfung Gottes. Nicht wir errichten ein irdisches
Zukunftsreich, sondern er ist gekommen und kommt, um seine
Gerechtigkeit als ein Werk seiner Hände aufzurichten. Wo es

schon Schatten wirft auf Erden, ist Recht als Heil aus Liebe,
Glaube und Hoffnung zustande gekommen.

Basel. Hendrik van Oyen.

Mutterrecht — einst und jetzt.
Ein Kapitel ans der Rechts- und der Religionshistorie.

I.
Der Terminus «Mutterrecht» besteht seit rund 90 Jahren.

Bachofen prägte ihn. 1856 hatte er noch von «Weiberrecht»
gesprochen. Das Erscheinen des Hauptwerkes (1861) hat einen
der vieldeutigsten Termini der Kulturgeschichte aus der Taufe
gehoben. Schon L. v. Dargun scheint in seinem Werk
«Mutterrecht und Vaterrecht» (Leipzig 1892) die Verschiedenartig-



F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt 293

keit der darunter zusammengefaßten Erscheinungen bemängelt

zu haben.1 Die Auflösung in verschiedene Begriffe ist
inzwischen noch verfeinert worden. Zu unterscheiden sind:

1. Matrilinearität (Mutterfolge; das Kind wird nur der
Sippe der Mutter, nicht auch der des Vaters, zugerechnet);
2. Matrilokalität (der Wohnsitz der Mutter, bzw. Gattin
bestimmt auch den des Vaters, bzw. Gatten); 3.Matrilineare
Besitzfolge (Erbgang nach der Mutter); 4. Avunkulat (die
Autorität des Mutterbruders überragt in wichtigen Beziehungen
die des leiblichen Vaters der Kinder); 5. Matriarchat (Ueber-
gewicht der Frau im Familienverband); 6. Gynaikokratie
(weibliches Uebergewicht im politischen Verband) — dieser
schon von Lafitau (1724) und vielen anderen gebrauchte
Ausdruck blieb im Untertitel des Bachofen'schen «Mutterrechts»
von 1861 stehen: «Eine Untersuchung über die Gynaikokratie
der alten Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur»
—; 7. Uxorische Machtfolge (der Gatte der Dynastentochter
wird Dynast) 2; 8. Bachofen nahm für alles alte Recht religiöse
Wurzeln an und glaubte, in der Verehrung weiblicher Gottheiten
ein Kennzeichen «mutterrechtlicher» Zustände sehen zu dürfen.

Bachofen hat als Altertumsforscher manche echte Spuren
eines vorindogermanischen archaischen Hochkulturkreises
namentlich in der Mittelmeerwelt aufgedeckt. Jedoch erkannte
er sie nicht als Kulturkreis im Sinne der späteren Ratzel-
Gräbner-W. Schmidt'schen kulturhistorischen Methode, und es

ist gewagt, ihn als deren Vorläufer zu bezeichnen, denn sein
Grundgedanke ist ein universales Evolutionsschema, welches
gerade durch die Kulturkreisforschung endgültig zerstört worden

ist: Bachofen glaubte, ein und dasselbe Volk sei während
einer gewissen Phase «mutterrechtlich» gewesen, danach aber
bei fortschreitender Geistigkeit zuerst zum Vaterrecht über-

1 Mir derzeit nur aus zweiter Hand zugänglich durch W. Mannzen, Die
Eingeborenen Australiens (1949) 232, 61.

2 Eine noch genauere und ausführlichere Begriffsbestimmung wollte
Fritz Kern, Was ist Mutterrecht? La Nouvelle Clio, Brüssel-Mainz (Jahrgang

2, 1950) gehen. Der Tod hat den Verfasser vor der Niederschrift
abberufen. [Wichtig ist auch die Stellungnahme der amerikanischen Ethnologie,

besonders die von R. H. Lowie; vgl. Lowie, American Anthropologist
51, 1949, S. 628 f. D. Red.]



294 F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt

gegangen. Diese Konstruktion hängt mit seiner
Geschichtsphilosophie zusammen, die eine eigenwillige Kreuzung christ-
lich-gnostizistischer und platonisierender (plutarchischer)
Spekulationen war. Die Menschheit steht da zuerst unter der
Herrschaft des Stoffes, dem das weibliche Prinzip koordiniert
ist; nach der ursprünglichen «Sumpfkultur» mit geschlechtlicher

Promiskuität erringt die Frau im Demeter-Zeitalter
zum erstenmal ein relativ geordnetes Familienleben. Aber der
Mann, dem das geistige Prinzip koordiniert ist, führt den
weiteren Aufstieg der Menschheit und damit auch die vaterrechtliche

Familie ein. Dieser erdachte Aufstieg von Nacht zu
Licht hat den Denker und Forscher zu seinen Lebzeiten
vereinsamt; denn seine konservativ-christlichen Altbasier
Freunde beargwöhnten diese Konstruktion *, ebenso wie die
damalige Altertumswissenschaft seine oft eigenwillige «Methode»
ablehnen mußte. Dabei kam der eigentliche Fund eines
vorindogermanischen Kulturkreises weder bei Bachofen seihst noch
bei seinen Kritikern recht zum Tragen.

An der Originalität seiner Gesamtkonzeption kann man
nicht zweifeln.3 Die Frage ist nur, wie weit ältere ethnologische

Entdeckungen einschlägiger Verhältnisse diese Konzeption

gerade in ihren stichhaltigeren Teilen beeinflußt haben. *

Erst nachdem sein «Mutterrecht» erschienen war, hat Bachofen

Lafitaus Hauptwerk in die Hand genommen.6 Jedoch war
Lafitau im deutschen Kulturgebiet stets bekannt geblieben.
Nicht allein durch Herders begeistertes Rühmen; auch der
Basler Geschichtsphilosoph Iselin (1764) hat mindestens
mittelbar viel von Lafitau, und es scheint fast undenkbar, daß

* [Doch vgl. Mutterrecht S. 1037 Anm. 1; 1051 Anm. 3; 1078 Anm. 3 der
Neuausgabe. D. Red.]

3 Vgl. Karl Meuli im Kommentar der neuen Ausgabe und unsre
Besprechung ThZ 1949/6 S. 458 ff.

4 Schon zu seinen Lebzeiten ist die Originalität bestritten worden. E.
de Girardins Prioritätsanspruch ist dabei kaum ernst zu nehmen J. J.
Bachofens Ges. Werke 3, 1948, 927.1102). Girardin hat das Matriarchat
verherrlicht, Bachofen wollte diese Verherrlichung gerade entkräften. Die
französische Debatte, in welche Jules Michelet 1860 eingriff, ebenso Bachofens

Stuttgarter Vortrag von 1856 und die noch günstige Resonanz, die

er fand, erinnern daran, wie der Problemkreis damals in der Luft lag, als
die Kenner der antiken Literatur noch so zahlreich waren.

6 Ges. Werke 3, 1103, 4 (Meuli).



F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt 295

Bachofen diesen berühmten Landsmann ignoriert habe, dessen
Nachkommen in seiner nächsten Nähe als seine Standesgenossen
im Stadtpalast des schriftstellernden Vorfahren residierten. **
Seihst wenn der (mir unzugängliche) ungedruckte Nachlaß

Bachofens keine Spur von dieser Berührung aufweisen
sollte, bleibt sie möglich, ja wahrscheinlich. Auch John Millars

Origin of the Distinction of Ranks (1771, dt. 1772) könnte
in Bachofens Studium der englischen rechtsgeschichtlichen
Literatur gefallen sein.6 Original ist Bachofens bohrender
Ernst, dem Material der Altertumswissenschaft eine
kulturgeschichtliche Erkenntnis der ältesten Menschheitsgeschichte
abzuringen. Der Fehler lag in der Verkümmerung der
ethnologischen Interessen in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts.
Lafitaus breitere Methode geht schon aus dem Titel seines
Hauptwerkes (1724) hervor: «Mœurs des Sauvages Améri-
quains, comparées aux Mœurs des premiers Temps». Dieser
geniale Vorläufer der kulturgeschichtlichen Ethnologie hatte
die Frühgeschichte Europas und Vorderasiens mit Hilfe von
kanadischen Ueberlebseln zu erschließen versucht; er
verknüpfte sie durch die Annahme weltweiter Wanderungen und
verlebendigte die fragmentarische Ueberlieferung der Bibel
und der Antike durch das Leben der nordamerikanischen
Stämme, die er persönlich studiert hatte. Seit der Französischen
Revolution und dem napoleonischen Zeitalter trat die
völkerkundliche Arbeit der Entdeckungs- und Kolonialzeit in den

Hintergrund; Klassizismus wie Romantik konzentrierten das
Interesse auf die europäische Vergangenheit. Auch die historische

Rechtsschule, welcher Bachofen entstammte, hat den
Bannkreis nicht überschritten, den die Schriftdenkmäler und
allenfalls die Volkskunde bestimmten. Was durch die
ethnologische Verengung des Beobachtungsfeldes verlorenging,
suchte Bachofen durch spekulatives Deuten zu ersetzen. Sa-

vigny, sein verehrter Lehrer, hatte (1840), ebenso wie schon

** [Iselins «Geschichte der Menschheit» — vgl. die Rezension von
Ulrich Im Hof, Isaak Iselin..., durch Paul Burckhardt in der ThZ 1949/4

S. 310 ff. — wird in der Tat von Bachofen angeführt, Mutterrecht S. 317 der
Neuausgabe. D. Red.]

6 Zu Iselin und Miliar vgl. K. Kälin, Indianer und Urvölker, nach J. F.

Lafitau, Diss. Freiburg i. Ue. (1943) 138.148.



296 F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt

Athenaios, Alexander Sardi oder Lafitau, die Urpromiskui-
tät abgelehnt: ein «Zustand der regellosen Geschlechtsliebe»
war für Savigny kein mögliches eigenes Kulturzeitalter. Der
monogamen patriarchalen Ehe schrieb er eine «von dem
positiven Recht unabhängige Notwendigkeit» zu. Es leuchtet mir
nicht ein, daß diese Ablehnung eine «abstrakte juristische
Spekulation» sei.7 Vielmehr ahnte Savigny eine notwendige
Bedingung der Kinderaufzucht bei nicht akkumulativer
Wirtschaft. Die moderne Ethnologie hat in der ältesten Kulturstufe
eine bilaterale bzw. eher paternale Familie empirisch festgestellt.

Lafitau hatte bereits in der allgemeinen Hochschätzung
der Jungfräulichkeit, dem fast überall herrschenden Abscheu
vor der Blutschande und in Hochzeitsgebräuchen Gegenindizien

gegen die Hypothese einer Urpromiskuität gefunden.
Bachofen ist hinter Savigny wohl zurückgebliehen, weil er zu
seinem evolutionären «Mutterrecht» eine rohere Vorstufe
benötigte. Und nun begann die Ironie seines Ruhmes. Während
die Fachgenossen ihn verloren gaben, griffen Amerikaner
(Morgan) und Marxisten (Engels) gern nach einem zwar
spekulativen, doch scheinbar quellenmäßig dokumentierten
Untergrund ihrer eigenen darwinistischen Geschichtsphilosophie.
Sie ignorierten, ebenso wie die Münchener Aesthetizisten um
1900, gerade das, was Bachofen bei seiner Konstruktion am
Herzen lag, den Aufstieg vom Stofflichen zum Geistigen; sie
wühlten sich vor allen Dingen in die familiär angeblich
ungeregelten Urzustände hinein.8 Es verdient hier angemerkt zu
werden, daß die Marxisten der kulturhistorischen Forschung
des 20. Jahrhunderts insoweit Gehör gaben, als sie dem
Luftgespinst der «Promiskuitätsstufe» zu mißtrauen begonnen
haben. Cunow will die zeitliche Priorität des «Mutterrechts»
wieder «dialektisch» aufheben: Patrilinearität und Patriarchat
seien älter, da die Gattin in die Heimat des Gatten zuziehe, die
Kinder also bei der eigenen Heirat denselben Lokalgruppenregeln

unterstehen wie der Vater.9 So schwand allmählich der
falsche Ruhm, und die Bruchstücke echter Erkenntnis, zu
denen Bachofen gelangt war, konnten unbefangener gewürdigt

7 So Meuli in Bachofen Ges. Werke 3,1101,1.
8 Die Filiation des Gedankens hei Meuli ebda. 1110 ff.
8 Vgl. Mannzen, s. o. Anm. 1.



F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt 297

werden. Freilich, wer das «Mutterrecht» des großen Sammlers
heute als Fundgrube jenes vorindogermanischen Kulturkreises

henützen will, muß auf Schritt und Tritt die gewaltsamen
Deutungen abwehren. Denn überall spukt die universalgeschichtliche

Prämisse, das evolutionistische Stufenschema hinein.

Der kritische Blick des Altertumsforschers trübte sich
nicht nur heim Interpretieren; er übersah auch gerade eines
der auffälligsten Kennzeichen jenes Kulturkreises, die uxori-
sche Machtfolge. Der Vielbelesene streifte diese merkwürdige
Erscheinung bei der Besprechung der Phäaken. Wieviel mehr
und Deutlicheres aber aus der literarischen Ueberlieferung
erhellt, dazu möchte ich einen Forscher anführen, der sich
besonders damit beschäftigt hat. Professor Dr. Dominik Wöl-
fel (Wien) erlaubt mir freundlicherweise, seine Mitteilung im
Auszug hier wiederzugeben:

«Als Aigisthos mit Klytemnaistra den Agamemnon
umbringt, da wird er nach Heirat mit der Königin widerspruchslos

als König anerkannt, und Agamemnons Sohn, Orestes,
bedeutet nur als Bluträcher eine Gefahr, nicht aber als etwaiger
Thronerbe. Noch krasser ist der Fall bei Penelope. Der König
ist verschollen, aber sein Vater lebt noch, und niemand fragt
nach ihm, es ist auch nirgends gesagt, daß Laertes vor seinem
Sohn Odysseus König gewesen sei. Der Sohn des Odysseus
spielt seine Rolle nicht als Thronerbe. Die Freier bewerben
sich um Penelope, und wer sie gewinnt, wird König sein.
Odysseus kehrt nicht im Triumph zurück; verkleidet muß er
sich erst versichern, daß Penelope ihn noch will und im
Königtum erhält. Von ihr hängt alles ab. Auch Oedipus wird
durch die Heirat mit der Königin König. Beispiele von Frazer
(,Golden Bough'): Telamon, Teuker, Tydeus, Diomedes, Pe-
lops, Menelaos, Agamemnon u. a.

Bei den Kanariern ergibt sich aus den alten Quellen, daß

genau wie bei Penelope in Abwesenheit des letzten Königs
sich die Thronprätendenten um ein junges Mädchen bewerben,

das den Spaniern gegenüber als die eigentliche Herrin
der Insel' bezeichnet wird.

In Britannien jagt, nach römischem Bericht, eine Königin
ihren Gatten davon, und ihr neuer Gatte wird widerspruchslos

als König anerkannt. Die irische Königin Medb sagt in



298 F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt

dem berühmten Bettgespräch ihrem Gatten ins Gesicht, daß
er nur durch sie König ist, und daß sie ihn wegschicken kann.
Bei den Pikten setzte die Königsfolge alle Forscher in
Verwirrung, weil sie sicher nicht vaterrechtlich ist (werden doch
skotische Königssöhne Piktenkönige), aber auch nicht
mutterrechtlich nach dem Schema der Völkerkunde. Hier finden
wir die Lösung des Rätsels. Die zur Herrschaft berechtigte
Frau läßt den Gatten die Funktion ausüben. Die Schottenkönigin

Hermuntrudis rühmt von einer Königin der Pikten:
,Sie war wahrlich eine Königin und mochte, abgesehen von
dem Widerspruch ihres Geschlechts, als König gelten; ja wer
immer ihr ihres Bettes würdig schien, wurde sofort zum
König, und sie übergab ihr Königtum zugleich mit sich selber.
So gingen ihr Szepter und ihre Hand zusammen.'»

Diese uxorische Machtfolge darf nicht mit Gynaikokratie 10

verwechselt werden, denn die Thronerbinnen regieren nicht
selber. Herrschaft ist und bleibt Männersache, aber das
Herrschaftsrecht wird mit der Hand einer Thronerbin zusammen
erworben. Diese alten Königinnen regierten weniger ihren
Erbbesitz als die modernen in England und Holland, welche
ihre Person einem nichtregierenden Prinzgemahl anvertrauen.
In beiden Fällen kann die eigentliche Familienordnung paternal

sein. Man muß in dieser Thronfolgeordnung eine besondere

Form des Wahlkönigtums sehen. Die Thronerbin handelt

als einzige Wählerin. Der Nachteil des Systems liegt in
dem Einfluß der Leidenschaften; Agamemnon bekommt bei
seinem Tod nur zurückbezahlt, was er selbst als Mörder des

ersten Gatten-Königs der Klytemnaistra verbrochen hatte. Der
Vorteil des Systems wird bei einer klugen und züchtigen Fürstin

wie Penelope offenbar, deren Gattenwahl zugleich das
Staatswohl befriedigt. Zugrunde liegen muß diesem altertümlichen

dynastischen System irgendwie ein Besitzrecht der

10 Selbst Lafitaus «Gynaikokratie» ist keine eigentliche Weiberherr-
schaft gewesen, obwohl bei den Huronen Matrilinearität bestand. Die Weiber

der Huronen bildeten die Sippen und besaßen die Felder, aber die
Häuptlinge sind Männer. Der Rat der Alten führt die Staatsgeschäfte.
Immerhin bilden Weiber die eigentliche Seele der Ratsversammlung, und die
alten Männer führen die Geschäfte so, als ob sie da seien, um den Weibern
zu helfen.



F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt 299

Frau an Grund und Boden. Damit verlassen wir Bachofen
und gehen zu den modernen Auffassungen vom Wesen des
Mutterrechts weiter.

II.
Erst im Jahre 1896 sind «mutterrechtliche» Tatbestände

plausibel erklärt worden, und zwar aus wirtschaftlichen
Zusammenhängen. Das berühmte Buch, welchem diese Klärung
verdankt wird, E. Grosse, Die Formen der Familie und die
Formen der Wirtschaft (1896), geht von der Erkenntnis aus,
daß die normalerweise eher paternale Familienordnung durch
die wirtschaftliche Tätigkeit der Frauen im pflanzerischen
Gebiet verrückt werden konnte. Die geschlechtliche Arbeitsteilung

hat schon in der Wirtschaft der Urstufe (Wildbeuter-
tum) die Frauen auf das Einheimsen pflanzlicher Nahrungsmittel

(und Kleingetiers) verwiesen. Als man zur Pflanzenzüchtung

überging, erwarben die Frauen ein Besitzrecht an
den von ihnen bearbeiteten Feldern. Die arbeitende Frau steigert

mit dem Uebergang zum Pflanzertum ihren wirtschaftlichen

Wert, und so lassen sich verschiedene Formen
«mutterrechtlicher» Ordnung, wie insbesondere die Mutter-Besitzfolge,

auf die Einführung des Feldbaues und auf Erdgebiete,
in denen die pflanzlichen Nahrungsmittel den Ausschlag
geben, radizieren. Diese Erkenntnis Grosses ist bis heute
nicht angefochten, und damit wurde die Bachofen'sche
allgemein-menschheitliche Durchgangsstufe der «demetrischen»
Kultur eingeschränkt zu einer Gruppe von Sondererscheinungen,

deren Ursprung den Feldbau voraussetzt. Genauer
gesagt muß ihre Entstehung wahrscheinlich im tropisch-subtropischen

Bereich des Fruchtbaum- und Knollenbaus
gesucht werden.11

11 Beim Bauerntum der gemäßigten Zone (mit Viehzucht und Körnerhau)

ist das vaterrechtliche Erhgut des Bindenhirtentums zu groß, als daß
dort mehr als höchstens gewisse Einschläge von «Mutterrecht» vorkommen
könnten. Allein schon um die mehrdeutigen Ausdrücke «Bodenbauer,
Hackbauer» abzuschaffen, habe ich in den zwanziger Jahren jene nur durch
Jagd, Hegung jung eingefangener Wildschweine und Hühnerhaltung
ergänzte überwiegend vegetahile tropisch-subtropische Feldbauwirtschaft als
«Pflanzertum» bezeichnet; der Terminus hat sich im deutschen Sprachgebiet

weithin eingebürgert und die anfechtbare Bezeichnung der betreffenden

Kulturkreise als «mutterrechtlicher» ersetzt.



300 F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt

Als 1905 die junge kulturgeschichtliche Schule der Ethnologie

(Gräbner, Ankermann, W. Schmidt usw.) diese Erkenntnis

übernahm, wurde sie, wie das leicht geschehen kann, zu
Anfang etwas dogmatisiert. Das heißt, man sah in
«mutterrechtlichen» Ordnungen ein konstituierendes Moment der
pflanzerischen Kulturkreise. Statt der vorsichtigeren Annahme,
daß nur pflanzerische Kulturkreise zur Entfaltung solcher
Ordnungen Anlaß geben konnten, glaubte man, daß sie dazu
führen mußten. Es entstand u. a. die Lehre, daß die Entdek-
kung oder Erfindung des Pflanzenzüchtens dem weiblichen
Geschlecht eine solche wirtschaftliche Vormacht verschafft
hätte, daß daraus auch eine politische Macht der Frau
entstanden sei. Die hiedurch bedrückten Männer hätten sich
verschworen und durch animistische Geheimbünde, die die
Furcht vor Geistern ausbeuteten, die Frauen terrorisiert, so
daß letzten Endes deren Los sich nicht so verbesserte, wie es
ihre große Entdeckung und wirtschaftliche Leistung verdient
hätte, sondern die Feldarbeiterinnen infolge jener Männer-
Rebellion als bequeme Wirtschaftsobjekte ausgebeutet werden
konnten.

Während der Bachofen'sche Mythus über Bebels «Frau»
oder über Rosenbergs «Mythus des 20. Jahrhunderts» hinweg
die Halbbildung mit dem Wahn einer geschichtsphilosophi-
schen Einsicht nährte, droht jetzt aus den Kulturkreis-Hypothesen

ein neuer gelehrter Mythus zu entstehen. Aber die
Kulturkreisforscher selbst haben bald die generalisierende
Betrachtungsweise durch sorgfältigere Analysen überwunden.
Um 1930 sprach man von einer Krisis innerhalb der
kulturhistorischen Schule, die sich vor allem auch auf die Zersetzung

der sogenannten «mutterrechtlichen» Kulturkreise bezog.
Bevor wir zum Schluß den gegenwärtigen Stand der
Forschung betrachten, muß noch erwähnt werden, daß der Bachofen

so teure Gedanke, das «Mutterrecht» sei in religiösen
Vorstellungen, insbesondere in der Verehrung weiblicher
Gottheiten, begründet, durch Grosses rationalwirtschaftliche
Betrachtungsweise erschüttert wurde. Vielfältig ist sodann die
Verehrung weiblicher Gottheiten in Jägerkulturen der
Späteiszeit entdeckt worden. Die sogenannte Venus von Willendorf
würde richtiger als Artemis oder Magna Mater bezeichnet



F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt 301

werden. Der Fruchtbarkeitskult der Herrin der Tiere,
vielleicht auch der Pflanzen, ist archäologisch für ein Zeitalter
gesichert, in welchem wir noch nicht das Recht haben, von
pflanzerischen Kulturkreisen zu sprechen, also auch
«mutterrechtliche» Ordnungen durchaus unwahrscheinlich sind
(Hancar).

III.
Die beiden «mutterrechtlichen» Kulturkreise, die bis in die

dreißiger Jahre unsres Jahrhunderts hinein in der
kulturhistorischen Ethnologie angenommen worden sind, die
«Zweiklassenkultur» und die « Frei-Mutterrechtliche Kultur», schienen

eine Fülle sonstiger Kulturelemente chorologisch
festzubinden (Giebelhaus, Keule, Wildschweine als einzige
Haustiere, später auch Geflügel, Töpferei und Weberei als
weibliche Hausgewerbe, terroristische Geheimgesellschaften
der Männer, Geisterglaube, lunare Religion, Schädelkult, Kopfjagd,

Menschenfresserei, Männerkindbett, atektonische
Zierformen usw.). Heute zweifeln die meisten Forscher an dem
hohen Alter dieser an lebenden Gruppen feststellbaren
Zusammenhänge und dem selbständigen Ursprung all dieser
Kulturelemente bei einem kulturkreisbegründenden hypothetischen

Naturvolk. Zu viele ausgesprochen paternale altertümliche

Pflanzergruppen sind inzwischen ebenfalls ethnographisch

entdeckt worden, deren Sozialverfassung der wildbeu-
terischen Grundkultur noch nahesteht. Das Roden des
Urwalds, das sich beim ständigen Wechsel der Felder immer neu
auferlegt, und andere schwere Arbeit verbleibt den Männern.

Das Bild des «mutterrechtlichen» Pflanzertums nach dem
Modell jener ozeanischen Kulturkreise Gräbners (welche der

sorgsamen Nachprüfung durch W. Milke u. a. nicht standhielten)

gilt heute als rettungslos veraltet. Zum Teil bilden die
extremen Beispiele einer entarteten Drohnenherrschaft relativ
junge Wucherungen, zum Teil entstammt der Chor der
«mutterrechtlichen» Kulturelemente einer Herren- oder sogar frühen

Hochkulturschicht (die wir nicht sehr weit vor die
Induskultur, die frühminoische oder westmittelländische usw.
zurückdatieren können). Hiezu darf ich einem Ethnologen
das Wort geben. Professor Dr. Hermann Baumann (Frank-



302 F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt

furt a. M.), einst Ankermanns bedeutendster Schüler, heute
führender Afrikanist, bezeichnet in den nachfolgenden
Darlegungen den weiten Abstand zu den anfänglichen Hypothesen
der kulturhistorischen Schule, wohin deren eigene Methodik
nach fast einem halben Jahrhundert geführt hat. Gerade weil
das Bild viel differenzierter geworden ist, dürfte des Ethnologen

Versuch, das Wesentliche zusammenzufassen, des Dankes

der Nichtethnologen sicher sein, die durch das Wort
«Mutterrecht» sonst versucht werden, am Gestern (Gräbner-
Ankermann) oder gar Vorgestern (Bachofen-Morgan) zu haften:

«Ist schon bei den rechtlich-sozialen ,Mutterrechts'-Regeln
eine terminologisch geklärte und sachlich ganz neu fundierte
Ueberprüfung des gesamten Beobachtungsmaterials notwendig

— und ich schließe hier die vor einem Vierteljahrhundert
von mir unternommene Untersuchung über ,Vaterrecht und
Mutterrecht in Afrika' nicht aus —, so gilt das erst recht
für die Verknüpfung des soziologischen Mutterrechts mit
anderen Kulturphänomenen, etwa Muttergottheiten, Ahnenkult
und Animismus, Kunstformen und stofflichen Kulturgütern
aller Art. Die von Grosse erschlossenen Funktionszusammenhänge

von pflanzerischer Wirtschaft und ,Mutterrecht'
erscheinen mir allerdings heute noch zwingend. Es bleibt die
Tatsache bestehen und noch zu klären, daß es auch
namhafte Teile des ,primitiven' Pflanzertums gibt, das mit patri-
linearen oder zumindest männlich betonten (paternalen)
Gemeinschaften verbunden ist. Daß darauf von Prof. Kern
hingewiesen wurde, erscheint mir ebenso wichtig, wie das weiter
oben betonte Faktum, daß figürliche Weiberbilder auf das
Vorkommen von Frauengottheiten schon in jägerische, vor-
pflanzerische Zeit hinweisen. Das alles drängt uns zu einer
Revision der anspruchsvoll gestalteten, weltumspannenden
,mutterrechtlichen' Kulturkreise. Die von Jensen derzeit
durchgeführte Aufstellung einer äquatorialen, pflanzerischen
Frühkultur stellt sich als ein Versuch zur Aufweichung des
stark verhärteten Kulturkreisschemas dar.

Was Afrika anbelangt, so haben die vergangenen 24 Jahre
nichts entscheidend Neues zu dem damals Gesagten
hinzugefügt. Es bleibt die Tatsache bestehen, daß das Kernge-



F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt 303

biet der alten ,westafrikanischen Kultur', mit der das Mutterrecht

verbunden sein soll, die westafrikanische Hyläa mit
ihrem rein tropischen Hackbau, weithin frei ist vom Mutterrecht;

daß dieses südlich davon erst und schon im Bannkreis
der ,rhodesischen (Hoch-) Kultur' sich richtig entwickeln kann.
Im patrilinearen Nordkongo tritt sogar eine noch ältere
Feldbauschicht hervor: das von Schebesta so benannte ,Feld-
beutertum', eine lieblos betriebene und die Grenze des Wild-
beutertums kaum überschreitende Form der Bodenbearbeitung

auf Bananenbasis. Im Umkreis der Waldneger-Pygmäen-
Symbiose entstanden und von patrilinearen bzw. paternalen
Völkern getragen, repräsentiert sie ein besonders altertümliches

Stratum pflanzerischer Menschheit. Das Mutterrecht
des Sudans hingegen, teilweise sogar auf die jungsudani-,
sehe Herrenschicht der Dynastiegründe beschränkt, zeigt —
auch mit seinem Vorstoß an die Guineaküste (Agni-Akan-
Gruppe) — so viel Beziehung zum altmediterranen
Mutterrechtsraum, daß wir es nicht ohne weiteres genetisch und
historisch mit dem weit entfernten zweiten afrikanischen
Mutterrechtszentrum (,mittlere Bantu') gleichstellen dürfen. So

erscheint es verständlich, daß Vermutungen auftauchen,
welche nahelegen, das afrikanische Mutterrecht, mindestens in
seinem Nordteil, als Erbstück der altmediterranen Hochkulturmassen

anzusehen. Wir werden von diesem Verdacht auch
nicht abgelenkt, wenn wir die außerafrikanische Situation
betrachten. Das südindische, indonesische und hinterindische
Mutterrecht steht im Wirkungsbereich von Hochkulturen,
denen Mutterrecht z. T. nicht fremd war. Das Mutterrecht der
amerikanischen Indianer schließt sich kulturgeographisch eng
an die zentrale Hochkulturmasse an und wird um so
deutlicher und ausgeprägter, je näher es ihr rückt. Damit sei noch
nicht das ,Mutterrecht' schlechtweg den alt- und neuweltlichen

Hochkulturen zugesprochen. Wir haben ja auch noch
das mehr abseits von Hochkulturzentren gelegene Melanesien
und Ostaustralien zu berücksichtigen! Außerdem ist die
Beziehung des Mutterrechts im Mittel-Bantugebiet zur rhodesi-
schen Hochkultur noch durchaus fraglich. Wir stehen hier
aber vor der gleichen Problematik wie hinsichtlich der Weberei

und Töpferei, die beide naturvölkisch-pflanzerischen Kul-



304 F. Kern, Mutterrecht — einst und jetzt

turen früh verbunden erscheinen, letzten Endes aber doch
nicht ohne die Ausstrahlungsmacht der Hochkulturen zu denken

sind. (Im altweltlichen Bereich weckt den gleichen
Verdacht die ganze Eisenbearbeitung!) Es ist eben so: wir müssen

mehr als bisher die Hochkulturen in Rechnung stellen,
wenn wir den Aufbau ,mutterrechtlich'-pflanzerischer
Kulturen hei ,Naturvölkern' studieren wollen. Selbst Melanesien
und Australien, wovon das erstere «Mutterrecht», Töpferei
und z. T. Weberei kennt, das letztere nur Mutterrecht, sind
dann nicht von einer solchen Revision auszuschließen. Nach
Australien allerdings dürften wohl nur einige Spritzer
gelangt sein. Wir werden immer mehr zu der Auffassung
gedrängt, daß das Pflanzertum der ,Naturvölker', vor allem das
auf der Basis der Körnerfrüchte (Hirse, Reis, Mais usw.),
sich schon früh im engsten Kontakt mit den archaischen
Hochkulturen entwickelt hat. Voranlagen und Frühformen, die
selbständig aus dem Sammlertum entstanden sind, hat es
wahrscheinlich gegeben und damit auch irgendwelche
,mutterrechtliche' Normen, die sich aus der weiblichen Arbeit im
Knollenfruchtanbau, dieser primären Bodenbearbeitung,
ergaben. Aber die deutliche Ausprägung eines ,Mutterrechts'
darf man wohl erst im Zusammenhang mit den archaischen
Hochkulturen und ihrem chthonisch-vegetabilistischen Weltbild

annehmen.
So bleiben als wirklich ,primitive' Kulturen nur die Jäger-

und Sammlerkulturen, und nur aus ihnen wird man Belege
wählen dürfen, wenn man das ,Denken der Naturvölker' in
seinen Wurzeln erfassen will, ohne Gefahr zu laufen, Hoch-
kulturliches als gesunkenes Kulturgut' zu verwerten.»

Soweit Professor Baumann. In weitem Bogen sind wir
also von der Grosse-Gräbner'schen Auffassung des Pflanzer-
tums zu Bachofens Studienfeld, der altertümlichsten
Hochkultur namentlich der mittelländischen Welt, zurückgeführt
worden. Auch die Vitalgottheiten der städtischen Kultur kommen

erneut ins Blickfeld. In Indien haben neuerdings v.
Ehrenfels und Koppers die orgiastischen Kulte der Plochkultur
deutlich von den schlichten Vegetationsdiensten der Dorfler-
religion unterschieden. Schiwa ist mit guten Gründen schon
der vorarischen Stadtkultur (Indus) zuzuweisen. Gewiß gehen



Rezensionen 305

«mutterrechtliche» Momente sozialer wie religiöser Art auf
ältere pflanzerische (und damit wirtschaftliche) Ansatzpunkte
— weibliche Besitzrechte durch weibliche Handarbeit —
zurück. Aber die Herren- und Hochkultur hat vieles erst ausgeformt

— wir wissen noch nicht, wie vieles. Wir beginnen die
Vielschichtigkeit des Problems zu erkennen. Der Forschung
bleibt noch viel zu tun, um jene sicheren Konturen zu finden,
die Bachofen verfrüht zu sehen wähnte. Seinen Ahnungen
wird man um so weniger den Respekt versagen, je klarer man
einsieht, weshalb die kühne Schöpfung des Terminus
«Mutterrechte zunächst in unabsehbare Schwierigkeiten hat führen

müssen. * * *

Mainz. Fritz Kern f.

Rezensionen.

Festschrift Alfred Bertholet zum 80. Geburtstag gewidmet von
Kollegen und Freunden, herausgegeben durch W. Baumgartner,

O. Eißfeldt, K. Elliger, L. Rost. Tübingen, J. C. B. Mohr
(Paul Sieheck) 1950, VIII u. 578 S., mit Bild.
Die Festschrift für A. Bertholet, dem die ThZ damals Heft

5 des 4. Jahrganges (1948) gewidmet hat, ist mit einiger
Verspätung erschienen als ein stattlicher Band, an dem sich,
abgesehen von der durch die Tochter des Jubilars beigesteuerten
Bibliographie, vierzig Gelehrte beteiligt haben: 22 aus Deutschland,

wo auch die Idee dieser Ehrung zuerst auftauchte, 6 aus
England, 4 aus der Schweiz, 3 aus Holland, 2 aus den
Vereinigten Staaten und je einer aus Dänemark, Norwegen und
Schweden.

Der Inhalt dieser Beiträge kann nur angedeutet werden.
Der Großteil betrifft naturgemäß das Alte Testament. O. Gre-
ther f schreibt über den Hebräischunterricht, P. Kahle über
die Aussprache des Hebräischen bei den Samaritanern. Mit der
Metrik befassen sich T. H. Robinson und S. Mowinckel; der
letztere mit einem neuen System, nach dem z. B. der bisherige

*** [Die Druckkorrektur dieses Aufsatzes hat der verstorbene Verfasser

(s. ThZ 1950/3 S. 240) selbst nicht mehr lesen können. Die obigen
redaktionellen Anmerkungen verdankt der Leser einem Austausch des Redaktors
mit Prof. Dr. Karl Meuli, Basel. D. Red.]

20


	Mutterrecht - einst und jetzt : ein Kapitel aus der Rechts- und der Religionshistorie

