
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 4

Artikel: Studien zu Matthäus 11, 2-26. : Zugleich ein Beitrag zur Geschichte
Jesu und zur Frage seines Selbstbewusstseins

Autor: Hirsch, Selma

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877450

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877450
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
6. Jahrgang Heft 4 Juli/August 1950

Studien zu Matthäus 11, 2—26.

Zugleich ein Beitrag zur Geschichte Jesu und zur Frage seines
Selbstbewußtseins.

Man pflegt zu sagen, daß K. L. Schmidt den Rahmen des
Lebens Jesu, wie er uns in den Evangelien überliefert wird,
zertrümmert habe.1 Hierdurch sowie durch die anderen
grundlegenden Werke der formgeschichtlichen Methode 2 wurde
der Weg frei gemacht, auf dem das alte Problem, ob wir Jesus
als geschichtliche Person erfassen können, in neuem Lichte
und mit erweitertem Blickfelde wieder anzugreifen ist.

1. Jesus und Johannes : Mt. 11, 2-9.

Der Abschnitt Mt. 11,2—9 ist von Motiven durchsetzt, die
aus anderen Erzählungen herrühren (vgl. hierzu unten). Für
die Altertümlichkeit von V. 3 spricht seine Formulierung, der
apokalyptisch verhüllende Messiastitel: ö èpxôpevoç. Zu diesem
Kernstück gehört die Angabe V. 2, daß Jünger des Johannes,
und zwar nach dessen Gefangennahme, mit dieser Frage an
Jesus herantreten. Unsere Ueberlieferung enthält außerdem
die echte Antwort auf die «Personalfrage», nämlich die Gegenfrage

V. 7 h—9. Es liegt die typische Form des Streit- oder
Schulgespräches vor.

Indem die Voraussetzung von Mt. 11,2 ff., daß Johannes
von den Werken des Messias hörte, wegfällt, entfällt zugleich
der wesentliche Grund dafür, die Begebenheit in eine spätere
Zeit der Wirksamkeit Jesu zu verlegen. Der Zeitpunkt unseres
Berichtes ist derselbe wie Mk. 1, 14: Die Gefangennahme des

Täufers ist vor kurzem erfolgt. Man hat den Text Trépipaç bià twv
pabr|TÜJv aii-roö evrrev ciîitûj um seiner semitisch anmutenden Aus-

1 Vgl. «Der Rahmen der Geschichte Jesu», 1919.
2 Vgl. M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums2, 1933; R.

Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition2, 1931; vgl. auch M.

Alhertz, Die synoptischen Streitgespräche, 1921; G.Bertram, Die
Leidensgeschichte Jesu und der Christuskult, 1922.

16



242 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

drucksweise willen in Q eingegliedert3, aber es läßt sich
zeigen, daß in einer alten Quelle, die auch dem Bericht Mt. 11

zugrunde liegt, die Initiative von den Jüngern des Johannes
ausging. Sie ist aus dem Text Joh. 3, 22—4, 3 zu erschließen.

Die dunkle Stelle Joh. 4, 1—3 wird nicht dadurch aufgehellt,

daß man V. 2 als Glosse oder Zusatz der Redaktion
tilgt.4 Die Vermutung liegt nahe, daß der dem Temporalsatz
V. 1 untergeordnete erste Objektsatz: «daß die Pharisäer
gehört hatten», ursprünglich selber ein durch ibç oder öxe

eingeleiteter Temporalsatz war. Der folgende Objektsatz bliebe sinnvoll

und geschlossen, wenn wir in ihm die .Worte xai ßaimCei?
streichen. Während aber diese Stelle es nur zuläßt, daß wir
auf das Taufmotiv verzichten, enthält die Parenthese V. 2

eine Angahe, die jenes geradezu ausschließt, sobald wir dem
Text seine ursprüngliche Gestalt zurückgeben. Wir haben die
drei letzten Worte abzutrennen, aùxôç hebt den Gegensatz zu
Johannes hervor: «Gleichwohl taufte er selbst nicht.»

Mk. 11, 30 war die Meinung Jesu natürlich, daß Johannes
mit göttlicher Vollmacht taufte. Auch Joh. hat sich 1, 6 diese
Auffassung zu eigen gemacht. Aber der Täufer wird im vierten

Evangelium bewußt in den Hintergrund gedrängt — Joh.
erzählt nicht, daß Jesus von Johannes getauft wurde. Konnte
er einen Auftrag von Gott besitzen, der dem göttlichen Logos
vorenthalten blieb? Joh. läßt daher auch den «Christus» die
Tätigkeit des Taufens ausüben und den Täufer dafür Zeugnis
ablegen, daß Jesus seine Befugnis vom «Himmel» erhalten
habe (3, 27). Die Umschreibung «Himmel» für «Gott» ist den
beiden Stellen Mk. 11, 30 und Joh. 3, 27 gemeinsam.

Unter dem Zwang der neuen Tendenz wurde auch die Notiz

V. 24 gewiß von dem Evangelisten selber und nicht von

3 Unbedingt notwendig ist die Zurückführung auf Q aus sprachlichen
Gründen nicht (vgl. E. Klostermann, Das Matthäusevangelium z. St.) ; zur
Sache vgl. M. Goguel, Jean Baptiste, 1928, S. 63; Fr. Spitta, Die synoptische
Grundschrift in ihrer Ueberlieferung durch das Lukasevangelium, 1912,
S. 145; R. Eisler, 'IpaoOç ßaailed? II, 1930, S. 155.

4 Vgl. J. Wellhausen, Das Evangelium Johannis, 1908, S. 20. Nach R.

Bultmann erweckt Joh. 3, 22—28 als Ganzes den Eindruck, Bildung des

Evangelisten zu sein, doch könnte die Angabe V. 22 auf Tradition zurückgehen

(«Das Evangelium des Johannes», 1937—41, S. 122).



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 243

einem Redaktor hinzugefügt. Die Vorlage enthielt — vermutlich

an der entsprechenden Stelle, d. h. zu Anfang der Perikope
(die Verse 22 f. bereiten auf das sekundäre Taufmotiv vor6) —
einen Hinweis darauf, daß Johannes gefangengenommen war,
und der Evangelist bestätigt dies indirekt; denn diese Tatsache
war offenbar das, was Jesus «erfahren hatte» (4,1 a) und was
ihn bewog, den Süden des Landes zu verlassen.6 Dies Ergebnis

bedeutet, daß wir Joh. 3, 22—4,3 eine Parallele zu der
synoptischen Ueberlieferung 1,14 Par. vor uns haben, wie wir eine
solche bereits Mt. 11, 2—9 konstatieren mußten. Betreffs der
eingesprengten Sätze Joh. 4, 1 b. 2 ist zu sagen, daß sie zu
einer ganz anderen Ueberlieferung gehören. Wir werden sie
später in ihren echten Rahmen einfügen.

Act. 25, 19 f. zeigt, daß der nt.liche Wortsinn von Zpxricriç

(V. 25) keineswegs immer die Vorstellung eines Streitgespräches

in sich schließt, wie auch die Bedeutung «Streit der
Meinungen», «Wortgefecht» sich für die vorchristliche Zeit
vorläufig nicht mit Sicherheit belegen läßt.7 Denkt man an eine
der anderen, dem Wortstamme unmittelbar entsprechenden
Bedeutungen, also an ein Suchen, Nachforschen (auch ein
geistiges Erwägen käme in Betracht, selbstverständlich aber nicht
die philosophische Untersuchung, für die 2f|-rr|aiç der
griechische term, techn. ist), so ergibt sich ein sehr einfacher und
klarer Zusammenhang: «Da — nämlich nach der Gefangennahme

des Täufers — erhob sich ein Forschen von Seiten der
Jünger des Johannes.» Der hier als Gegner eingeführte «Jude»
ist eine Hilfsfigur, deren der Evangelist bedurfte, weil er den
Ausdruck Érirricnç in anderem Sinne als seine Vorlage faßte.

Es zeigt sich jetzt weiter, daß auch die Worte Ttepi Kaüapiogoö
eine Eintragung von der Hand des Evangelisten sind, der auch
an anderen Stellen seiner Schrift gegen den jüdischen
Reinigungsbrauch polemisiert (vgl. 2, 1—11; 13). Für die Quelle
haben wir statt Kaßapicrpou das Wort XpicfToû vorauszusetzen,
das Mt. 1, 2 in der sekundären Verbindung epYa toö XpicrroO er-

6 Vgl. auch die Symbolik der Ortsnamen.
8 Jesus weilte hier nach Johannes bereits zum zweitenmal in Judäa

(vgl. 2,13), zu dieser «künstlichen Maßnahme im vierten Evangelium» vgl.
W. Bauer, Das Johannesevangelium, 1925, S. 59.

7 Vgl. G. Kittel, ThWBzNT II, 1935, S. 896.

16*



244 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11, 2—26

scheint8, ein weiterer Beweis dafür, daß beide Ueberlieferun-
gen auf dieselbe Grundlage zurückgehen. Daß auch Joh. ZriTticnç

nepi Xp gelesen hat, wird noch dadurch erhärtet, daß er dieses
Motiv in seine Berufungsgeschichte (1, 35 ff.) eingeflochten
hat, deren Abweichungen von der synoptischen Darstellung
der Jüngerberufung hiermit zugleich eine teilweise Erklärung
finden.

Durch die sekundäre Form des Textes V. 26 schimmert der
echte Zusammenhang noch hindurch, wenn die Männer
Johannes mit der Anrede «Rabbi» begrüßen, die in den synoptischen

Schriften wie im vierten Evangelium stets Jesus selber
gilt. Aus der ursprünglichen Frage der Johannesjünger wurde
Y. 31, unter Verschmelzung des Motivs mit dem hellenistischen
Begriff des «Menschen von oben» (vgl. 1. Kor. 15, 47) 9, ein
Zeugnis des Täufers dafür, daß Jesus der aus dem Himmel
«Kommende» bzw. «Gekommene» ist (vgl. Joh. 11, 27): ô dviu-
•&ev èpxôpevoç und ö ex toö oùpavoû èpxôpevoç.

Wir sehen jetzt auch: Die Botschaft von der Gefangennahme,

die den Entschluß Jesu zur Rückkehr nach Galiläa
bewirkte, war ihm von den Johannesjüngern überbracht worden.

Joh. 3, 22—4, 3 bestätigt die Ansicht, daß die Frage Mt.
11, 3 nicht auf einem Höhepunkt des Wirkens Jesu erfolgte,
wie der Redaktor von Mt. 11 es fälschlich darstellt, sondern
noch vor seinem öffentlichen Auftreten.10 Darüber hinaus bildet

der Vers Joh. 3, 25 in seiner hier ermittelten Grundform
(«Da erhob sich ein Forschen von Seiten der Jünger des
Johannes betreffs des Christus») eine Bereicherung des
Textbestandes unserer Perikope in sachlicher und psychologischer
Hinsicht.

Das runde «Ja», das Albertz in dem überlieferten Text mit
Recht vermißt11, wäre demnach nicht ausgeblieben. Aus der
Erwiderung würde hervorgehen, daß für Jesus die Aufgabe
des «Kommenden» prophetischer Natur war. Dies steht im
Einklang mit anderen Aeußerungen, nach denen er sich selbst in

8 Die Ausdrucksweise: «Werke des Christus» befremdet hier, vgl.
E. Klostermann, Das Matthäusevangelium, 1927, S. 94.

9 Vgl. M. Lidzbarski, Mandäische Liturgien, 1920, S. 125.
10 Der Wüstenaufenthalt Jesu wird auch Mk. 1,12 bezeugt.
11 Vgl. a. a. 0. S. 56.



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 245

der Linie des Prophetentums gesehen hat ", erklärt aber auch
zugleich, weshalb der Ausspruch später auf den Vorläufer
bezogen wurde. Unsere Stelle erscheint aber auch charakteristisch

für die Höhe des Selbstbewußtseins Jesu («mehr als
ein Prophet»). Zu vergleichen ist hier eine Lesart im
«Unbekannten Evangelium» 1S, wo es statt der Rede Mk. 12, 14 a
einfacher heißt: «Lehrer Jesus, wir wissen, daß du von Gott
gekommen bist, denn was du tust, bezeugt über allen Propheten.»

Ein Unterschied zwischen der Tradition Mt. 11 und den
Parallelen bei Mk. (1,14) und Joh. (3, 22 ff.) besteht darin, daß
Mt. hier — offenbar infolge des sekundären Rahmens — nichts
über den Aufbruch Jesu nach Galiläa verzeichnet. Es sind
jedoch in der weiteren Tradition Andeutungen vorhanden, daß

wir uns den heute fehlenden Schluß der älteren Textform
analog der Mk.-Joh.-Tradition zu denken haben (vgl.
Abschnitt 2).

2. Die Verwerfung in Nazareth: Mt. 11,6; 13-15; 19 b.

Die heutige Antwort Jesu auf die Frage der Johannesjünger,

Mt. 11, 4 f., gehört der jüngeren Schicht dieser Ueber-
lieferung an. Sie zeigt aber, daß eine weitere Quelle des
Redaktors ein Bericht über die Predigt Jesu in Nazareth war.
Das Sehendwerden der Blinden ist unserem Spruch mit Lk. 4,
18 gemeinsam, und dort verkündigt Jesus auch im Anschluß
an Jes. 61, 1 seine Berufung, den Armen das Evangelium zu
predigen. Im Gegensatz zu Mt. 11, 5 nimmt dieser Zug aber
Lk. 4, 18 die ihm gebührende erste Stelle ein.14

Ed. Meyer hat unwillkürlich auf den Quellort des Spruches
Mt. 11, 13 hingewiesen, wenn er schreibt: «... d. h. alle
Propheten einschließlich Johannes und das Gesetz haben die
Zukunft vorausgesagt, jetzt aber ist die Erfüllung gekommen.» 15

Von der Erfüllung eines Schriftwortes handelt die Predigt
12 Zu dem prophetischen Sendungsbewußtsein Jesu vgl. K. Bornhäuser,

Studien zum Sondergut des Lukas, 1934, S. 27.
13 «Egerton Papyri», Fragments of an unknown Gospel and other

early Christian Papyri, edited by Bell and Skeat, 1935.
14 Durch die Beziehung zu Lk. 4,18 wird Mt. 11, 4 f. nicht völlig

erklärt, vgl. Weiteres unten.
15 Ursprung und Anfänge des Christentums I2, 1924, S. 86.



246 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

Jesu in Nazareth nach dem Text des Lk. Fügen wir das Logion
Mt. 11, 13, dessen Verbindung mit V. 12 nicht ursprünglich ist
(vgl. unten), dort in V. 21 ein, so hilft es, den Gedanken zu
verdeutlichen: Alles Frühere war auf Weissagung beschränkt
(vgl. Lk. 16, 16 a) ; Jesu Sendung ist es, die soeben verlesene
Prophetenrede zu erfüllen. Lk. 16, 16 b ist auch das eùarreXî-
Zecrhai (tttuuxoîç) des Schriftwortes 4, 18 zur Geltung gekommen.
Lk. ordnete somit den «Stürmerspruch» nach Form und Inhalt
dem Gedanken der Nazarethpredigt unter.

Aus dem gleichen Zusammenhange wie V. 13 ist auch 14 a
zu verstehen. Wer eine Rede dieser Art vorausschickt, hat ein
viel dringenderes Anliegen als den Wunsch nach Anerkennung
seines Vorläufers. Hier kann es sich nur um die eigene
Sendung handeln. Wenn der Bedingungssatz Mt. 11, 14 a die Rede
Lk. 4, 21 einleitete (nach dem vorher einzufügenden V. 13), so
würden die Worte: «Wenn ihr es annehmen wollt» an den
Ausdruck des Schriftzitates V. 19 (=wohlgefällig aufnehmen)
anknüpfen. Die Formel Mt. 11, 15 ist mit dem Zusatz Lk. 4, 21:
«in euren Ohren» zu vergleichen. Es hieß also ursprünglich
an unserer Stelle:

Und er begann zu ihnen zu sagen: Alle Propheten und
das Gesetz bis auf Johannes haben geweissagt, und wenn
ihr es annehmen wollt: heute ist dies Schriftwort, das noch
in euren Ohren klingt, in Erfüllung gegangen.
Die verschiedenen Bemühungen um eine innere Verbindung

des Wortes Mt. 11, 19 b Par. mit den Sprüchen V. 18; 19 a
Par. konnten zu keiner völlig befriedigenden Lösung führen, da
auch dieser Text aus seinem ursprünglichen Zusammenhang
herausgerissen wurde. Führen wir ihn diesem wieder zu, so
fällt damit gleichzeitig die Entscheidung in der ebenfalls
umstrittenen Frage der Varianten.

Unter den gegnerischen Aeußerungen Mk. 6,2 f. ist die
Frage: «Was ist das für eine Weisheit, die diesem verliehen
ward?» für die Wirkung der Predigt Jesu charakteristisch. Sie

war ähnlich wie Mk. 1, 21 f.: Jesus spricht mit Vollmacht.16
Aber man gab in seiner Heimatstadt nicht zu, daß seine Weisheit

göttlicher Art sei und darum von Gott stammen müsse.

16 Vgl. E. Lohmeyer, Das Evangelium des Markus, 1937, S. 111.



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 247

Die Antwort lautete: «Die Weisheit wurde gerechtfertigt von
Seiten ihrer Kinder.»

Der Begriff der Weisheit wird hier von Jesus nicht näher
erläutert. Dessen bedurfte es aber nicht, da sich seine Entgegnung

auf die den Hörern bekannte Personifikation der nöDH
im Buch der Sprüche Kap. 8 bezog.17 Um die Bedeutung des
zitierten Schriftwortes (Prov. 8, 32) ganz zu verstehen, müssen
wir den weiteren Kontext heranziehen. Prov. 8, 6—9 heißt
es 18:

Hört zu, denn rede ich,
Und meine Lippen eröffnen Gerades.
Ja, Wahrheit redet mein Gaumen
Und Abscheu haben meine Lippen vor Frevel.
Alle Worte meines Mundes sind aufrichtig,
Es gibt unter ihnen kein verdrehtes und gewundenes,
Sie sind nämlich wahr für die Verständigen
Und gerade für die, die Erkenntnis erlangt haben.
Ganz im Gegensatz zu dem halb resignierenden Wort Mk.

6, 4 Par. ist die Erwiderung Jesu jetzt ein echtes Kampfwort.
Hier wird sogar der Unglaube seiner Landsleute zu einer
Waffe, die sich gegen sie wendet: Hatten die Zuhörer in der
Synagoge die göttliche Herkunft seiner Verkündigung bezweifelt,

so erklärt Jesus ihnen nunmehr, daß sie keine Kinder der
(göttlichen) Weisheit seien, denn solchen wäre die
Rechtbeschaffenheit seiner Worte, ihre göttliche Herkunft nicht
verborgen geblieben.

In der Rede der HSDP! Prov. 8 klingt V. 32, das Wort von
den Kindern der Weisheit, in den Makarismos aus: «Und
glücklich sind, die meine Wege innehalten.» Ihm entspricht
das Logion Mt. 11, 6, das an V. 19 b anzuschließen ist und bei
Mk. die Bemerkung 6, 3 c hervorgerufen hat: «Und sie nahmen

Anstoß an ihm.» 19 Die Antwort Jesu lautete in ihrer
vollständigen Form: «Die Weisheit wurde als gerecht erkannt von
ihren Kindern, und selig ist, wer an mir keinen Anstoß

17 Zu dem Aorist ébiKcmbdr] vgl. auch Prov. 9,1 : «Die Weisheit hat sich
ihr Haus gebaut, hat ihre sieben Pfeiler aufgerichtet.»

18 Uebersetzung nach W. Frankenberg, Die Sprüche, 1898, S. 60 f.
19 Vielleicht knüpfte Paulus an unseren als Herrenwort überlieferten

Text an, daher auch der «paulinische Klang» von Mk. 6, 3 c.



248 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

nimmt.» Jesus widerlegt seine Angreifer diesmal mit einem
Schriftzeugnis.

Die Quelle des Redaktors von Mt. 11 enthielt den ausführlichen

Bericht über die Predigt Jesu in Nazareth, wie ihn Lk.
darbietet. Aber auch Mk. 6, 2 deutet oî noMoi, «die Majorität,
der keine Minorität gegenübersteht» 20, daraufhin, daß vorher
ein Stück der Ueberlieferung herausgebrochen wurde. Lk. 4,
22 a ist itâvTeç das häufige Subjekt der Akklamationen (vgl.
Mk. 2, 12; Lk. 5, 26; Mt. 12, 22), daher wird sich die Angahe
vielleicht ursprünglich auf eine Minderheit bezogen haben,
nämlich auf die Mk. 6, 1 erwähnten, Jesus begleitenden Jünger.
Damit wäre in dem Text des dritten Evangeliums zugleich der
Widerspruch zu V. 23 ff. behoben.21 Aber kann es sich hier
um «seine», d. h. die bereits berufenen, schon längere Zeit im
Gefolge Jesu befindlichen Jünger handeln?

Mk. beginnt seine Darstellung mit den Worten (6, la):
«Und er ging weg von dort und kommt in seine Vaterstadt.»
Wie K. L. Schmidt zeigt, beweist die Statistik des Wortes èKeîbev

bei Mk., daß es schon in der Vorlage enthalten war, und Mk.
ist «ein Redaktor, der die Erzählungen aneinanderreiht, so wie
er sie der Ueberlieferung entnommen hat.» 22 Wenn in einer
älteren Quelle die Nazarethszene am Anfang des öffentlichen
Auftretens Jesu stand, so würde sich die Angabe 6, 1 a, deren
Zusammenhang mit der vorher in Kap. 5 erzählten Geschichte
nicht zwingend erscheint23, unmittelbar an das Gespräch in
der Wüste (vgl. oben) anschließen.

Nun fügen einige Textzeugen Mk. 6, 2 nach ppSa-ro ein ö ïç
hinzu. Der Name Jesu mochte aber deshalb neu genannt
werden, weil ursprünglich am Schluß von V. 1 ein anderer

Name vorkam, der zu einer Verwechslung Anlaß geben
konnte, wenn etwa in 1 b zu lesen war: «Und es folgten ihm
die Jünger des Johannes.» 24 Wir werden also Mk. 6, 2 bzw.

20 Vgl. Wellhausen, Das Evangelium Marei2, 1909, S. 43.
21 Vgl. B. Violet (Zum rechten Verständnis der Nazarethperikope Lk.

4, 16—30, ZNW 37, 1936, S. 251 f.), der ein Mißverständnis der aramäischen

Grundlage von pap-rupeîv vermutet.
22 A. a. 0. S. 153. 23 Vgl. J. Weiß, Das älteste Evangelium, 1903, S. 198.
24 Eine ähnliche stilistische Erscheinung findet sich Joh. 1, 43, wo C. R.

Gregory sie auf die im Volksmund übliche Genauigkeit zurückführt



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 249

Lk. 4, 22 a an die Männer denken dürfen, die Mt. 11, 3 mit der
Frage zu Jesus gekommen waren, ob er der erwartete Messias
(o èpxôgevoç) sei. Nur bei ihnen war es notwendig und wichtig

mitzuteilen, welchen Eindruck die Predigt Jesu auf sie
machte.25 Die Schwierigkeit, mit der sonst Mk. 6, 1 durch die
Erwähnung des Gefolges belastet wird, fällt bei unserer Deutung

fort. Unserer Quelle ist weiter zu entnehmen, daß Jesus
mit seinem öffentlichen Auftreten in seiner Vaterstadt begonnen

hat.
Die Vorlage von Mt. 11 setzt allein die zweite der drei ersten

Fragen Mk. 6, 3 voraus.26 Mit dieser ließe sich aber ohne
Schwierigkeit die erste der zweiten Gruppe — vielleicht in der
Form von Lk. 4, 22 b — zusammenschließen. Anders steht es
bei den weiteren, die Familie Jesu betreffenden Angaben. Daß
sie eine Zutat des Evangelisten sind, lehrt ein Vergleich mit
dem Bericht von den «wahren Verwandten Jesu», Mk. 3, 31

bis 35. Wir fügen ihn hier in der wiederhergestellten Grundform

ein:
32. Und um ihn herum saß eine Menge. Da sagte man

ihm: Sind deine Mutter und deine Brüder nicht hier bei uns?
33. Da antwortete er ihnen und sagte: Wer ist meine Mutter

und meine Brüder? 34. Und er sah umher auf die im
Kreise um ihn Sitzenden und sprach: Da ist meine Mutter
und meine Brüder.
Das Mutter-Brüder(Schwestern?)-Motiv wurzelt in dieser

Erzählung, und daß sie auf Mk. 6, 3 eingewirkt hat, beweist
die Entlehnung der Frage. Der Text, den wir heute lesen, die
angebliche Aeußerung der feindlichen Nazarethaner: «und
sind nicht seine Schwestern hier hei uns?» wird verschieden
interpretiert, ein Zeichen dafür, daß eine künstliche Anpassung

vorliegt.27

(«Wellhausen und Johannes», 1910, S. 39). Vielleicht gehört auch Mk. 1,14
hierher.

25 Sie sind vermutlich mit den Jüngern Mk. 1,16—20 identisch (vgl.
Joh. 1, 35 ff.).

28 Die Vervielfachung der Aeußerungen, wenn das Subjekt eine Mehrzahl

von Personen ist, gehört zum Stil des Mk. (vgl. 2,7; 3,22; 6,14 f.;
8,28; 11,28, vgl. auch unten).

27 Ueher das Logion Mk. 6, 4, eine auch in der Profanliteratur verbreitete

Volksweisheit, können wir nur eine Vermutung aussprechen, da sein



250 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

3. Das Streitgespräch fiber die Sündenvergebung; der Vorwurf
des Teufelsbündnisses: Mt. 11,18. 20-24.

Das Jesuswort Mt. 11, 18 (die Verse 20—24 kommen hier
nur indirekt in Betracht) stammt aus einem größeren
Erzählungskomplex, und es ist nicht möglich, den geschichtlichen Ort
des Logions festzustellen, ohne gleichzeitig den gesamten
umfangreichen Kontext in die Untersuchung einzubeziehen. Da
es sich aber um lange bekannte und viel erörterte Probleme
handelt, so können wir uns hier im wesentlichen auf die
Darlegung unseres Ergebnisses beschränken. Wir lesen Mk. 2,

Iff.:
Und als er nach einer Anzahl von Tagen wieder nach

Kapernaum kam, hat ihn ein Pharisäer, mit ihm zu speisen.

Denn sein Name wurde bekannt, und man sagte: er
ist ein Prophet wie einer der (früheren) Propheten.28

Und er kam in das Haus des Pharisäers und setzte sich
zu Tisch. Und siehe, eine Frau in der Stadt, eine Sünderin,
erfuhr, daß er zu Tisch war im Hause des Pharisäers, und
trat hinten zu seinen Füßen und berührte sein Kleid29, denn
sie dachte: Wenn ich nur seine Kleider anrühre, so werde
ich gerettet.50

allgemeiner Inhalt keine völlig bestimmte Fixierung zuläßt. Manches

spräche nun dafür, daß die jetzt isolierte Notiz 3, 21 ursprünglich mit der
Nazarethszene verknüpft war. Mk. 6,4 wäre dann vielleicht die Antwort
Jesu auf den Versuch der Verwandten, ihn von seinem gefahrvollen
Unternehmen zurückzuhalten. (Auf die strittigen Fragen der Textüberlieferung,
die sich an beiden Stellen ergeben, gehen wir hier nicht ein.)

28 «Hier liegt der Unterschied des letzten Urteils von den beiden
ersten; es meidet alle Vergleiche mit so unmeßbaren Größen wie Johannes
und Elia, hält sich allgemeiner an die vertrauten Prophetengestalten des

ATs und stellt Jesus in ihre Reihe» (vgl. Lohmeyer, a. a. 0. zu Mk. 6,14 f.).
29 Mt.-Lk. : den Saum (eine Quaste?) des Gewandes.
30 Durch die in den Formen eines orientalischen Mystizismus gehaltene

Erzählung Mk. 5, 24 b ff. Parr., die sich durch den Friedensgruß öiraye eiç

eiprivriv (V. 34) mit unserem Text Lk. 7,50) berührt, schimmert ein
zweiter Vorgang hindurch, der einfacher und wahrer wirkt. Er ist aus
den Versen 25 f. und 33 f. zu erkennen. Die Blutflüssige, die von der
Heilkraft Jesu gehört hat und von gläubigem Vertrauen erfüllt ist, kommt
nicht heimlich im Gedränge, sondern offen zu ihm, aber sie naht sich ihm
«mit Furcht und Zittern» (Bewußtsein ihrer rituellen Unwürdigkeit und



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 261

Als der Pharisäer das sah, sprach er bei sich selbst:
Wenn dieser ein Prophet wäre, so müßte er wissen, wer
und was für eine die ist, die ihn anrührt.31

Da antwortete ihm Jesus: Was ist leichter zu der Frau
zu sagen: du bist eine Sünderin, oder zu sagen: deine Sünden

sind dir (von Gott) vergeben?
Und er wandte sich zu der Frau und sprach zu ihr:

Meine Tochter32, deine Sünden sind dir vergeben, geh hin
in Frieden.33

Und die Pharisäer (die Tischgäste) begannen, mit ihm
zu disputieren, indem sie von ihm (als Erweis seiner
Vollmacht zur Sündenvergebung) ein Zeichen vom Himmel
forderten, um ihn zu versuchen.34

Jesus aber sprach zu ihnen: Die Taufe des Johannes,
war sie vom Himmel oder von Menschen? 35 Sie antworteten:
Vom Himmel. Denn alle hielten dafür, daß Johannes wirklich

ein Prophet gewesen war.36 Jesus aber sprach zu
ihnen: Warum habt ihr ihm denn nicht Glauben geschenkt?
Und er ließ sie und ging fort.37

ehrfürchtige Scheu vor der in Jesus geahnten Nähe Gottes). Das Erzählen
«der ganzen Wahrheit» bezieht sich jetzt auf die Geschichte ihres Leidens
("V. 25 f.). Das Wort Jesu bürgt für die Genesung, «und wie vergessen ist
die Berührung des Gewandes oder der Gedanke von dem Ausströmen einer
heilenden Kraft» (vgl. Lohmeyer, a.a.O. S. 103).

31 Zum Text vgl. Wellhausen, Das Evangelium Lucae, 1904, S. 31;
E. Hirsch, Frühgeschichte des Evangeliums II, Die Vorlagen des Lukas und
das Sondergut des Matthäus, 1941, S. 201 ff.

32 Dem gütigen: «Meine Tochter» Mk. 5, 34 (vor f| tticttiç crou...) ist die
Anrede re'xvov 2, 5 parallel, die also in der Geschichte auftritt, die Mk.
durch Motive der Erzählung Lk. 7, 36 ff. aufgefüllt hat.

33 Der Friedensgruß ist im Rahmen unseres Textes angebrachter als
Mk. 5, 34, da Friedlosigkeit vor allem durch Sünde entsteht. — Die Formel
Lk. 7, 50: f] iricmç aou aèouiKév ae (vgl. Mk. 5, 34 Par.) muß wohl einer
jüngeren Schicht zugeschrieben werden.

34 Nach Mk. 2,10 ist die Heilung des Paralytischen das Zeichen der
Beglaubigung. — Wunder erwartete man auch von einem «rechten Propheten»
(vgl. Bornhäuser, a.a.O. S. 30 f.).

35 Vgl. unten zu der Perikope Mk. 11, 27—33.
38 Das Furchtmotiv Mk. 11,32 a ist in diesem Teil des Evangeliums

stereotyp (vgl. 11,18; 12,12; 14,1 f.). — Jesus durfte die allgemeine
Anerkennung des Täufers auch hei den Pharisäern voraussetzen. Gerade
dadurch wird seine Frage zu einer echten Gegenfrage.

37 Das Seufzen Jesu Mk. 8,12, seine bekümmerte Frage, die Selbstver-



262 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

Und er kam nach Haus38 und nahm das Wort und
sprach: Simon, ich hätte dir etwas zu sagen. Und er: Meister,

sprich!
Er sprach: Was dünkt dich, Simon? 39 Ein Darleiher

hatte zwei Schuldner, der eine schuldete ihm fünfhundert
Denare, und der andere fünfzig. Da sie nicht zahlen konnten,

schenkte er es beiden. Welcher von ihnen wird ihn
nun mehr lieben? 40

Simon gab zur Antwort: Ich vermute41 der, dem er das
meiste geschenkt hat. Er aber sprach zu ihm: Du hast richtig

geurteilt.42
Und er ging wieder hinaus an den See43, und alles Volk

kam zu ihm, und er lehrte sie.44 Und sie fürchteten sich
und priesen Gott, der den Menschen (in der Person Jesu)
solche Vollmacht (zur Lehre) geschenkt.45 Es saßen aber

wünschung weisen auf einen anderen Zusammenhang des Gespräches hin
als die Verhandlung mit den Pharisäern, die «ihn versuchen» wollten, etwa
auf eine Unterredung mit den Jüngern, in der diese ihn fragten, warum
er nicht seinen Gegnern das Gläubigwerden durch eine jeden Zweifel
niederschlagende Wundertat erleichtere.

38 Vgl. Mk. 3,20, wo die Situation, der Volkszulauf, dieselbe ist wie
Mk. 1, 2. 39 Vgl. unten zu Mt. 17, 25.

40 Der Vergehende ist Gott, vgl. auch A. Schlatter, Das Evangelium des
Lukas aus seinen Quellen erklärt, 1931, S. 259, 261.

41 Das Verbum ÜTroXapßdvuj braucht nicht Furcht vor einer Falle
auszudrücken.

42 V. 44 b—47 wird die Tatsache, daß der Pharisäer selbst Jesus zu sich
geladen hatte, nicht mehr erwähnt. Die Voraussetzung ist eine andere als
in dem ersten Teil, nämlich die Erfahrung des Missionars nach Mk. 6,11. —
Wenn in dem Einschub das Verhalten Jesu gegenüber zum Maßstab christlicher

Gesinnung gemacht wird, so spricht aus diesem Test nicht Jesus,
sondern die urchristliche Gemeindetheologie. Vgl. auch Paul-Louis Cou-
choud (Jésus, Le Dieu fait homme, 1937, S. 227) zu Mk. 2,10.

43 Zwischen der Episode im Hause des Petrus und dem neuen Anfang
konnte die Geschichte von der Heilung des Paralytischen (Mk. 2,1 b—5 a.

11.12) ihren Platz haben.
44 Das Predigen Jesu Mk. 2, 2 ist ein verfrühter Zug. Die Lieblosigkeit

der Menge gegen den Kranken wäre unbegreiflich, wenn sie nur Zuhörer
waren. Es ist eine Situation wie 1, 32—34. J. Sundwall (Die Zusammensetzung

des Markusevangeliums, 1934, S. 12) hebt die missionarisch-technische

Ausdrucksweise hervor: Xöyov XaXeîv.
45 Mk. 2,12 zerreißen die Worte: «sie priesen Gott» den natürlichen

Zusammenhang zwischen 12 a und c. — «Vollmacht» (Souola) wie Mk. 1, 22,



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 253

einige Schriftgelehrte da, die von Jerusalem herabgekommen

waren.46 Und sie sagten: Einen Dämon (den Beelze-
bul?) hat er und darum wirken die Kräfte in ihm.48

Da sah er sie mit Zorn an, voll Trauer über die
Verhärtung ihres Herzens.49 Und er sprach zu ihnen: Warum
denkt ihr so in euren Herzen? 50

In das Streitgespräch über die Sündenvergebung (vgl. oben)
trugen wir Bestandteile der Erzählung Mk. 11, 27—33 ein.
Die Berechtigung hierzu ergibt sich unter anderem daraus,
daß erst nach Entfernung des dort sekundären Gutes sich ein
klares Bild von der Grundform auch dieses Paradigmas
gewinnen läßt. Wir lesen Mk. 11, 27—33:

Und wie er im Tempel herumging, traten die Hohenpriester

und die Schriftgelehrten und die Aeltesten zu ihm und

Vgl. auch E. von Dobschütz, Paarung und Dreiung, Nt.liche Studien, Georg
Heinrici dargebracht, 1914, S. 123. Lohmeyer (a.a.O. S. 36) erinnert an
Joh. 8, 28.

46 Zu Mk. 2,6 vgl. V. 12 das von dem Evangelisten unbefangen
gebrauchte itdvxaç der Akklamation. Anderseits werden TP«pucrreîç Mk. 3, 22

gar nicht benötigt, denn mit V. 23 beginnt ein selbständiger Bericht, in dem
Jesus das Volk darüber belehrt, daß die von ihm vollbrachten Heilungen
ein Zeichen des Anbruchs der Gottesherrschaft seien — anderes zu denken,
sei widersinnig.

47 Mt. 11,18 decken sich der Vorwurf und die Veranlassung dazu in
keiner Weise, vgl. auch unten zu Mt. 11,16 f.

48 Auch bei einer Lesung: «und darum geschehen solche Machttaten
durch ihn» (vgl. Lohmeyer, a. a. O. S. 116) wäre eine direkte Beziehung zu
der Heilung des Gichtbrüchigen aus unserer Stelle nicht zu entnehmen. —
Diese Begründung der Anklage auf Dämonie hat in der Spruchquelle Mt. 11

wohl die Weherufe V. 20—24 herbeigezogen, in denen der Ausdruck
buvdpeiç Machttaten) dreimal vorkommt (vgl. auch Mk. 6, 2).

48 Der Ausdruck TrepißXevydqevoc; Mk. 3,5 ist stereotyp. — Vgl. zu
Mk. 3,1—6 unsere folgende Untersuchung.

50 Die Perikope kann nicht mit der Frage Mk. 2, 8 b geendet haben. Es

fehlt ein abschließendes Jesuswort. Ueber seinen Inhalt scheint mir kein
Zweifel zu sein: Jesus hat die Beschuldigung, er habe seine Kraft zur Predigt

und zu Machttaten vom Teufel erhalten, als Lästerung bezeichnet,
entweder in der direkten, jetzt den Schriftgelehrten zugeschriebenen Form
(Mk. 2, 7: «er lästert») oder indirekt durch ein Logion wie Mk. 2, 28 f. Par.,
das ja auch in seinem jetzigen Rahmen auf die 3, 22 ausgesprochene
Anklage zurückweist (vgl. die Klammer V. 30).



264 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

sagten zu ihm: [Wenn du der Messias bist, sag es uns.S1
Jesus aber sprach zu ihnen: Ich will euch (vorher) eine
Frage stellen, und ihr sollt mir antworten; und (dann) will
ich euch sagen, ob ich der Messias bin:

Wie können die Schriftgelehrten sagen, der Messias sei
ein Sohn Davids? 52 David hat doch im Heiligen Geiste
gesagt: der Herr sprach zu meinem Herrn: setze dich zu meiner

Rechten, bis ich deine Feinde unter deine Füße lege!»
David nennt ihn «Herr», woher ist er denn sein Sohn?
Antwortet mir!63 Und sie antworteten Jesu: Wir wissen
es nicht. Da sprach Jesus zu ihnen: Dann sage ich euch
auch nicht, ob ich der Messias bin.

4. Ahrenraufen und Heilen am Sabbat: Mt. 11, 12; 25f.

Wir lesen Mk. 2, 23—28:

Und die Pharisäer sagten zu ihm: Warum tun sie
deine Jünger) am Sabbat, was nicht erlaubt ist? Sie

fingen an zu wandern, indem sie Aehren ausrauften.
Da sprach er zu ihnen: Habt ihr nie gelesen, was David

tat, als er Not litt und er Hunger hatte und seine Genossen?
wie er in das Gotteshaus hineinging... und die Schaubrote
aß, die (doch) niemand essen darf als die Priester, und
auch seinen Genossen (davon) gab? So wird von den Tagen
des Königs David an bis jetzt dem Himmelreich Gewalt
getan, und Gewalttäter rauben es.

Da richteten sie an ihn die Frage: Ist es (aber) erlaubt,
am Sabbat zu heilen? In diesem Augenblick nahm Jesus
das Wort und sprach: Ich preise dich, Vater, daß du dies
51 Auch Goguel («Das Leben Jesu», 1932, ins Deutsche übertragen von

K. Binswanger 1934, S. 275 ff.) hat darauf hingewiesen, daß die beiden Fragen

Mk. 11, 28 und Joh. 10, 24 nur zwei Varianten desselben Motivs sind:
Jesus wird über seine Sendung befragt. — Zu der ohne Feierlichkeit und
ohne Benutzung juristischer Termini gestellten Frage Lk. 22, 67 vgl. auch
A. Loisy, L'évangile selon Luc, 1924, S. 540.

52 Mk. 12, 37 b schließt sich gut an V. 34 b an.
63 Daß Messiasfrage und Zitat von Ps. 109, 1 eng zusammengehören,

beweist der Prozeß Jesu Mk. 14, 60 ff., der aber im Gegensatz zu der öffentlichen

Verhandlung 11,27 ff. durch die Augenzeugenfrage belastet wird
(vgl. H. Lietzmann, Der Prozeß Jesu, Sitzungsberichte der Preuß. Akad. d.

Wiss. 1931 XIV, S. 5). Vgl. auch K. L. Schmidt, Der Todesprozeß des Messias
Jesus, Judaica 1945, S. 1 ff.



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 255

den Weisen und Klugen verborgen und es den Unmündigen
offenbart hast. Ja, Vater, denn so ist dein Wille gewesen.

Und er sprach zu ihnen: Herr ist der Herr des Himmels

und der Erde auch über den Sabbat. Daher ist es
erlaubt, am Sabbat Gutes zu tun.

Nicht die von den Beurteilern als schwierig empfundene
Angabe: Kai.. ppSavro oböv rroieîv deutet auf Ueberarbeitung hin,
sondern der Eingang ist Ausfluß einer Stilisierung des Textes:
Jesus — wie so häufig — mit seinen Jüngern auf der Wanderung
begriffen. Wandern und Aehrenraufen sind die Anklagepunkte
eines nachträglichen64 Verhörs, von dem dem Evangelisten
gleichsam nur das Protokoll zur Verfügung stand.65 Er
versuchte, rückschließend aus der Pharisäerfrage, «das Ereignis:»

darzustellen und zog dabei das Streitgespräch in dieses
hinein.

Jesus lagert mit seinen Jüngern in einer fruchtbaren
Landschaft Galiläas. Als der Hunger sich bei ihnen einstellte, oder
die Essenszeit gekommen war, machen die Jünger sich auf und
wandern auf den Feldwegen umher, indem sieAehren ausraufen.
Selbstverständlich verzehren sie die Körner nicht auf dem

Wege — Mk. erwähnt das Essen gar nicht, trotz 25 f. —,
sondern bewahren sie zu dem gemeinsamen Mahl auf, das Jesus
mit ihnen hält.66 Aus dieser natürlichen Situation (vgl. den
Aorist ripgavTo) ist die Erwiderung zu verstehen.

Der König David handelte nicht ausschließlich in seinem
eigenen Interesse. Das Einhalten des Gesetzes wäre in diesem
Fall auch eine Lieblosigkeit und ein Mangel an Verantwor-

54 Zu ïbe V. 24 vgl. Mk. 11, 21 und meinen Aufsatz: Die Verfluchung des

Feigenbaumes, Nieuw Theologisch Tijdschrift 1938, S. 140 ff.
55 Die Worte xoîç ooißßaoiv V. 24 gehören in den Hauptsatz, weil der

Gegenstand der Anklage zuerst allgemein genannt wurde: Vergehen gegen
das Sahbatgesetz.

58 Mk. 3, 2 hatte irapctxripeîv ïva Kaxr)-fopr|0oucTiv aùxoû wohl
ursprünglich eine allgemeinere Bedeutung, als sie ihm hier von dem Evangelisten

beigelegt wird — ein Wortwunder Jesu konnte gar nicht Gegenstand

der Anklage werden. Nicht allein in den Synagogen, sondern überall
beobachteten die Pharisäer im geheimen Jesu und seiner Jünger Tun und
Lassen, schickten wohl auch zu diesem Zweck ihre Späher aus. Unsere
Erzählung ist ein Beispiel für den «Erfolg» ihrer Tätigkeit.



256 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

tungsgefühl gegenüber seinen Waffengefährten gewesen.57
Aber auch Jesus hätte lieblos gegen seine Jünger gehandelt,
wenn er ihnen das Ausraufen der Aehren zum Zweck des
gemeinsamen Mahles gewehrt hätte, und keiner von den Jüngern
durfte weder die Gefährten noch ihren Meister dem Hunger
aussetzen. Die Notlage in dem Fall der Jünger war nicht
dieselbe wie die, unter deren Zwang David handelte. Jesu
Forderung ist jedoch grundsätzlich gemeint: Das Liebesgebot Gottes

ist wichtiger als das Kultgesetz.
Für den einstigen Zusammenhang von Mt. 11, 12 58 mit dem

Paradigma Mk. 2,23 ff. sind zwei Zeugnisse der Ueberlieferung
vorhanden.In der Wucherung Mt. 12, 5 erläutert der Bearbeiter
die Angabe «bis jetzt» durch einen noch in der Gegenwart
geübten Brauch, und die Sabbatübertretung, von der die Lesart
Lk. 6, 5 D Ta berichtet, findet zur Zeit Jesu statt.

Nachdem Jesus bei dem «Verhör» seine geistige und
religiöse Ueberlegenheit erwiesen hat, gehen die Gegner, bescheidener

geworden, zu der Form eines Schulgespräches über.59
Mt. 11, 25 f. Par. ist in diesem Rahmen kein «Jubelruf», aber
Jesus ist jederzeit gewillt, die weise Weltordnung Gottes zu
preisen, auch in der Bitterkeit des Nichtverstandenwerdens. Er
rettet sich vor dem Verzweifeln in ein Gebet.

57 Indem David das eigene Leben und das seiner Gefährten schützte,
brachte er den göttlichen Liebeswillen zur Ausführung. Damit trat das in
Wirklichkeit ein, was durch das Essen des Schaubrotes symbolisch dargestellt

ist: Er hatte teil an dem himmlischen Gut der ßamXeia toO ôeoû (vgl.
W. Ca.spari, Die Samuelbücher, 1926, S. 268).

58 Auch bezüglich dieses «Rätselspruches» gilt das oben zu V. 19 b

Bemerkte.
59 Das Künstliehe in der Komposition der zweiten Gelähmtenheilung

Mk. 3,1—6 tritt auf mehrfache Weise hervor. Da Jesus seine Machttaten
nur durch sein Wort wirkte, also keinerlei «Arbeiten» dabei verrichtete,
bestand auch kein Anlaß zu einem Sabbatkonflikt auf Grund der Heilung;
Joh. 5,10 wird die Sabbatverletzung im Tragen des Bettes gesehen. Das
«knappe und scharfe Befehlswort» V. 3 (vgl. Lohmeyer, a. a. 0. S. 68)
könnte wohl aus einer älteren Fassung des Berichtes Mk. 1, 23 ff. stammen.
Der Dämonische hatte sich zuerst durch Schreie bemerkbar gemacht, und
auf seinen geschwächten Geist konnte schon diese Art des Ansprechens
heilsam wirken. Zu 5 a vgl. oben (Seepredigt), ferner Lohmeyer, a.a.O.
S. 69 zu der Fragestellung V. 4, zu V. 6 unseren folgenden Abschnitt.



Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26 257

Der Mt. 12, 12 b erhaltene echte Konsekutivsatz fiel später
an der Stelle Mk. 2, 28 weg, gab aber vorher, wohl im
Zusammenhang mit der Umbildung von Mk. 2, 28 zu einer Aussage
über den Menschensohn, das verknüpfende tucrre an die
ursprüngliche Prämisse ab, worauf diese, zur Folgerung geworden,

in Y. 27 eine neue Begründung bzw. einen Ersatz für eine
solche erhielt. Das Lk. 6, 10 nach D Ta bezeugte inquit, das
Mk. 2, 28 durch wcrre verdrängt wurde, rückte nun gleichzeitig
nach oben. Daher finden wir es heute als Bestandteil von V. 27

vor. Somit haben wir es mit einer für sekundäre Textüberlieferung

typischen Entwicklung zu tun.60

5. Zinsgroschenfrage und Warnung vor Herodes: Mt. 11,11.

Auch das Logion Mt. 11,11 hat einen Komplex von
Geschichten zum Hintergrund und ist von diesem aus zu deuten.
Wir versuchen auch hier, zu einer für uns erreichbaren älteren
Schicht vorzudringen.

Mk. 8, 6: Als die Pharisäer hörten, daß Jesus mehr Jünger

wirbt als Johannes — gleichwohl taufte Jesus selbst
nicht —, berieten sie sich alsbald mit den Herodianern gegen
ihn, um ihn zu verderben.61

Mk. 12,14—17: Und sie sandten einige von den Pharisäern

zu ihm, um ihn durch ein Wort zu fangen.62 Und sie
kamen und sagten zu ihm: Meister...63 ist es erlaubt,
Caesar Kopfsteuer zu geben oder nicht? Sollen wir sie
geben oder nicht geben? Er aber sprach zu ihnen: Von
wem nehmen die Könige der Erde Zoll und Steuer? Von
ihren «Söhnen» oder von den Fremden?

Wie sie aber sagten: von den Fremden, sprach Jesus zu
ihnen: Und von wem nimmt Gott Zoll und Steuer? Sie sagten:

Von den «Söhnen». Da sprach Jesus zu ihnen: Was
Caesars ist, entrichtet Caesar, und was Gottes ist, Gott!

60 Der wesentliche Gedanke, Gutes tun bedeute keine Sabbatverletzung,
wurde auch Mk. 3, 4, allerdings in nicht mehr primärer Fassung, bewahrt.

61 "Vgl. oben zu Joh. 4,1—3.
62 Auf die schon öfter vermutete Verbindung von Mk. 12, 13—17 mit

3, 6 weist vielleicht auch die Anordnung der Texte im «Unbekannten
Evangelium» hin (vgl. Bell and Skeat, a.a.O. S.40).

63 V. 14 a; vgl. auch oben die einfachere Fassung im U. Ev.

17



258 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

Lk. 13, 31—33: Zu eben der Stunde traten einige Hero-
dianer herzu und sagten zu ihm: Brich auf und wandere
fort von hier, denn Herodes will dich töten. Da sprach er
zu ihnen: Geht hin und sagt jenem Fuchse: Siehe, ich treibe
Dämonen aus und vollbringe Heilungen heute und morgen,
und am folgenden Tage muß ich wandern 64

; denn es geht
nicht an, daß ein Prophet umkomme außerhalb Jerusalems.

Während aber diese hingingen, begann Jesus zu den
Yolksmassen zu reden: Amen, ich sage euch: kein Größerer
ist unter den Weibgeborenen als der König, doch ist der
Kleinste im Königreich des Himmels 65 größer als er.

Mk. 6, 14: Als Herodes aber (die Botschaft Jesu) gehört
hatte, sagte er: Johannes (den ich habe enthaupten lassen?)
ist auferstanden.

Unsere Lesung der Gegenfrage Jesu in dem Streitgespräch
Mk. 12, 13 ff. wird wieder durch eine alte Bezeugung gestützt,
den Zusatz des cod. 713 zu Mt. 17, 26: ëqpri Xiguuv val, Xéyei ô 'lr|-
(Toûç- bàç oöv Kai crû utç àXXÔTpioç aÙTiliv. Umgekehrt erinnert in
dem Text des U. Ev.s, Egerton Papyri, Fragment 2 recto, der die
Parallele dieser Handschrift zu Mk. 12, 13 ff. darstellt, die Lesart

toîç ßacTiXeOmv statt Kakrapi Mk. 12, 14 an die «Könige der
Erde» Mt. 17, 25.66

Mehrere Motive aus dem Bericht Lk. 13, 31 ff. sind in den
Abschnitt Mt. 11, 2—9 eingeflochten, so der Hinweis Jesu auf
seine Heilungen Mt. 11,5, wo zugleich eine Verschmelzung
mit Lk. 4,18 stattgefunden hat (vgl. oben) und die einzelnen
Kategorien der Wundertaten nach dem Muster von Jesaja-
stellen angeführt werden. Deutlich wurde Mt. 11,4 der Auftrag

an die Jünger: «Geht hin und berichtet Johannes!» dem
Wort Lk. 13, 32 a nachgebildet, mit dem Jesus auch dort seinen
Hinweis auf die Heilungen einleitet. Jetzt sieht man ferner, daß

64 Zum Text vgl. Wellhausen, Das Evangelium Lucae, S. 75 f.
66 D. h. von den «nicht weibgeborenen» Engeln.
66 M.Rist («Ceasar or God [Mark. 12: 13—17]? A Study in

Formgeschichte», The Journal of Religion XIV, 1936, S. 324) sieht in der Einführung

des Denars in die Erzählung das Zeichen dafür, daß der Ton von dem

jüdischen Problem des Steuerzahlens an Cäsar zu dem Dilemma römischer
Christen, ihn als Gott anzubeten, verschoben wurde.



Selma Hirsch, Stadien zu Matthäus 11,2—26 269

Mt. 11,7 a (ohne irepi luudvvou) und das «Hören der Werke>
V. 2 ebenfalls aus dem lukanischen Sondergut stammen.

Wie in dem Stürmerspruch Mt. 11, 12 wurde V. 11 der Text
an einem entscheidenden Punkte, dem Namen, verändert, und
es entstand wie dort ein Spruch über Johannes. In diesem Fall
vollzog sich die Umwandlung wohl besonders unter dem Einfluß

des folgenden Verses, des Herodeswortes über Johannes
redivivus 67 (vgl. die Mt.-Yariante ejfnvpTai).

Allgemein wird angenommen, daß bei dem Ausdruck petéiuv

an die geistige Größe zu denken ist. Diese Bedeutung wird
dem Wort hier jedoch beigelegt, weil man von der UeberZeugung

ausgeht, daß niemand anders als Johannes mit dem «Größten

unter den Menschen» gemeint sein könne. Ebensogut kann
sich die Wendung péraç aber auf den äußeren Rang beziehen,
der durch Gehurt und irdische Macht erworben wird, und in
diesem Sinne wird auch von Jesus an der Stelle Mk. 10, 42 das
Substantiv oi perdXoi gebraucht. Der Begriff eines weltlichen
Königs und Herrschers ist keine Seltenheit in seiner Predigt
(vgl. Mt. 11, 8; 17, 25). So gefaßt ist unser Wort die Parallele
zu dem Gedanken Lk. 13, 12, dessen individueller Form es die
allgemeingültige Prägung gibt, das christliche Ethos in der
Gefahr kennzeichnend wie später das Trutzlied der Reformation.

Mk. 12, 13 ist die Erwähnung der Herodianer nicht gerechtfertigt.

Hat nun Mk. vielleicht das Herodianer-Motiv aus der
Notiz 3, 6 übernommen, weil er wußte, daß die Zinsfrage
ursprünglich im Zusammenhang mit dem dort geplanten
Anschlag stand? 68 Es wäre demnach ein Zug aus der Einleitung
in den Text eingedrungen. Aber konnte das Ergebnis einer
Beratung mit der Königspartei nur darin bestehen, daß «einige
der Pharisäer» mit der Ausführung des Planes beauftragt wurden?

Wir sehen in den Worten pera 'Hpwbiavinv die Verkümmerung

eines zweiten Teiles des Berichts, der von einem selb-

87 Daß auch Mk. 8, 28 Parr. nur die eine Yolksmeinung, Jesus sei ein
Prophet, vorauszusetzen ist, habe ich in meiner früheren Studie: «Taufe,
Versuchung und Verklärung Jesu» (1983, S. 1 ff.) ausführlich begründet.

68 Mk. 12, 18 ff., «die einzige Geschichte mit schwebendem Szenarium»
(vgl. E.Hirsch, Frühgeschichte des Evangeliums I, S. 131), schließt sich

gut an 12,12 an.

17*



260 Selma Hirsch, Studien zu Matthäus 11,2—26

ständigen — vorher vereinbarten — Handeln dieser
Mitverschworenen der Pharisäer erzählte. Dieser zu postulierende
Text liegt in dem Sondergut Lk. 13, 31—33 vor69, und wir
erhalten damit zugleich über das Motiv Klarheit, das den Anlaß
zu der Nachstellung des Herodes bildete, falls die Mordabsicht
des Herrschers hier nicht nur vorgeschützt war. Man hatte
ihm gesagt — die Zuträger der Nachricht waren wiederum
Herodianer —, daß Jesus, obwohl er nicht wie Johannes
taufte, dennoch mehr Jünger um sich sammelte als dieser.70

In der Tatsache, daß die Angriffe Mk. 12,13 ff. und Lk. 13,
31 ff. als Anschläge der miteinander verbündeten Feinde Jesu
zusammengehören, würde vielleicht das dunkle Wort Mk. 8,15
seine Erklärung finden. Jesus hatte Grund, seine Jünger vor
der Heimtücke der Pharisäer und des Herodes 71 zu warnen.
Beide Angriffe wurden unter der Maske freundlicher Gesinnung

unternommen.
Der Ausspruch Mt. 11, 19 a führt uns in einen ähnlichen

Zusammenhang wie Mk. 2, 14—17. Die Worte: «ein Freund
von Zöllnern und Sündern» erscheinen als eine Variante der
Frage Mk. 2, 16: «Ißt er mit den Zöllnern und Sündern?»
Anderseits ist dem Gleichnis Mt. 11,16 f. das Motiv von Hochzeit

und Totenklage mit Mk. 2,18 ff. gemeinsam; es ließe sich
als Antwort Jesu in dem Text des Paradigmas vorstellen. Wie
Mk. 1, 2 begegnet uns in der Spruchkomposition Mt. 11 das
Maleachi-Wort von dem Vorläufer (V. 10). Dies alles erscheint
als ein weiteres Zeichen dafür, daß Mt. 11, 2—26 direkt oder
indirekt auf eine evangelienartige Sammlung von Berichten
zurückgeht.

Berlin-Neukölln. Selma Hirsch.

09 Lk. unterläßt auch sonst die Erwähnung von Herodianern (vgl. 6,

11; 12,1; 20,20).
70 Aus dem gleichen Grunde ließ der König nach der Darstellung des

Josephus J. A. XVIII, 5, 2) den Täufer einkerkern und töten. Auch der
Beweggrund der Evangelisten, die diese Tradition unterdrückten, wird
ersichtlich: Daß das Auftreten Jesu auch politische Befürchtungen bei
Herodes und seinen Anhängern — wenn auch unberechtigterweise — wachrufen

konnte, paßte nicht zu dem dogmatisch-kultischen Heilandsbilde (vgl.
auch Mk. 6,17).

71 Vgl. die Lesart einiger Textzeugen: tûiv 'Hpuubiavûiv.


	Studien zu Matthäus 11, 2-26. : Zugleich ein Beitrag zur Geschichte Jesu und zur Frage seines Selbstbewusstseins

