
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 3

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 231

Die rührend schlichte Einfachheit, die sich in solchen Worten

bekundet, entspricht dem unkomplizierten Charakter des
frommen Illiteraten, der freimütig bekennt: «Dem Gottliebenden

liegt nichts an Theologie und Philosophie. Er sehnt sich
nach Gott und Gott allein und bittet ihn wie einen Vater, sich
ihm zu offenbaren» (76 f. vgl. 28). Kein Wunder, wenn das
«Wie» der Offenbarung ihm keine Rätsel aufgibt und er sie
unterschiedslos sich dem Menschen darbieten sieht, s. «Ueber
die Harmonie der Religionen» (S. 96 ff). Auch so oder gerade
dadurch fühlt sich der Leser dieses Bändchens wie von einem
Hauch unmittelbarer Religiosität berührt.

Basel. Alfred Bertholet.

Miszellen.
Jesaja 5, 30.

Die Schlußverse 25 ff. von Jes. 5 bringen die Ankündigung der
feindlichen Invasion: Eine gewaltige, mutvolle Heeresmacht. Der Feind — ein
brüllender Löwe. Er spielt mit der Beute; er läßt sie frei — aber wer
kann sie retten? Er erfaßt sie doch immer von neuem. Otto Procksch: «und

birgt ihn (den Raub) rettungslos». Dabei ein Getöse gleich dem Rauschen
eines Meeressturms. Vers 30: «Und schaut man zur Erde hin und — siehe,
Finsternis.» Was folgt, ist geradezu unverständlich, besser gesagt: nicht
verstanden worden. Der Text lautet nämlich: rpsnw ton hki to
«Bedränger Bedrängnis?) und Licht wird dunkel (wird verfinstert) in
ihrem hohen Gewölk».

Ziemlich unbeholfen und redselig Eduard König, Das Buch Jesaja,
1926, S. 87 f. : «und sie wird zur Erde blicken, aber siehe, Finsternis,
Bedrängnis [bietet sich dem Auge dar], nämlich jegliches Licht ist durch ihre
Nebelwolken finster geworden».

Die Kittel-Kahle-Bibel, 1937, und die neue Zürcher Bibel suchen dem
Uebel so zu steuern: «Finsternis», das Schlußwort des ersten Halbverses,
und Anfangswort des zweiten Halbverses, werden miteinander verbunden,

und so kommt man zur Uebersetzung: «und das Licht wird verfinstert
durch ihr Gewölk». — Der erste Halbvers würde dann lauten: «Da blickt
er auf die Erde.» Wer ist «er»? Besser unpersönlich: «Blickt man zur Erde
hin und siehe da, bange Finsternis.» Entspricht die Redeweise "|tLTI
«bange Finsternis», dem Geiste des biblischen Hebräisch? Schwerlieh.

Der zweite Halbvers ist fast eine Tautologie: Die auf der Erde lagernde
Dunkelheit ist eine Folge der Verfinsterung des Lichtes durch ihr Gewölk.
Kommt doch der Segen des Lichtes von oben, und wenn es auf der Erde
dunkel geworden ist, wie soll es da nicht oben dunkel und bewölkt sein?
Und kann der Herr in der tragischen, jammervollen Stunde das Licht nicht
entzogen haben, ohne zur Anlagerung von Wolken zu greifen?



232 Miszellen

Otto Procksch, Jesaja I, S. 97 f. hantiert, amputiert und übersetzt
schließlich: «Und über ihm brüllt's wie Meeresgebrüll und das Licht geht
unter in Dunkel.» — Wie sollte denn das Licht anders als im Dunkel unter-
gehn?

Joseph Ziegler, Isaias, Echter-Bibel, Würzburg, 1948, S. 27 übersetzt,
natürlich unter stiller Beibehaltung des sprachlieh bedenklichen "[l£?n,
folgendermaßen: «Blickt man zur Erde, siehe da angstvolle Finsternis! Das
Licht ist verfinstert im Wolkendunkel.»

Ich möchte lesen:

nam psV 23331

rnsnin -jon nw ns
und übersetzen:

«Blickt man zur Erde hin, und siehe: Finsternis; Helligkeit und
Licht verdunkelt im hohen Gewölk.»

Sieht man das Dunkel auf Erden, sucht man Licht in den Höhen, allein
auch dort ist alle Helligkeit, alles Licht zur Finsternis geworden. Auf
Erden und im Himmel — überall nur Finsternis.

Aus dem seltenen P13T ist das vielhe,kannte und vielgenannte 1" entstanden.

Mit, Ausnahme von der Aenderung von 1 in fl habe ich den Text und
die traditionelle, exegetisch wichtige Einteilung getreu heihehalten.

Rom. Eugenio Zolli.

Das Schiff der Kirche.
Ein antiker Symbolbegriff ans der politischen Metaphorik

in eschatologischer und ekklesiologischer Umdeutung.

Interessant für die spontane Parallelität wissenschaftlicher
Problemstellungen ist, daß die Frage nach dem «Schiff der Kirche» und nach der
maritimen und nautischen Symbolik der Alten Kirche, auf die Erik Peterson
in seiner Miszelle «Das Schiff als Symbol der Kirche» (ThZ 1950/1, S. 77—79)
mit einer wertvollen Bereicherung zurückkommt, in den letzten Jahren
mehrfach gestellt und beantwortet worden ist. Die Beschäftigung mit den

Symbolen der Meerfahrt ist in unserer reisefreudigen Gegenwart wohl kein
Zufall. Außerdem ist der ekklesiologische Hintergrund bezeichnend.
Eingehend und mit ausgebreiteter Gelehrsamkeit hat an Hand einer Fülle von
Quellen, einer Anregung F. J. Dölgers folgend, Hugo Rahner fast die
gesamte nautische Symbolik und Allegorik von Antike und Christentum
abgewickelt, soweit sie theologisch bedeutsam ist (Antenna Crucis. I. Odysseus

am Mastbaum; II. Das Meer der Welt; III. Das Schiff aus Holz. In:
Zeitschr. f. kath. Theol., Innsbr./Lpz., Bd. 65/1941, S. 123—152; 66/1942, S. 89

bis 118 u. 196—227). (Vgl. Hugo Rahner, Griechische Mythen in christlicher
Deutung, Ges. Aufsätze, Zürich, Rhein-Verlag, 1945, rez. von Walter
Baumgartner in der ThZ 1946/5, S. 376 ff.) Der Unterzeichnete hat eine übersehene

spätantike Sehiffsgemme des Dresdener Albertinums der Christlichen
Archäologie erschlossen und in ihr den ältesten eindeutigen archäologischen
Beleg für den Begriff «Schiff der Kirche» im ausgehenden 4. Jahrh. ge-



Miszellen 233

sehen, wobei der nähere Zusammenhang dargelegt wurde (Navis Eeelesiae.
Eine unbekannte altehristliche Darstellung der Schiffsallegorie. In: Zeit-
schr. f. d. nt.liche Wiss., 40/1941, S. 76—86). Kurz darauf stellte f Georg
Stuhlfaulh die frühchristliche Kunstsymbolik des Schiffes zusammen (Das
Schiff als Symbol der altchristlichen Kunst. In: Rivista di archeologia
crist., 19/1942, S. 111 ff.; mit Katalog des Bestandes!). Sämtliche Arbeiten
erschienen, bedingt durch die Kriegsverhältnisse, verspätet, und den
Bearbeitern selbst ist die Triplizität der Ereignisse nicht bekannt gewesen.
Sie haben gezeigt, daß es sich hei der maritimen Symbolik um einen
beträchtlichen und vielseitigen Komplex des antiken Denkens handelt, der
für die Mittelmeervölker naturgegeben war und viele Bereiche des
individuellen und sozialen Lehens umfaßte (Mensch, soziale Gemeinschaft,
Kosmos). Die religiöse Verwendung des Schiffes in Kult und Vorstellungswelt
ist, wie W. H. R. Rivers aufgewiesen hat (Ships and Boats, in : Encycl. of
Religion and Ethics, XI, 1920, p. 471 ss.), uralt und weitverbreitet. Die
Navigationskunst hat ihre religiösen und magischen Aspekte schon hei den
Primitiven. Schiff, Schiffsteile, Schiffsdekoration und die im Schiff
untergebrachten Gegenstände haben oft religiöse Bedeutung.

Bei der Beziehung der archäologischen Zeugnisse auf die Kirche sollte
man, wie ich gezeigt zu haben glaube, vorsichtig sein. Die meisten älteren
Darstellungen des Schiffes in der altchristlichen Kunst machen von sich
aus keine ekklesiologische Anspielung evident. Auch eine detaillierte Deutung

des Bildes in der christlichen Kapelle von Dura am Euphrat auf die
Taufe, wie sie Peterson vorschlägt, begegnet Schwierigkeiten, zumal da
der Charakter und die Bestimmung dieses Baptisteriums aus der 1.

Hälfte des 3. Jahrh. noch nicht völlig gesichert sind. Ob man einen ekklesio-
logischen Sinn des Schiffes in der christlichen Gedankenwelt vor Tertullian
und Hippolyt von Rom annehmen kann, wie Peterson und Rahner (66/1942,
S. 199) meinen, erscheint mir zweifelhaft, zumindest nicht sicher. Auch eine
orientalische Herkunft ist nicht erweislich. Häufig geworden ist das Bild
seit dem 4. Jahrh., und zwar ist es offenbar im Abendlande eingebürgert
(Goldammer, S. 80), wo ich auch seinen Ursprung für das Christentum zu
suchen geneigt bin. Die Allegorik des Testamentum Naphtali scheint mir
nicht eindeutig und prägnant genug, um den nt.lichen Perikopen vom
Seesturm und von Jesu Seewandel eine solche Bedeutung unterzulegen.
Dagegen ist m. E. die Geläufigkeit der maritimen und nautischen Metaphorik
im politisch-sozialen Denken der Antike, vor allem des Westens seit
spätrepublikanischer Zeit, für das Werden der Idee des «Kirchenschiffes»
besonders beachtenwert. Rahner hat zahlreiches Belegmaterial dafür
zusammengetragen (66/1942, S. 210 ff.). Das «Schiff des Staates» ist danach schon
in altgriechischer Zeit bekannt (seit Alkaios von Mytilene, Herakleitos und
Theognis). Pindar, Aischylos und Sophokles verherrlichen aus dem
Selbstbewußtsein der griechischen Polis dichterisch den Gedanken des
Staatsschiffes. Und bei Piaton, Aristoteles, Demosthenes und Plutarch schlägt sich
das politische Denken ebenfalls im Bilde von der gefahrenreichen Seefahrt
der Gemeinschaft im Fahrzeug des wohlgeordneten Staatswesens nieder.



234 Miszellen

Die Deutung der Ursprünge des Schiffssymbols muß also zu einem
wesentlichen Teile aus dem Politischen vorgenommen werden. Insbesondere
aber muß auf die Fülle der Gedanken hingewiesen werden, welche römische
politische Gesinnung mit Hilfe nautischer Terminologie ausdrückte. Das
meiste Material liefert Cicero, bei welchem das Staatsschiff mit dem
gesamten Apparat zugehöriger Vorstellungen eine beliebte tropische Wendung
ist. Aber auch sonst sind navis und naufragium im übertragenen Sinne
sprichwörtlich und eine stehende Redeweise. Cicero: «Quam ob rem, mi
Quinte, conscende nobiscum, et quidem ad puppim. Una navis est iam bonorum

omnium» (Epist. ad Fam. L. XII, 25; ed. Mueller, p. 360). «Cum vero
in hanc rei publicae navem ereptis senatui gubernaculis fluitantem in alto
tempestatibus seditionum ac discordiarum armatae tot classes... incur-
surae viderentur» (Pro P. Sestio, c. 20 §46; Mueller, p. 20). Livius:
Vortreffliche Staatsbürger sind, «qui in eodem velut navigio participes sunt
periculi» (L. XXXXIV, c. 22, 12; ed. Weißenborn 10, 1, p. 108). Horaz meint
wahrscheinlich — abgesehen vom Lebens- und Seelenschifflein in Carm. I,
34 — auch das Staatsschiff, das er wieder flott wissen möchte: «O navis,
referent in mare te novi fluctus» (Carm. I, 14; vgl. zusammen mit anderen
Belegen dazu Quintilian, Institutio oratoria VIII, 6). Staatsunglück ist
Schiffbruch; Cicero: «Sed necesse est... me totum superioris anni rei
publicae naufragium exponere» (Pro P. Sestio, c. 6, 15; I.e. p. 7; vgl. Ad
Atticum IV, 19, 2; Mueller, p. 128). Auch sonst gebraucht Cicero gern das

Bild des «Schiffbruches», etwa vom Erbe oder Vermögen («naufragium
patrimonii», «rei familiaris»; Philippiea XII, c. 8 §19; Mueller, p. 529;
Epist. ad Fam. L. I, 9, 5; 1. c. p. 17). Nach L. Annaeus Florus trägt das Galliervolk

seinen politisch-militärischen Schiffbruch, d. h. die ihm von Camillus
zugefügten Niederlagen, durch Italien (Epit. L. I, c. VIII [1,13]; ed. Malco-
vati, p. 30). Bei demselben Autor geht auch der Krieg als politisches
Geschehen auf Seefahrt: «in Africam navigabat bellum» (L. I, c. XVIII [II, 2];
1. c. p. 52). Die Staatsleitung wird mit dem Führen des Steuerruders
verglichen — ein außerordentlich geschätztes Bild, dem wir das moderne
«Staatsruder» verdanken. Cicero: «Quis enim clavum tanti imperii tenere
et gubernacula rei publicae tractare in maximo cursu ac fluetibus posse
arbitraretur hominem?» (Pro P. Sestio, c. 9 §20; I.e. p. 9; vgl. Epist. ad

Fam. L. XVI, 27; I.e. p. 489; De Oratore L. I, c. 11 [§46]; Mueller, p. 12).
«Iam pridem gubernare [sc. rem publicam] me taedebat, etiam cum licebat;
nunc vero cum cogar exire de navi non abiectis sed ereptis gubernaculis,
cupio istorum naufragia ex terra intueri» (Ad Atticum II, 7,4; I.e. p. 50;
vgl. ib. IV, 18,2; I.e. p. 126). «Summi viri elarissimique homines, qui omni
tempore ad gubernacula rei publicae sedere debebant» (Pro Sex. Roscio
Amerino 18 [§51]; Mueller, p. 47 s.). Auch Plinius schreibt an Trajan von
den «gubernacula rei publicae» (Epist. X, 1; rec. M.Schuster, p. 316). Das
Steuern kann einen durchaus sozialen Bezug erhalten; Cicero: «ut commune
commodum mutuis offieiis gubernetur» (Pro Sex. Roscio Amerino 38 [§ 111];
1. c. p. 67). Es kann mit der Staatsführung die römische Weltherrschaft
verbinden («orbem terrarum gubernare»; ib. 45 [§ 131]; 1. c. p. 73). Das Steuer-



Miszellen 235

ruder kann der Oberbefehl des Feldherrenamtes bei Valerius Maximus sein:
«imperii sui gubernacula e manibus abiecit» (L. VII, c. 6,1; rec. C. Kempf,
p. 354). Und die Regierenden werden schließlich von Cicero als Staatssteuerleute

bezeichnet, «custodes gubernatoresque rei publicae» (Pro C. Rabirio,
c. 9 [§ 26]; Mueller, p. 243). Damit ist — wohl im Anschluß an Piaton — ein
Stichwort gefunden, das später als «Gouverneur» zur Benennung eines
hohen politischen Amtes wurde, das aber auch in die kirchliche Allegorik
überging. Denn gerade im ausgeführten nautischen Bilderkreis des
Christentums spielt der gubernator des Kirchenschiffes eine wichtige Rolle. Im
Kirchenlatein wird dann das Wort «gubernator» entsprechend gelegentlich
auf geistliche Führer (Bischof, Abt, Parochus) angewendet (vgl. Du Cange,
Glossarium, s.v.). Das zeigt einerseits das Mitschwingen politischer
Gedanken beim «Schiff der Kirche», andererseits die Angleichung der
kirchlichen Organisation an die des Staates, dessen Zurückdrängung die Kirche
ins Auge fassen mußte und folgerichtig in der Uebernahme seiner Symbolik
zum Ausdruck brachte. Das setzt aber auch ein Stadium kirchengeschichtlicher

Entwicklung voraus, in dem die Kirche — mindestens in ihrem
Selbstbewußtsein — als ernsthafte Rivalin neben den omnipotenten Staat treten
konnte. Sie behauptet mit diesem Ausdruck den gleichen Totalitätsanspruch
wie der Staat, aber auf höherer Ebene.

Aus der politischen Sphäre stammen weithin auch die anderen Requisiten

der ausgeführten ekklesiologischen Schiffsallegorie. Es sei nur an
velum — Segel erinnert, das z. B. bei Ambrosius (De virginitate 18,118; Migne
16, c. 297) — wohl als Synekdoche für den ganzen Mastbaum — das Kreuz
Christi im Schiffe repräsentiert und auf der Dresdener Schiffsgemme
folgerichtig durch das konstantinische Labarum wiedergegeben ist, also durch
ein vexillum, das seinerseits wieder ein «Typus» des Kreuzes ist (schon
Minucius Felix, Octavius 29, 7. 8). Das Segel der Schiffe sieht bereits Justi-
nus Martyr (Apol. I, 55) als Vorzeichnung des Herrenkreuzes. Cicero aber
etymologisiert wieder velum aus vexillum (Orator 45 [§153]; Mueller,
p. 354), bringt also abermals nautische und politische Vorstellungswelt
zusammen.

Die maritime Terminologie hat wohl in Italien und bei den eigentlichen
Mittelmeervölkern schon früh eine bedeutende Rolle gespielt, insbesondere
dann natürlich in dem von Küsten umsäumten römischen Staate und im
späteren Imperium Romanum. Das Herrenvolk dieses mittelländischen
Reiches mußte sie besonders pflegen. Seit dem 2. Jahrh. v. Chr. beherrscht
Rom das Seewesen des gesamten Mittelmeeres W. Kroll, Schiffahrt, in:
Pauly-Wissowa-Kroll, RE d. klass. Altertumswiss., 2. R., 3. Hbbd., 1921, Sp.
417; vgl. ferner die bei Rahner, 66/1942, S. 198, A. 11 genannte Literatur).
Es hatte die bahnbrechenden Phöniker-Karthager längst abgelöst, und nicht
mehr die palästinisch-syrische Küste, sondern Italien war das Zentrum des

Seewesens, navis, naufragium, navalis, gubernaculum, gubernator, velum,
ancora, portus, fluctus usw. sind in den täglichen Sprachschatz und in die
Bildsprache übergegangen. Die Schicksalsgemeinschaft des Staates und seiner

Glieder hat hier zu einem bedeutungsschweren Symbol geführt, das vor



236 Miszellen

allem auch für die Autorität des römischen Staates mit seinem Gleichklang
der Kräfte unter straffer Führung passend erschien. Nicht umsonst heißt
der Mittelpunkt des politischen Lehens, die Rednerbühne vor der Curia,
später vor dem Tempel Caesars, wo die Staatsreden gehalten wurden, rostra

Schiffsschnäbel. Wenn sie zunächst auch nach den dort seit 338 v. Chr.
angebrachten und später vermehrten sechs Schnäbeln der von Antium
erbeuteten Schiffe so benannt ist (vgl. Haug, Rednerbühne, in: Pauly-Wissowa-
Kroll, RE, 2. R., 1. Hbbd., 1914, Sp. 450 ff.), so dürfte doch die Staatssymbolik
im Hintergrund nicht fehlen. Der Staat wird als bewegliche Größe auf der
Fahrt durch die Zeit und durch die Kämpfe der Geschichte vorgestellt. Das
dynamische Moment des Staatsgedankens macht sich bemerkbar. Es handelt
sich um geschichtsbewußte Gemeinschaft, welche das Staatsschiff bewegt und
lenkt und Von ihm getragen wird. Hier liegen die Anknüpfungspunkte für
das eschatologische Symbol des Schiffes der Kirche. Verantwortung,
Zielstrebigkeit und Disziplin sind die hinter dem Bilde stehenden Staats- und
sozialethischen Gedanken. Aus dem Schiffe gibt es kein Entrinnen;
Führung, Mannschaft und Fahrgäste sind auf Gedeih und Verderhen einander
verbunden. Man muß sich eine römische Galeere vorstellen mit ihren
technischen Einzelheiten, mit ihrer Kombination von Segel- und Ruderantrieb.
Gemeinschaftsbewußtsein und abgestufte Einzelverantwortung ermöglichen
das Funktionieren des Schiffes : der Gleichschlag der Rüder ist von allen
einzelnen zugleich abhängig! Dabei ist man auf Wind und Wetter Schicksal

angewiesen. Gemeinsame Gefahren sind zu bestehen, gemeinsam sind der
Kampf und Sieg gegen die Widrigkeiten des Meeres des Lebens und der
Geschichte.

Es ist so recht das Symbol, welches das große, die Meere auf Schiffen
überfliegende Rom als die auf dem Plane gebliebene Seemacht des
Mittelmeeres brauchte. Noch die «christlichen> Kaiser seit Konstantin und ihre
schmeichelnde Umgebung bedienen sich lange der Idee des Staats- und
Weltenschiffes, das sie zu lenken beanspruchen ebenso wie das Kirchenschiff
(vgl. Rahner, 66/1942, S. 213 f.). Ins Christliche transponiert, wurde andererseits

das Schiff mit dem das Kreuz des Herren darstellenden und die alt-
römischen signa verdrängenden Labarum als Mast dann — ähnlich wie der
Fisch — ein Oppositionssymbol, u. zw. gegen den antiken Staat, aus dem es

selbst hervorgegangen war. Der Schicksalsgedanke wich dem Vertrauen auf
die Führung durch Gott, Christus und den Hl. Geist, gerade auch in der
Schiffsallegorik. In abgeschwächter Form finden wir das Bild noch im
Mittelalter ziemlich breit ausgeführt. Besonders eindringlich hat die altkireh-
liche ekklesiologische Schiffssymbolik, angeregt durch sein unmittelbares
Vorbild Isidor von Sevilla (Etymologiarum L. XIX, c. 1; Mighe 82, c. 661 ss.),
der mittelalterlichen Theologie und Frömmigkeit Rhabanus Maurus in De
Universo nach Matth. 14 und Ps. 104 überliefert: «Navis enim mystice aut
ecclesiam significat...» (L. XX, e. 39; Migne 111, e. 554s.). «In navibus
autem merito significantur ecclesiae, qui periculosos fluctus mundi per
lignum gloriosae crucis evadunt, portantes populos, qui signo fidei credi-
derunt. In his navibus habitat Christus ...» «Dominus ergo navis ecclesiae



Notizen und Glossen 237

ipse salvator est qui et gubernator: quia per spiritum suum ipse earn regit
atque gubernat, donee eam ad portum salutis aeternae perducat» (c. 554).
Reich gestaltet ist die Fülle allegorischer Bedeutungen in den Allegoriae
in S. Scripturam, s. v. navis und navicula (Migne 112, c. 1004 s.) : navis
ecclesia, anima, cor hominis, antiqui patres, ecclesiae per orbem, rectores,
mundi amatores, duo testamenta; navicula crux Christi (nach Matth. 15,

39). In eingehender Allegorese erklärt Hugo von St. Victor navis als
fides mit Segel, Ruder, Tauen, Anker, Brettern usw. (Sermones Centum, 4,

im Appendix ad Hugonis opp. mystica; Migne 177, c. 908 ss.).
Man sollte also — schon angesichts der antiken, frühchristlichen und

mittelalterlichen Bedeutungsfülle und Vielseitigkeit dieser Allegorie —
recht vorsichtig sein, wenn man die Idee des «Schiffes der Kirche» bereits
im Neuen Testament sucht oder von da ableiten will. Die evangelischen
Berichte scheinen mir keine sicheren Anhaltspunkte zu bieten. Und auch
die der nautischen Sphäre zugehörigen Kußepvrioei? (1. Kor. 12, 28) deuten
nicht auf die Navis Ecclesiae, sondern dürften zunächst aus dem antiken
politischen Denken kommen. 1. Tim. 1,19, wo vom Schiffbruch des Glaubens
die Rede ist, und 1. Petr. 3, 20 ff., wo die Arche für die Taufe figuriert, sind
die einzigen Stellen, welche eine symbolische Deutung des Schiffes gestatten,

die entfernt auf die spätere ekklesiologisch-eschatologische Sinngebung
hinweisen bzw. zu ihr neben dem politisch-sozialen Gedankenkreis
beigetragen haben.

Marburg/Lahn. Kurt Goldammer.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Schweiz. Kirchcnbl. f. d. rcf. Schweiz 1950/8 :

Rehabilitierung der Ketzer? (M. Geiger) ; Wie nehmen wir recht Stellung im
Streit und Gegensatz der theologischen Richtungen? (Th. Steinmann) ; 9:
Evangelisation? (O.Bruder); Die Diskussion über die Atomwaffe (E.
Ochsner) ; 10: Eine neue Auslegung des Hebräerbriefs (J. Kieser) ;

Bibelausstellung (E. G. Rüsch); Lombardi u, Kagawa («Der Weg», Düsseldorf);
Nikolaus Ludwig von Zinzendorf, zu seinem 250. Geburtstag am 26. 5.1950

(H.Motel); Die Synode der Ev. Kirche in Deutschland (G. Wieser). Der
Kirchenfreund 1950/4: Der Glaubensweg im Neuen Bund, Hebr. 12 (P. Freh-
ner) ; Das Vaterunser, ein Bekenntnis aller Konfessionen, Forts. (E.
Fischer) ; Die Instruktion «Ecclesia catholica» über Glaubensgespräche
zwischen Katholiken u. Nichtkatholiken (O. E. Straßer) ; 5 : Als die Gebundenen
— frei (A. Lindenmeyer) ; Zinzendorf über die Liturgie (H.Motel); Das
Vaterunser Schluß (E. Fischer) ; Kirchl. Sammlung, eine Schweiz. Rundschau

(F. Hadorn); Die Oekumene im Kampf (K. Fueter). Neue Wege
1950/4: Christus u. der Marxismus (B. Sievers) ; Vom Kampf um die Freiheit

(H. Kramer) ; Bessere Gerechtigkeit? (B. Baischeit) ; Entstehung u.
Wandlung der marxistischen Weltanschauung I (Fr. R.). Evang. Missionsmagazin

1950/3: Zum 250. Geburtstag Zinzendorfs am 26. Mai 1950 (H. Geizer)

; Vom Sinn der Weltmission (W. Freytag); Die kirchliche Missions-


	Miszellen

