
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 3

Artikel: Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth

Autor: Prenter, Regin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877449

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877449
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 211

Bemühungen um eine zutreffende Erfassung der göttlichen
Prädestination, es auch in der Dogmatik bewenden lassen bei
dem rechten Stillesein vor Gott. Das heißt aber hier: Unser
Menschenwesen so sehen, wie es tatsächlich ist, in seiner
ganzen erfahrungshaften Problematik — der Blick hierauf
ist doch das praktisch Entscheidende — und zugleich doch aus
diesem Dasein bis zum letzten verantwortlich herausgerufen
zu einem anderen, höheren Leben und Sein für Gott und in
der Gemeinschaft mit ihm; es so sehen und es mit all seiner
Problematik und all seinen Nöten, ohne es zum Anlaß
theoretischer Problemlösungen zu nehmen, in Demut und in
abstrichlos verantwortungsbereitem Gehorsam aus Gottes Hand
nehmen.

5.

Wo die Dogmatik den hier in Kürze angedeuteten Weg
geht, werden mancherlei Fragen und Erörterungen, die in ihr
einen breiten Raum einzunehmen pflegen, stark zurücktreten,
und darunter gerade solche, die in besondere Gedankennöte
hineinführen. So voluminöse Werke, wie sie die überlieferte
Art der dogmatischen Arbeit uns beschert hat, werden dabei
wohl nicht herauskommen. Dafür aber würde solche Dogmatik,

das dafür Bedeutsame und Entscheidende herausstellend,
sich ganz anders in der Nähe der praktischen Verkündigung
halten. Sie würde wohl auch, anstatt ein Buch nur für Theologen

zu sein, so entlastet — und besonders, wenn sie dieser
Entlastung für den Leser durch entsprechenden Druck
Ausdruck gibt — allen denen unmittelbar einen Dienst leisten
können, die nach Klärung und damit zugleich Festigung ihrer
Glaubensgewißheit verlangen.

Menziken/Aargau. Theophil Steinmann.

Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth.*
Der zweite Halbband des dritten Bandes der großen Kirchlichen

Dogmatik von Karl Barth stellt den Abschluß der Lehre
von der Schöpfung dar, die in der theologischen Anthropologie

gipfelt. Denn wie es im ersten Halbband des Bandes her-

* Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik III/2, Zollikon-Zürich, Evan-
lischer Verlag, 1948, IX + 800 S., geb. Fr. 35.—.

14*



212 R. Premier, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth

vorgehoben wurde, ist die Schöpfung der äußere Grund des
Bundes und der Bund der innere Grund der Schöpfung. Deshalb

muß der Mensch als der Bundesgenosse Gottes der eigentliche

Gegenstand der theologischen Lehre vom Geschöpf
überhaupt sein. Eine selbständige Kosmologie kennt die Theologie
nicht (S. 10 ff.). Der Mensch ist das Geschöpf, dessen Verhältnis

zu Gott uns in Gottes Wort offenbar ist. Dies ist die
besondere Auszeichnung des Menschen, von welcher das Licht
auf die gesamte Schöpfung fällt (S. 19 ff.). So sind vom
Anfang an alle kosmologisch-ontologischen Spekulationen an den
Rand der theologischen Ueberlegungen verwiesen, wo sie wohl
von der Mitte des eigentlichen Themas her beleuchtet werden,
aber nie ein selbständiges Gewicht erhalten können.

Diese abgrenzenden Vorfragen werden in der ersten Hälfte
des § 43 über den Menschen als Problem der Dogmatik
behandelt. In der zweiten Hälfte desselben Paragraphen wird
die ganze Methodik der theologischen Anthropologie entfaltet.

Die Grundvoraussetzung der theologischen Anthropologie
ist die Einsicht, daß das Wesen des Menschen uns wegen der
Sünde nicht direkt und unmittelbar, durch irgendeine
Selbstbeobachtung, erkennbar ist. Was wir direkt und unmittelbar
wahrnehmen, ist die verdorbene Natur. Seine wahre Natur
muß dem sündigen Menschen durch Gottes Wort offenbart
werden. Das Wort Gottes enthüllt zwar die Zerstörung der
Natur, aber nur indem es zuerst die Gnade, die die Sünde
vernichtet, und die wahre Natur des Menschen erkennt und
erhält, offenbart (S. 41—47). Dieses Wort der Gnade ist aber
das Evangelium von Jesus Christus. Und so wird der Leitsatz
der ganzen Anthropologie gewonnen: Indem der Mensch
Jesus das offenbarende Wort Gottes ist, ist er die Quelle unserer
Erkenntnis des von Gott geschaffenen menschlichen Wesens
(S. 47).

Dieser These gemäß muß nun durch alle Fragen hindurch
eine einzige Methode zur Entfaltung kommen: die christo-
logische Orientierung aller anthropologischen Fragen. Zuerst
muß nach der Menschlichkeit des Menschen Jesus gefragt werden.

Nur durch diese christologische Verankerung kann die
theologische Anthropologie der Verwechslung der wahren
mit der verdorbenen menschlichen Natur entgehen. Nach die-



R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 213

ser ersten Frage muß nun aber auch die zweite Frage erhoben
werden: die Frage nach der menschlichen Natur als solcher
und im allgemeinen.

Nach diesem Schema werden alle folgenden Paragraphen
aufgebaut. Es würde zu weit führen, diese ungemein reichen
und mit theologischer Substanz geladenen Paragraphen im
einzelnen zu referieren. Nach meiner Ansicht repräsentiert
dieser Band überhaupt den bisherigen Höhepunkt des ganzen
gewaltigen Werkes. Wir begnügen uns mit einer kurzen
Inhaltsübersicht.

§ 44. Der Mensch als Gottes Geschöpf.

Die Menschlichkeit Jesu kommt in seiner besonderen, mes-
sianischen Geschichte zur Entfaltung, d. h. in seiner
Erlösungstat. In dieser Tat — nicht in irgendeiner abstrakten
Allgemeinheit hinter dieser Tat — ist er der wahre Mensch. Als
der Better ist er aber der Mensch, der ganz für Gott ist. Das
ist die wahre Menschlichkeit (S. 64—82).

Von da aus wird die Menschlichkeit im allgemeinen
beleuchtet. Jedes Menschenverständnis, das vom Gottesverhältnis,

von der Verantwortung des Menschen Gott gegenüber
(Verantwortung als reale Geschichte, nicht VerantwortUchkeit
als Potentialität) wegsieht, kommt an das Wesen des Menschen
nicht heran, sondern sieht nur eine Reihe von «Phänomenen

des Menschlichen», z. B. das biologische, das
idealistisch-ethische, das existentialistische, das theistische
Menschenverständnis (S. 87—157). Die Gottesbeziehung, die beim
Menschen Jesus in seiner Geschichte als des Retters des gefallenen

Geschöpfs zum Ausdruck kommt, nimmt bei den Geretteten

die Form der Geschichte des in und durch den Menschen
Jesus mit Gott versöhnten und vereinigten Sünders an. Durch
und in dem Menschen Jesus ist nun auch das Sein jedes
anderen Menschen ein Sein von Gott her, «ein Aufgerufensein
auf Grund von Erwähltsein» (S. 180). Dieses Sein des
Menschen von Gott her ist eine Geschichte, keine Potentialität,
die auf dem Akt der Erwählung beruht und sich im Hören
des Wortes Gottes ereignet. Diese Geschichte nimmt daher
die Form des Dankens für die in der Geschichte des
Menschen Jesu sich ereignende Gnade Gottes an und ist wie im



214 R. Prenier, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth

Hören des Wortes Gottes ein Sein von Gott her so auch im
Danken ein Sein zu Gott hin (S. 188—208), im strengsten Sinne
Verantwortung, die in sich schließt die Erkenntnis Gottes und
des Menschen, den Gehorsam, die Anrufung, die Freiheit
(S. 208—241).

§ 45. Der Mensch in seiner Bestimmung als Gottes
Bundesgenosse.

Die Menschlichkeit Jesu hat aber auch eine «kosmische»
Dimension; wie er in seiner Geschichte als der Retter des
gefallenen Geschöpfs ganz für Gott ist, so ist er auch ganz für
den anderen Menschen. In dieser seiner «Mitmenschlichkeit»
spiegelt sich seine Divinität, sein innertrinitarisches Verhältnis

zum Vater (S. 242—264).
Indem er nun in dieser Weise unser Mitmensch ist, wird

auch als die Grundform der Menschlichkeit jedes anderen
Menschen die Mitmenschlichkeit, die überhaupt die Voraussetzung

einer Begegnung mit dem Menschen Jesus ist,
verstanden (S. 290). Die Strukturen dieser allgemein-menschlichen

Mitmenschlichkeit werden als gegenseitige Offenheit,
gegenseitige Ansprache und Aussprache, gegenseitiger
Beistand in der Tat und Spontaneität dieser gegenseitigen
Beziehungen herausgearbeitet (S. 299—329). Als ontologische
Grundform des menschlichen Daseins ist diese Mitmenschlichkeit

mit der christlichen Liehe nicht identisch und nicht zu
verwechseln (S. 329—344). Im Verhältnis von Mann und Frau
findet diese Grundform der Humanität ihren besonderen
Ausdruck, der als Abbild des Bundes zwischen Gott und seinem
Volk zugleich die Verheißung der Aufrichtung dieses Bundes
ist. Unsere Natur ist es, Bundesgenossen zu sein. Deshalb können

wir auch Gottes Bundesgenossen werden (S. 344—391).

§ 46. Der Mensch als Seele und Leib.

Der Mensch Jesus ist der ganze Mensch. Indem er den

Heiligen Geist besitzt, ist seine Seele unter der Herrschaft des

Geistes die Seele seines Leibes. Dieses Verhältnis zwischen
Seele und Leib im Geiste ist ein Abbild des Verhältnisses seiner
Divinität und Humanität und wiederum das Urbild des Ver-



R. Prenler, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 215

hältnisses zwischen Christus und der Gemeinde (S. 391—414).
So ist auch bei jedem Menschen der Geist der Grund der
Seele und des Leibes. Der Mensch ist als Seele seines Leibes
von Gott begründet, konstituiert und erhalten. Der Geist ist
mithin das Prinzip des Gottesverhältnisses. Nur als der, der
in Gott gegründet ist, wird der Mensch als Seele seines Leibes
sichtbar, so daß Seele und Leib in ihrer Zusammengehörigkeit,
Besonderheit und Ordnung gesehen werden (S. 414—439).

Seele und Leib gehören zusammen in dem einen Menschen
und sind nicht selbständige Substanzen oder Teile des
Menschen. Der altkirchliche Dualismus und der moderne
monistische Materialismus und monistische Spiritualismus werden
abgewiesen (S. 440—473).

Es gibt nur einen Menschen; der Mensch lebt aber als
Seele seines Leibes, und dadurch kommt in der unlösbaren
Einheit von Seele und Leib zugleich die Besonderheit der
Funktionen der Seele und des Leibes und der Ordnung
derselben zum Vorschein. Mit seiner Seele kann der Mensch Gott
vernehmen (Anschauung und Denken — das alles aber nie
ohne den Leib!). Er kann aber auch handeln, sich einem
anderen gegenüber frei in Bewegung setzen, er kann Gott
begehren und wollen (das alles aber nicht ohne den Leib!). Weil
der Mensch ohne diese Funktionen seiner Seele und seines
Leibes Gott in seinem Worte nicht begegnen kann, ist er als
derjenige, der für den Bund mit Gott bestimmt ist, mit dieser
seelisch-leiblichen «Natur» begabt. Er ist — als Mensch
überhaupt — die vernehmende und tätige Seele seines sein
Vernehmen und Tun ins Werk setzenden Leibes (S. 473—502). Es
ist also das Verhältnis zwischen Seele und Leib ein bestimmt
geordnetes, Seele und Leib sind in ihrer Einheit «ein Kosmos,

in welchem ein Logos waltet, daß da — nämlich von
Seiten der Seele — regiert und daß da — nämlich von seiten
des Leibes — gedient wird» (S. 502). In diesem Sinne ist der
Mensch ein «Vernunftwesen». Diese Erkenntnis ist aber eine
theologische Erkenntnis; denn als der, der den Geist hat, als
der, der vor Gott steht, und von Gott angeredet und in
Anspruch genommen wird, ist er die regierende Seele seines
Leibes und der dienende Leib seiner Seele. Und so ist auch
der einzelne, «vernünftige» Mensch ein Gleichnis der Gemein-



216 R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth

schaft von Gott und Mensch und von Mann und Frau (S. 502
bis 513).

§ 47. Der Mensch in seiner Zeit.
Als Seele seines Leibes setzt der Mensch die Zeitlichkeit

voraus, in der seine seelisch-leiblichen Akte sich entfalten. Um
diese Zeitlichkeit zu erkennen, müssen wir wiederum christo-
logisch anfangen. Indem der Mensch Jesus ganz für Gott und
ganz für den Menschen ist, ist auch seine Zeit eine Zeit für
Gott und für den Menschen; er hat teil an der Zeit Gottes,
der Ewigkeit, in der die Vergangenheit, die Gegenwart und
die Zukunft ineinander liegen, und er ist gleichzeitig mit
jedem Menschen, indem jeder Mensch im Hören seines Wortes
Mensch ist. Er ist der Herr der Zeit. Seine Geschichte ist
deshalb sowohl eine «historische» Geschichte als eine
Ostergeschichte. In der Ostergeschichte (den 40 Tagen zwischen
Auferstehung und Himmelfahrt) ist er «offenkundig», in nicht
paradoxer Gestalt, in der Weise Gottes unter uns. Hier ist er
offenbar als der Herr der Zeit, der die Schranken unserer Zeit
nicht kennt. Der Auferstandene ist der stets Gegenwärtige,
aber gegenwärtig als der, der da war, und als der, der kommen

wird (S. 524—616).
Unsere Zeit ist im Gegensatz zu seiner Zeit die vergehende,

die begrenzte Zeit. Aber durch seine Zeit (Gottes Zeit) für
uns, hat unsere Zeit eine neue Bestimmung erfahren. Unsere
Zeit ist durch seine Zeit bestimmt als der Raum für die
Geschichte des Bundes zwischen Gott und uns. So ist unser
Jetzt durch die gnädige Gegenwart Gottes, unsere Vergangenheit

und Zukunft durch Gottes Urteil und Gericht bestimmt
(S. 616—671). So bestimmt, ist unsere Zeit die befristete Zeit.
Diese Enge unserer Zeit mit ihrem Anfang und Ende mag
uns als ein Fluch vorkommen. Aber als die von und durch
Gott begrenzte und bestimmte Zeit wird sie sowohl in ihrem
Anfang als in ihrem Ende zu dem Ort, wo wir allein mit Gott
als unserem Herrn und einzigen Retter konfrontiert werden.
Die Befristung der Zeit zeigt, daß der Mensch als solcher kein
Jenseits hat. Gott ist sein Jenseits. Deshalb wird er nicht aus
der Endlichkeit und Sterblichkeit erlöst, sondern, indem Gott
sein Jenseits ist, darf er hoffen, daß eben dieses sein einmali-



/?. Prenter. Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 217

ges, diesseitiges, unwiederholbares Sein in der befristeten Zeit,
mit seinem Anfang und seinem Ende, vor den Augen des
gnädigen Gottes und so auch vor seinen eigenen und vor aller
anderen Augen, in seiner verdienten Schande, aber auch in
seiner unverdienten Ehre offenbar werde und so von Gott her
und in Gott ewiges Lehen sein werde (S. 695—780).

Im Vorwort sagt der Verfasser: «Die Stellungnahme zu
diesem Buch wird sich, von allen Einzelheiten abgesehen, daran

entscheiden müssen, ob der Leser den hier eingeschlagenen
,Weg einer theologischen Lehre vom Menschen schließlich mit
mir nicht nur für möglich, sondern für den allein möglichen
halten wird» (S. VIII). Die Beantwortung dieser Frage wird
aber davon abhängen, worin man nun gerade diesen Weg
sieht. Daß die Anthropologie in der Christologie als der Lehre
vom wahren Menschen, der zugleich wahrer Gott ist, verankert
werden muß, scheint mir unbestreitbar. So haben es m. E. auch
schon vor Barth u. a. Luther und Irenäus gesehen, wenn sie
beide die wahre Gottebenbildlichkeit des Menschen in Jesus
Christus, dem Bilde Gottes, im Wort als der wahren Abbildung

Gottes, offenbart sahen. Man könnte aber von diesem
Ausgangspunkt auch zu anderen Konsequenzen kommen als
Barth. Man könnte die Konsequenzen ziehen, daß eine
selbständige theologische Anthropologie überhaupt nicht möglich
wäre. Wenn der Mensch nur als Wiedergeborener, als in
Christus seiend, wahrer Mensch ist, kann der Mensch «im
allgemeinen», der Mensch «als solcher», der Mensch als
Objekt einer ontologischen Fragestellung, nie Gegenstand einer
theologischen Besinnung werden. Der Mensch müßte dann für
die theologische Betrachtung entweder als alter Mensch oder
als neuer Mensch, entweder als Fleisch oder als Geist,
entweder unter der Herrschaft des Teufels oder im Reiche Gottes,

entweder als der Mensch der Gesetzeswerke oder als der
Mensch des Glaubens dastehen, nie — auch nicht «beiläufig»
— als der «Mensch im allgemeinen und als solcher». Man
müßte dann alles, was der Selbstwahrnehmung des Menschen
als etwas dem alten und dem neuen Menschen Gemeinsames,
ein «Kontinuum», erscheinen möge, zu den «Phänomenen des
Menschlichen» rechnen und es als Gegenstand einer allgemeinen

Phänomenologie des Menschlichen, einer «philosophischen



218 R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth

Anthropologie» im weitesten Sinne des Wortes, einer Lehre
vom «homo politicus», betrachten. Theologische «Anthropologie»

könnte dann tatsächlich nur Christologie sein, die
Lehre vom «homo theologicus».

Diese Konsequenz scheint Barth aber nicht ziehen zu wollen.

Er betont sehr oft, daß die Anthropologie nicht Christologie

und die Christologie nicht Anthropologie sei. Und er will
die ontologische Fragestellung festhalten. Er spricht (S.46) von
bestimmten Verhältnissen des menschlichen Seins, die zwar
alle durch die Sünde bestimmt, in ihrer Struktur aber durch
diese nicht verändert sind. Gottes Verhalten offenbart und
bestätigt auch diese Verhältnisse, und diese gerade in ihrer
unveränderten und unveränderlichen Struktur. «Und eben der
Inbegriff dieser Verhältnisse ist das, was wir hier unter dem

geschöpflichen Wesen des Menschen verstehen» (ib.). Es wird
mithin ontologisch gefragt. Und es wird diese Erkenntnis der
von der Sünde unberührten und unberührbaren Strukturen
des Menschseins als etwas, was das Wort Gottes auch,
nebenbei, offenbart: «Das Wort Gottes gibt uns darüber [d.h.
über das durch die Gegensätze von Sünde, Versöhnung und
Erlösung nicht berührte Sein des Menschen] insofern
Auskunft, als Gottes Verhalten gegen den Menschen, wie es uns
in ihm offenbar und erkennbar ist, sich auf der ganzen Linie
auch auf dieses geschöpfliehe Wesen des Menschen bezieht,
auch mit ihm rechnet, so daß man es nicht hören kann, ohne
indem man über Gottes Taten und Gebote, Drohungen und
Verheißungen, Gerichte und Wohltaten unterrichtet wird,
auch über dieses geschöpfliche Wesen des Menschen Unterricht

zu bekommen: Dieser Unterricht ist formal indirekt, weil
er nur beiläufig geschieht, weil uns das Wort Gottes
darüber nur im Zusammenhang eines ganz anderen Unterrichtes
Auskunft gibt. Er ist aber material doch auch sehr direkt,
weil wir den eigentlichen und entscheidenden Unterricht des
Wortes Gottes gar nicht wirklich entgegennehmen können,
wenn wir uns nicht auch das, was es uns beiläufig über unser
menschliches Wesen als solches zu sagen hat, gesagt sein
ließen» (S. 47). Die hier vollzogene Unterscheidung zwischen
dem von der Sünde unberührten, geschöpflichen Wesen des
Menschen und Gottes Taten und Gebote, zwischen dem eigent-



R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 219

liehen Unterricht des Wortes Gottes über diese und dem
formal indirekten Unterricht über jenes, der nur «beiläufig»
geschieht, ist für die ganze Anlage und Methodik des Buches
entscheidend. Denn diese Unterscheidung macht es notwendig,

die Frage nach der Menschlichkeit des Menschen Jesu
und die Frage nach der Menschlichkeit als solcher und im
allgemeinen als zwei gesonderte Fragen zu stellen und zu
behandeln.

Den Verdacht des Doketismus, der durch diese gesonderte
Behandlung der Menschlichkeit Jesu und unserer Menschlichkeit,

mit starker Betonung des Unterschiedes, sich hier anmelden

konnte, weist Barth zurück mit der Behauptung, daß bei
aller Andersheit — und es ist ja die Andersheit, die diese
doppelte Fragestellung notwendig macht! — die Menschlichkeit
Jesu dieselbe Beschaffenheit wie die unsrige habe (S. 61—68).
Der Unterschied liege aber darin, daß diese gleiche Beschaffenheit

bei ihm und bei uns in einer ganz verschiedenen Weise
vorkomme. Die menschliche Natur ist anders die seinige,
anders die unsrige. Der Unterschied wird nicht allein darin
gesehen, daß Jesu wahre Menschlichkeit sündlos und als solche
als die wahre Menschlichkeit offenbar ist. Diese beiden
Unterschiede gründen in dem ersten und Fundamentalen, daß er sein
Menschsein unmittelbar von Gott hat, wir es mittelbar durch
ihn. Deshalb wird das Verhältnis zwischen seiner Menschlichkeit

und der unsrigen am besten in dem bei Barth in den
verschiedensten Zusammenhängen zurückkehrenden Denkschema
der Analogie ausgedrückt,

Die Menschlichkeit ist urbildlich in ihm, abbildlich in uns
(S. 58). Es ist für die ganze christologisch-anthropologische
Denkweise Barths bezeichnend, daß hier nicht etwa das Schema

der Ursache-Wirkung-Kategorie, sondern dasjenige der
Analogie auftaucht. Es ist nicht nur so, daß Jesus als der
Erlöser der Urheber der Wiedergeburt der wahren Menschlichkeit

in uns ist. Es ist nicht nur so, daß wir, indem wir
wiedergeboren werden, ganz einfach sein Menschenleben mit ihm
gemein haben. Sondern indem wir unser Menschsein mittelbar

von ihm her haben, wird der Unterschied seiner und
unserer Art, die Menschlichkeit zu haben, bestätigt — indem



220 R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth

er sie prinzipiell und fortwährend urbildlich hat, wir sie
prinzipiell und fortwährend abbildlich haben.

Es ist dann auch nur konsequent, daß die göttliche Bestimmung

des Menschen und die geschöpfliche Art des Menschen
zweierlei sind, so gewiß Schöpfer und Geschöpf, Gott und
Mensch, zweierlei sind (S. 244), und daß diese Zweiheit
wiederum mit dem Denkschema der Analogie bemeistert wird.
Denn die geschöpfliche Art des Menschen, die «Humanität»,
ist ja ein Kontinuum (S. 264), «ein auch der Sünde gegenüber
durchhaltendes Kontinuum, ein auch durch die Sünde
unverändertes und unvergängliches Wesen» (S. 50). Damit beschäftigt

sich die Anthropologie. Aber diese ontologische «Humanität»

ist nur Gleichnis seiner ontischen Bestimmung. So ist
auch die Menschlichkeit Jesu ein Abbild der innergöttlichen
Liebe, und die allgemeine Mitmenschlichkeit wiederum ein
Abbild der Menschlichkeit Jesu (S. 261, S. 290). «Die Art seines

Seins ist das Gleichnis seines Sinns und also dessen, daß

er von Gott für Gott geschaffen ist. Diese gleichnishafte
Bestimmtheit des menschlichen Seins, diese Entsprechung und
Aehnlichkeit seiner Art im Verhältnis zu seinem Sein als
solchem ist die Humanität» (S. 291). Und in der besonderen
Gestalt des Verhältnisses zwischen Mann und Frau wird diese
Humanität wiederum mit Hilfe des Denkschemas der Analogie
als analogia relationis aufgefaßt. Sie ist das Gleichnis der
«christlichen» Liebe, nicht diese selbst. Und so muß die imago
Dei analogisch verstanden werden. Sie ist die analogia
relationis als unverlierbare Humanität. «Es liegt auf der Hand,
daß es um mehr als um Analogie, d. h. aber um mehr als
Gleichheit in der Ungleichheit nicht gehen kann» (S. 891).

Barth betont mit Emphase, daß von einer Analogie des

Seins, analogia entis, nicht die Rede ist. Es ist aber schwer,
den Begriff der Analogie als ontologische Bestimmung nicht
als analogia entis aufzufassen. Denn Barth betont ja, daß die
als Mitmenschlichkeit verstandene Humanität ein Sachverhalt
von ontologischer Natur ist (S. 251). Das liegt ja auch in dem

Begriff des von der Sünde nicht berührten Kontinuums. Nun
scheint ja der Begriff der Analogia entis per definitionem eine
Analogie zwischen solchen ontologisch bestimmten Seinsarten
zu sein. Die einzige Möglichkeit, die analogia relationis nicht



R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 221

als eine Art analogia entis aufzufassen, wäre, die beiden Größen,

die mit der Analogie auf einmal geschieden und verbunden

werden, nicht ontologisch aufzufassen, nicht als ein dem
Gegensatz ursprüngliche — verdorbene Humanität gegenüber
neutrales Kontinuum. Natürlich ist die Barthsche analogia
entis nicht die des Thomismus. Aber solange es um eine
Analogie zweier Seinsarien geht, solange ist unbestreitbar von
einer gewissen analogia entis die Rede. Denn «relatio», wie
Barth sie versteht, ist ja eben ein bestimmter Modus des

«esse». Eine analogia relationis, die keine analogia entis ist,
ist in der Tat eine contradictio in adjecto.

So tritt dank der außerordentlich häufigen Verwendung
des Analogieschemas («Zeichen», «Urbild», «Abbild», «Gleichnis»,

«Aehnlichkeit», «Entsprechung», «Gleichheit bei aller
Ungleichheit» usw.) als der Hauptgegensatz dieser Anthropologie

auf nicht der Gegensatz «alter Mensch» — «neuer Mensch»,
sondern der Gegensatz «geschöpfliche Natur als solche und im
allgemeinen» — «göttliche Bestimmung dieser Natur» Jesu
Humanität und die durch diese bestimmte menschliche Humanität)

Ist nun aber gerade dieser Gegensatz so besonders neu
und überraschend? Ist es nicht der klassische Gegensatz «Natur»

— «Gnade», der unumgänglich wird, wo die ontologische
Fragestellung (d.h. die Frage nach dem von Sünde, Versöhnung

und Erlösung unberührten Kontinuum des immer
identischen menschlichen Wesens) mit der theologischen verbunden

wird. Und die Verwendung des Denkschemas der
Analogie in diesem Gegensatz ist auch keine Neuigkeit.

Der Gegensatz der reformatorischen (jedenfalls Luthers)
Anthropologie war «alter Mensch» — «neuer Mensch»
Fleisch — Geist). Das Verhältnis dieser Gegensätze konnte
nicht mit Hilfe der Analogie begriffen werden, und der Gegensatz

«Natur» — «Gnade» konnte nicht auftauchen. Die Natur
konnte nicht einer ontologischen Bestimmung, jenseits von
ihrer realen Bestimmung als Fleisch oder Geist, unterworfen
werden. Die «Anthropologie» wurde, wie in Luthers
Disputationsthesen «De homine», zu einem Teil des Artikels von der
Rechtfertigung.

Der Gegensatz «alter Mensch» — «neuer Mensch» kommt



222 Rezensionen

in Barths Anthropologie nur einmal vor und dann mit der
bezeichnenden Bemerkung: «Man muß aber bemerken, daß
auch in der Bibel verhältnismäßig selten in dieser Gegensätzlichkeit

vom Menschen geredet wird» (S. 245).
Stimmt das? Das ist die Hauptfrage dieser Anthropologie

gegenüber.
Karl Barth hat bekanntlich in den letzten Jahren öfters

eine Kritik an Luther und der lutherischen Theologie geübt.
Er wird hoffentlich seinen lutherischen Lesern die Freiheit
gönnen, auch hier nicht sofort Luther verlassen zu müssen,
um Barth zu folgen, sondern diesem Gegensatz gegenüber die
Frage laut werden zu lassen: Was ist das verhältnismäßig
Seltene in der Bibel? Der Gegensatz «alter Mensch» — «neuer
Mensch» oder — das Denkschema der Analogie? Mit der
Beunruhigung dieser Frage werden dann auch die lutherischen
Leser dieses Buches dankbar entgegennehmen, was uns hier
geschenkt worden ist.

Aarhus/Dänemark. Regin Prenter.

Rezensionen.

Aux Sources de la Tradition chrétienne, Mélanges offerts à

M. Maurice Goguel à l'occasion de son soixante-dixième
anniversaire (20. III. 1950), Neuchâtel/Paris, Delachaux &
Niestlé, 1950, XVI, 280 pages, Fr. 12.—.

Diese von 0. Cullmann (Basel) und Ph. H. Menoud (Neu-
châtel) herausgegebene Festschrift enthält 18 französische,
5 deutsche und 4 englische Aufsätze in alphabetischer Reihenfolge

der Mitarbeiter.
Vier Beiträge gelten den Synoptikern. R. Eppel (Strasbourg)

sucht einen Uebersetzungsfehler bei Matth. 16, 18 b
nachzuweisen (mAwpoi füriröXoti); die beiden Voraussetzungen,

die der Verf. dabei machen muß (das hebräisch geschriebene

Matth.-Ev. und die Echtheit der LXX-Version von Hi.
38,17) wird man nicht ohne weiteres anzuerkennen vermögen
(vgl. meine Descensusarbeit S. 44). J. Héring (Strasbourg)
will Matth. 18, 10 als Belegstelle für die Kindertaufe retten
und regt eine von hier (und Joh. 14, 16 f.) aus in Angriff zu
nehmende Tauf liturgie an; daß piKpoi hier die Kinder bedeu-


	Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth

