Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 3

Artikel: Die Gefahr der Dogmatik heute
Autor: Steinmann, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877448

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 197

Und immer vertritt er ein Anliegen, das unaufgebbar ist,
und das die Kirche schleunigst wieder zu dem ihrigen
machen mull, wenn sie iiberhaupt noch eine Existenzberech-
tigung haben will. So mull die Fehlentscheidung gegen den
Montanismus «eine prinzipielle Korrektur erfahreny (S.111),
wenn die Kirche weiter das Veni Creator Spiritus beten will.
Zwischen Ketzerei und Kirche diirfe es iiberhaupt kein star-
res Entweder-Oder geben. So vertreten Augustin wie Pelagius
«ein berechtigtes Anliegen» (S.146), keine Auffassung hat
fiir sich genommen Recht. «Wer die richtige Lehre vertrat,
... ist auch durch die Autoritiat der Bibel nicht zu entscheiden»
(S.147). So mufl auch Luther durch Th. Miintzer erginzt
werden (S.360). Die Haeresie ist immer das grofle Korrektiv
der Kirche, wobei dann allerdings unausweichlich sich die
Wahrheitsfrage erhebt, deren ernsthafte Beantwortung die
Briichigkeit dieser ganzen Konstruktion aufdeckt.

Das Buch von W.Nigg ist nur ein spiter Nachkémmling
von G. Arnolds groflem Werke. Nur ist an die Stelle bewun-
derungswiirdiger Gelehrsamkeit und unermiidlichen Quellen-
studiums eine mit billigen Effekten arbeitende Journalistik
getreten, an die Stelle mystischer Glut ein kiinstliches An-
empfinden und Sich-Hineingteigern in eine fremde Welt, an
die Stelle unbeirrbaren Wahrheitsstrebens eine Relativierung
und damit eine Auflosung iiberkommener Werte. Die Schlufl-
betrachtung, die die Grundlinien eines ganz neuartigen Chri-
stentums aufzeigen will, verliert sich dann vollends ins Phan-
tastische und Schwirmerische. Sie entzieht sich damit jedem
kritischen Zugriff, ist doch aber dafiir symptomatisch, daB
gie uns das Ziel sehen laft, dem diese subjektivistische und
willkiirliche Geschichtsbetrachtung zusteuert.

Mainz. Walther Vilker.

Die Gefahr der Dogmatik heute.

1.

Dall der Dogmatiker seinen Weg sehr mit Vorsicht gehen
miisse, weil er auf diesem seinem Wege und gerade auch im
ersten Ansatz seiner Arbeit von mancherlei Gefahr bedroht
ist, auf Abwege zu geraten: der Hinweis hierauf ist gerade in



198 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

der dogmatischen Besinnung der gegenwirtigen Theologie
keine fremde Rede. Bei dieser gegenwiirtigen Besinnung han-
delt es sich um den Hinweis auf eine Gefahr, die sozusagen
von aullerhalb her kommt, indem sich der Dogmatiker von
irgendwelchen die Zeit beherrschenden Geistesstrémungen und
Gedankenwegen oder einem bei ihm vorhandenen apologeti-
schen Interesse zu unzuldssigen Angleichungen verleiten 1:iBt.
Dieser Gefahr, so ergeht das Urteil dieser Besinnung, war die
dogmatische Arbeit einer zuriickliegenden Zeit erlegen; von
deren Irrwegen soll zur rechten dogmatischen Haltung zu-
riickgerufen werden.

Diese neugewonnene Haltung scheint mir von einer andern
Gefahr bedroht. Nicht von einer solchen, die sozusagen von
aulBlerhalb ihrer kommt, dafiir von der Gefahr, die unmittelbar
in der besonderen Aufgabe und Zielsetzung der Dogmatik
darin liegt, als solche immer mit ihr gegangen ist und der sie
auch immer wieder als der ihr selbst eigentiimlichen Gefahr
erlegen ist.

Was mit dieser Gefahr gemeint ist, mége zuerst einmal
eine Gegeniiberstellung der der Dogmatik gestellten Aufgabe,
aus der her ihr diese Gefahr droht, mit derjenigen der theo-
logischen Ethik verdeutlichen, die von ihrer besonderen Aui-
gabe her nicht so sehr in dieser Gefahr steht.

Aufgabe der Dogmatik ist eine umfassende Darlegung der
christlichen Wahrheitserkenntnis in ihrem ganzen Zusammen-
hang; ihr geht es um die rechte Erfassung dessen, was im
einzelnen und im ganzen als geltende Wahrheit in der Kirche
verkiindigt und als solche angenommen und geglaubt werden
soll. Die theologische Ethik behandelt in der gleichen Weise,
wie sich auf Grund dessen das Leben der christlichen Ge-
meinde und des einzelnen Christen im einzelnen und in seiner
Gesamtheit gestaltet bzw. zu gestalten hat. Aus dieser ver-
schiedenen Zielsetzung ergibt sich, dafl die theologische Ethik
sich nicht so leicht in vom praktischen Leben im Glauben
mehr oder weniger abliegende Dinge verliert; sie hat es ja
doch ihrer ganzen Ausrichtung nach eben mit dieser Praxis
des Lebens. zu tun. Der Dogmatik dagegen ist es gerade aus
ihrem Interesse an einer wirklich vollstindigen Erfassung der
christlichen Wahrheitserkenntnis immer wieder begegnet, daf}



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 199

sie sich in allerlei Erorterungen und Feststellungen iiber
Dinge verloren hat, bei denen man wohl fragen kann, wieweit
und ob sie zu wissen und zu glauben wirklich heilsnotwendig
ist. Denken wir etwa an die Erdorterung der Frage nach dem
Zwischenzustand oder welcher Art und Beschaffenheit die
Leiblichkeit in der Welt der ewigen Vollendung sein wird und
dhnliches mehr, woriiber wir nicht nur in alten dogmatischen
Werken mancherlei weitausgefiihrte Darlegungen finden.

Solche rein objektiv-lehrhafte Art wird allein schon durch
den Gedanken nahegelegt, dall es sich bei der christlichen
Wahrheitserkenntnis, um deren volle und klare Herausstel-
lung sich die dogmatische Arbeit bemiiht, ja doch um ein zu-
treffendes Wissen handle; wo aber sicheres Wissen dargelegt
wird, da ist die dafiir sachgemifle Form die objektiv-lehrhafter
Sétze. Wirkliches Wissen trégt diesen objektiven Charakter.
Und erst recht erscheint solch objektive Lehrhaftigkeit als
dem Wesen der Sache gemil, sofern Gegenstand der Dog-
matik ein schlechthin objektiv (Gegebenes, die offenbarte
Wahrheit, ist.

Ganz ausgesprochen objektiv-lehrhaften Charakter trugen
darum denn auch die Darlegungen der altorthodoxen Dogma-
tiker. Und sie stellten diese objektive Lehrhaftigkeit bewulit
in Parallele zu aller sonstigen Darlegung eines wohlfundier-
ten Wissens. Hier wie dort ein fiir den betreffenden Wissens-
zusammenhang geltendes Grundaxiom, auf Grund dessen und
von dem aus alles Weitere dargelegt und so bei vorausgesetzter
Geltung dieses Axioms einem jeden als hier geltende Wahrheit
andemonstriert werden kann. Das Grundaxiom der Theologie,
das Schriftaxiom — hier verstanden als die allem Weiteren
vorausliegende Gewillheit von der Schrift als der revelatio
Dei ipsissimis verbis — ist freilich wohl von anderer Art als
bei den rationalen Wissenschaften; auch die Art der Ablei-
tung der einzelnen Erkenntnissétze der Dogmatik ist nicht
wie dort die der rationalen Deduktion, sondern ein Hinneh-
men. Aber genau so objektiv darlegend wie dort geht es auch
hier zu. Gewill geht bei all diesen Darlegungen auch ein Wis-
sen darum mit, dal} es sich bei dem allem um Heilswahrheiten
handle und nicht um irgendein praktisch indifferentes Wissen:
auf die ganze Art der Darlegung hat das aber weiter keinen



200 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

EinfluB. Da wird auf Grund der anerkannten Geltung des
Schriftaxioms ohne ein weiteres Zuriickgreifen auf das Per-
sonlich-Praktische ganz objektiv dargelegt, wie denn auch bei
der allem zugrunde liegenden Gewillheit von der Schrift der
Glaubenscharakter dieser Gewillheit nicht in voller Klarheit
heraustritt. Dall die Schrift Gottes Offenbarungswort ist, er-
scheint allzusehr als ein einfach bei sich selbst ganz objektiv
Feststehendes, mit dem so ohne weiteres der Anfang gemacht
werden kann.*

Nun meint jener Riickruf zur rechten theologischen Hal-
tung, wie er in der theologischen Besinnung der letzt zuriick-
liegenden Zeit ergangen ist, gewill nicht eine einfache Repri-
stination der theologischen Haltung der alten Orthodoxie. Ge-
meint ist er aber doch als ein Riickruf von dem Irrweg eines
verhiingnisvollen Subjektivismus zu dem rechten Ansatz im
objektiv Feststehenden des Offenbarungswortes und zu der
rechten objektiven Schau. Freilich wohl mit dem Bewultsein,
dall dies Objektive nicht einfach so auf der Hand liegt, wie
es die alte Orthodoxie im einzelnen Schriftwort unmittelbar
zu haben meinte. Die durch die theologische Arbeit der da-
zwischenliegenden Zeit veranderte Schau der Schrift soll viel-
mehr keineswegs auller acht gelassen werden. Aber es wird
doch irgendwie in jene Haltung zuriickgerufen, die von dem
bedroht ist, was ich oben als die Gefahr der Dogmatik zu ver-
deutlichen versuchte, nidmlich dalBl sie sich aus den Bereichen
des Personlich-Praktischen in das rein Objektiv-Lehrhafte
verliert und damit zugleich in ihren Darlegungen Erorterun-
gen iiber Gegenstinde einen breiten Raum gibt, die fiir den
Heilsglauben, wenn iiberhaupt eine, so doch jedenfalls eine
dementsprechende Bedeutung nicht haben. Und die Absicht
dieses Aufsatzes ist, auf diese in der neusten Wendung des
theologischen Denkens m. E. liegende Gefahr aufmerksam zu
machen.

1 Aus der hier zu Grunde liegenden Auffassung der Schrift als gott-
licher Offenbarungsmitteilung ergibt sich iibrigens gerade auch das Sich-
verlieren der dogmatischen Erérterung in die abgelegensten Dinge. Es
darf bei dieser Voraussetzung ja doch schlechterdings nichts von alle-
dem ungesagt bleiben, was uns in dem Buch seiner Offenbarung mitzuteilen
Gott gefallen hat.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 201

Damit soll keineswegs jenem Verfahren das Wort geredet
werden, das in Abwendung vom lehrhaften Objektivismus der
alt-orthodoxen Offenbarungstheologie vom frommen Selbst-
bewulitsein oder von einem bei sich selbst vorgefundenen Tat-
bestand des personlichen Christseins seinen Ausgang nahm
und von da aus — sei es unmittelbar als Entfaltung jenes
frommen Selbstbewufitseins (der Schleiermachersche Weg),
oder durch einen Aufstieg von dem subjektiven Ansatz im per-
sonlichen christlichen Erfahrungsstand zu dessen transzen-
denten Ursachen (die Erlanger Methode) — die christlichen
Glaubenssitze zu entwickeln versuchte. So als Repristination
dieser oder jener Theologie des frommen Selbstbewulltseins ist
es nicht gemeint. Es geht mir vielmehr um die Frage, ob die
theologische Reaktion hiergegen aus lauter Scheu vor einem
die rechte dogmatische Haltung bedrohenden «Subjektivismus»
nun ihrerseits nicht in der Gefahr steht, ihr auch hin und wie-
der schon erlegen ist, das «subjektivey Moment, das in allen
Glaubensaussagen mit dabei ist, wenn anders sie wirklich
Glaubensaussagen sein sollen, allzusehr beiseite zu lassen und
dadurch wieder in jenen lehrhaften Objektivismus hineinzu-
geraten, aus dessen Ungeniigen einst jene «subjektivey Reak-
tion erwachsen ist.

In der Dogmatik handelt es sich nun eben doch um die
Darlegung des Inhaltes der christlichen GlaubensgewiBheit;
in diesem <«Glaubensgewiflheit> aber liegt ein subjektiver
Klang. Glaubensgewifheit ist nun einmal im Unterschied von
allem rein objektiven Wissen etwas Lebenshaft-Personliches,
dessen Gewillheitsinhalt aus dem Leben des Glaubenden, also
aus dem Subjektiv-Personlichen, nicht herausgeldst werden
kann. Dann aber mufl der Bezug darauf durch die ganze Dar-
legung der dem Glauben geschenkten Wahrheitserkenntnis so
hindurchgehen, dafl diese unmittelbare Bezogenheit an jedem
Punkt klar heraustritt.

Durch solche durch alles hindurchgehende ernsthafte
Orientierung an dem persénlichen Glaubensleben wird nicht
nur einem falschen Objektivismus und seinem Abgleiten in
glaubensunwichtige Dinge gewehrt. Es wird der Dogmatik in
allem, was sie zu sagen hat, dadurch eine ganz andre, und
zwar dem Wesen der Sache entsprechende Lebendigkeit und



202 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

Lebensnihe zuteil werden, indem sie unmittelbar zugleich
auch vom glaubenden Glauben das rechte Bild gibt.

2.

Die Erkenntnis, daB Gottes Offenbarungswort in der
Schrift ernstlich als menschliches Glaubenszeugnis zu uns
kommt, ist als Ergebnis der neueren Schriftforschung die ge-
meinsame Voraussetzung aller ihrer Aufgabe in der Gegen-
wart bewuliten theologischen Arbeit. Darin geht auch die
neuere «Theologie der Offenbarung» mit der Theologie der
ihr vorausliegenden Jahrzehnte einig. Das findet seinen Awus-
druck darin, dafl es fiir sie — im Unterschied von der alten
Orthodoxie — zur Feststellung dessen, wie und wo in diesem
Menschenwort das Offenbarungswort Gottes gegenwirtig ist,
oft sogar recht komplizierter Erwigungen bedarf. Ob aber der
Tatsache, dafl Gottes Offenbarung in der Schrift durchweg als
menschlich-personliches Glaubenszeugnis zu uns kommt, Ge-
niige geschieht, wenn man dies «subjektivey Menschlich-Per-
sonliche lediglich sozusagen als ein Negativum nimmt, indem
man sich darum bemiiht, iiber dies Subjektiv-Personliche zu
einem schlechthin Objektiven hindurchzugreifen? Ist nicht
vielmehr gerade dies das bedeutsam Besondere der biblischen
Offenbarung, daB hier alles so ganz durchdrungen ist von dem
personlichen Glaubensleben der biblischen Glaubenszeugen?
Wie hier alles auf personliches Leben geht ?, so kommt es auch
her aus personlichem Leben. Nicht irgendwie als ein objektiv
lehrhaftes Wort ergeht hier Gottes Offenbarung an uns, son-
dern gerade in der subjektiven Lebendigkeit personlichen
Lebens.

Dann aber héren und verstehen wir das Wort der Schrift
gerade und nur dann recht, wenn wir diesen seinen beson-
deren Charakter nicht doch irgendwie in Klammern setzen

? Hierzu konnte gesagt werden, das sei die nun doch gliicklich in der
Theologie iiberwundene anthropozentrische Schau der Religion insonder-
heit vom deutschen Idealismus her mit seiner Personlichkeitskultur.
Christlicher Theozentrismus, recht verstanden, und der Gedanke persén-
lichen Lebens stehen aber doch sowenig im Gegensatz zueinander, dall es
vielmehr eben personliches Leben bestimmter Art ist, was der souverine
Wille Gottes fordert und schafft.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 203

und beiseitestellen, sondern vielmehr auch bei scheinbar rein
objektiv lehrhaften Aussagen zu der persénlichen Glaubens-
haltung hindurchzugreifen suchen, aus der heraus das gesagt
ist.* Und das gilt dann natiirlich auch fiir die Verwertung des
Neuen Testamentes in der Dogmatik.

3.

Gott redet zu uns in und durch das Glaubensleben, das
uns in der Schrift entgegentritt: wenn wir so, dieses «Subjek-
tive> als entscheidenden — und stets positiv zu beachtenden
— Faktor betonend, formulieren, sind wir uns dessen bewulfit,
dall das nicht nur anders klingt als die reformatorische Rede
von der Offenbarung Gottes im «Worty; es ist in der Tat ein
anderes Verstindnis der uns in der Bibel gegebenen Offen-
barung. Und darum wird es iiberall dort auf Widerspruch
stoflen, wo man an einer irgendwie objektiven «Theologie des
Wortes» meint festhalten zu miissen, sei es nun infolge irgend-
welcher Traditionsgebundenheit, sei es, daB man auf Grund
bewuliter theologischer Zuriickbesinnung in dieser Richtung
tendiert, weil allein eine objektive Theologie des Wortes uns
auf wirklich sicheren Boden stelle; dort dagegen gerate alles
ins Menschlich-Unsichere. Ist es aber wirklich an dem, wenn
anders sich im personlichen Leben, das aus der Schrift zu
uns redet, eben Gottes offenbarendes Handeln an uns vollzieht
und wir dies Handeln Gottes an uns wirklich vernehmen und
erleben? * Dann ist doch, worauf wir unsere Gewillheit griin-
den, nicht das Menschlich-Personliche daran, sondern das
darin geschehende Handeln Gottes mit uns, das auch uns ernst
mahnend und gnidig verheilend in eben dies sich hier bezeu-
gende, von ihm gewirkte Leben hineinruft.

Es mag wohl nach einer sichereren Begriindung unserer
Glaubensgewillheit und unseres Lebens in und aus dieser Ge-

3 Das ist keine rechte Theologie des Neuen Testamentes, die nicht
mehr ist als Zusammenordnung der einzelnen Schriftaussagen, Rechte Theo-
logie des Neuen Testamentes gibt zugleich auch ein Bild von der person-
lichen Glaubenshaltung der neutestamentlichen Glaubenszeugen.

% Also nicht so, dafl von irgendeinem frommen Bewulitsein oder dem
vorliegenden Tatbestand des eigenen Christseins der Ausgang genommen
wird. Es ist vielmehr das «Subjektive», das aus dem besonderen persénlichen
Leben der lebendig erfaliten Schriftworte zu uns redet.



204 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

willheit aussehen, wenn das Schriftaxiom als eine von allem
Menschlich-Persiénlichen geliste Gewillheitsgrofe die tragende
Grundlage ist. Woher aber diese allem vorausliegende Gewil’-
heit von der Schrift, wenn sie nicht sozusagen im leeren Raum
stehen soll® und mehr sein soll als einfache Traditionsaxio-
matik und als solche nicht sicherer begriindet als andere Ge-
willheit von derselben Art? Ist dieses Bestehen auf und Hin-
streben zu dem Schriftaxiom nicht im letzten ein Versuch, aus
den Bereichen des Glaubens in irgendeine Art objektiver Ge-
wiBlheit hinauszuspringen und damit — um mit den altprote-
stantischen Dogmatikern, das Wort gerade gegen sie wendend,
zu reden — eine petdfooig eig d\o yévog? Wir sind nun einmal
durchweg auf den Glauben gestellt. Aber eben nicht auf einen
solchen allem andern vorausliegenden abstrakten Glauben an
die Schrift, sondern auf den Glauben, der uns aus dem leben-
digen Verkehr mit dem in der Schrift sich uns bezeugenden
personlichen Glaubensleben erwéchst und um den in diesem
lebendigen Verkehr mit der Schrift immer wieder gerungen
werden mul. ®

Es miissen also alle Aussagen der Schrift, anstatt daf wir
sie irgendwie einfach als objektive Auskiinfte hinnehmen, von
dem persdnlichen Glaubensleben und -erleben aus, das sich
darin ausspricht — nachdem dahin hindurchgegriffen worden
ist — erfallit und von da aus durchdacht werden. So erst ver-
stehen wir das jeweilen Gesagte recht und stellen es in unsrer
dogmatischen Arbeit an den rechten Ort, was unmittelbar
glaubensgewill ist, von weiter Abgeleitetem recht unterschei-

dend.
4,

Wie etwa sich dieses Verfahren in der dogmatischen Arbeit
auswirken wiirde, dafiir im folgenden einige Beispiele!

Es handelt sich etwa in der Christologie um das rechte Er-
fassen des «Gott war in Christo», d. h. der Glaubensgewilheit,

5 Solch eine im leeren Raum stehende Gewillheit ist ja doch die allem
vorausgehende Gewillheit von der Schrift als Gottes Wort.

6 An Ernst Troeltsch’s Schrift iiber die Absolutheit des Christentums
will mir dies als das Bedeutsame erscheinen, dal er von allem und jedem
Objektivismus der christlichen Gewillheitsbegriindung in diese schlichte
Haltung des einfach Glaubenden zuriickweist.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 205

daB wir es im Menschen Jesus Christus mit Gott zu tun
haben. Suchen wir bei diesem Pauluswort zu dem hindurch-
zugreifen, was als Glaubenserfahrung der so von ihm ausge-
sprochenen Gewibheit zugrunde liegt — und dieses paulinische
«Gott war in Christo» war doch gewill nicht eine ihm sonst
irgendwie fernab von seinem personlichen Erleben gewordene
GewilBheit, sondern dieses Wort redet von etwas, das er erleb-
nishaft erfahren hat —, dann ist damit dieses praktisch Er-
fahrbare gesagt, dall in und durch dieses damals zur Zeit des
Augustus und Tiberius gelebte Menschenleben Gott verséh-
nend und erlosend mit uns handelte. Wenn wir das «Gott war
in Christoy» so aktiv verstehen, dann verstehen wir es recht.
Und daB ihm dies in der Begegnung mit Jesus Christus aus
dem Glaubenszeugnis des Neuen Testamentes geschenkt und
immer wieder neu geschenkt wird, daran hat der praktische
Heilsglaube bei sich selbst genug.

Das kirchliche Denken ist einen anderen Weg gegangen.
Es hat das «Gott war in Christo» als unmittelbar durch lehr-
hafte Offenbarung gegebene Auskunft iiber ein ontisches Ver-
hédltnis zwischen Gott und Jesus Christus, als ein In-sein ge-
nommen und ein dahin formuliertes Dogma als die grofle
Hauptsache und den entscheidenden Inhalt des Christusglau-
bens allem vorangestellt. Da galt es denn selbstverstéindlich,
dieses ontische Sein Gottes in Christus auch wirklich ein-
deutig zu erfassen. Diese grundlegende Sache konnte doch
nicht im Unbestimmten bleiben; ohne dall dies ontische Ver-
héltnis zutreffend erfalit war, konnte nicht recht geglaubt und
klar bekannt werden. Und so lenkte das Sichverlieren in man-
cherlei Bemiihung um solche zutreffende ontologische Aus-
sagen und der oft erbitterte Streit darum den Blick hinweg
von dem auf Erfahrung von Gottes Handeln mit uns in Chri-
stus beruhenden praktischen Christusglauben und von dem
schlichten Bekenntnis hierzu. Der zu leistende Christusglaube
war die Zustimmung zu jenen dogmatisch festgelegten chri-
stologischen Lehrsétzen.? Damit traten diese in das Zentrum

7 In der Tat ein zu leistender Glaube. Denn hierbei handelt es sich ja
doch — anders als bei der auf Erfahrung beruhenden Gewillheit von Gottes
vers6hnendem und erldésendem Handeln mit uns in Christus — um die [For-
derung, alle Erfahrung transzendierende ontologische Aussagen zu be-
jahen.



206 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

des Christusglaubens, wo bei einer Orientierung in den Be-
reichen des (Glaubenslebens, die an jedem Punkt zum person-
lich-praktisch Erfahrbaren hindurchzugreifen versucht, ihr
Platz eben nicht ist.

Dieses Zentrum ist vielmehr die schlichte Gewiflheit von
Gottes versohnendem und erlésendem Handeln mit uns in
Jesus Christus. Und dies klar herauszustellen diirfte hier die
Hauptaufgabe der Dogmatik sein sowie eine klare Darlegung
dessen, wie sich dies Handeln Gottes durch Christus an uns
vollzieht, wie er sein Heilandswerk an uns tut. ®* Dann kommt
auch jenes Weitere an seinen rechten Ort. Es schlieit sich
dem an als ein Zweites und Abgeleitetes, als ein Versuch, der
in sich selbst gegriindeten praktischen Gewillheit von Gottes
Handeln mit uns im Heiland Jesus Christus eine Antwort auf
die Frage nach den ontischen Beziehungen hinzuzufiigen, die
dem zugrunde liegen. Nicht aber, als ob jener praktischen Ge-
wilheit dadurch erst noch ihre rechte Gewillheitsbegriindung
hinzugefiigt werden miifite — so sieht es der objektive Dog-
matismus der lehrhaften Offenbarung —: diese praktische Ge-
willheit wird vielmehr unmittelbar in der Begegnung mit Gott
in Christus gewonnen und will da immer neu gesucht werden.

Dieser Gewillheit von Gottes vergebendem und erlésendem
Handeln mit uns in der Menschenerscheinung Jesus Christus
fiigt sich an die Gewillheit, dall eben dies Handeln Gottes an
uns in der Christusgemeine seine stindige (Gegenwart in den
Menschenherzen hat. Dieses Unmittelbar-Praktische tritt uns
entgegen als der Sinngehalt der neutestamentlichen Rede von
Heiligen Geist, wie immer im einzelnen davon geredet werden
mag, wenn wir zu der praktischen Glaubenshaltung hindurch-
greifen, aus der heraus so geredet wird. Und darum diirfte
auch hier die Herausstellung dieser Glaubensgewillheit in
ihrer ganzen Bedeutsamkeit fiir unser christliches Glaubens-
und Heilsleben und, wie sich dieses Wirken und Walten Got-
tes in unsern Herzen vollzieht, die in der Lehre vom Heiligen
Geist der dogmatischen Arbeit gestellte entscheidende und
eigentliche Aufgabe sein.

Auch hier ist die dogmatische Arbeit der kirchlichen
Ueberlieferung jenen anderen Weg gegangen, der sich von

8 Also eine praktische Lehre vom Heiland Jesus Christus.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 207

diesem eigentlich Glaubensbedeutsamen hinwegverlor in ge-
naue ontologische Aussagen iiber innergottliche Wesensbezie-
hungen und Funktionen und den dogmatischen Streit dariiber.
Und auch damit sehen wir uns wieder vor objektiv-lehrhafte
Sitze gestellt, denen Glauben zu «leisteny gefordert wird,
und damit fernab von dem Eigentlichen und Entscheidenden,
der in uns handelnden Gottesnihe, von der das neutestament-
liche Glaubenswort vom Heiligen Geist redet.

Als ein weiteres Beispiel mag dienen die dogmatische Be-
handlung der Frage, in welchem Verhiltnis das Wirken der
gottlichen Grade und dasjenige der menschlichen Freiheit zu-
einander stehen und welcher Art jene Freiheit des Menschen
ist. Wieviel oft spitzfindiger Scharfsinn ist an die Beantwor-
tung dieser Frage gewendet worden, und wie so gar verschie-
den ist die Antwort ausgefallen, von dem das sola gratia auf-
hebenden moralistischen Synergismus iiber Melanchthons
facultas applicandi se ad gratiam bis hin zu dem deterior la-
pide et trunco. Wo man, damit die Verantwortlichkeit des
Menschen gewahrt bleibe, der menschlichen Freiheit mehr oder
weniger Raum gab, war ebensoweit das sola gratia bedroht,
wéhrend bei einem ernst genommenen sola gratia fiir die
menschliche Freiheit kein Raum zu bleiben schien, es sei denn
etwa mit Hilfe der Konstruktion einer Freiheit, die der
Mensch habe, wohl nicht zur Bejahung des von Gott Gebote-
nen und zur Annahme des Gottesheils, wohl aber als ledig-
lich eine «negativey Freiheit, es zu verneinen und abzulehnen.
Was aber ist solche blofie Verneinungsfreiheit, recht besehen,
anderes als ein holzernes Eisen?

Ob es aber wirklich solch eine miihselige Sache ist um das
sola gratia und die menschliche Verantwortlichkeit, wie sie
zusammen bestehen, ohne dall eines dem andern Abbruch tut
oder es gar aufhebt? KEs gilt nur eben, anstatt sich in jene
miihseligen Erwigungen und Begriffsspaltereien des alten dog-
matischen Betriebes zu verlieren, danach zu fragen, welcher
praktische Aufruf in dem sola gratia ergeht und welche dem
entsprechende rechte Haltung Gott gegeniiber in dieser Rede
ihren Ausdruck findet. Es ist der Ruf, der den Menschen in
der Begegnung mit Gott ganz von sich und seinem Tun und
Werk hinwegruft: und die rechte Haltung, die bei allem, was



208 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

man etwa bei sich von gutem Wollen und Vollbringen findet,
nicht befriedigt auf sich selbst blickt, sondern auf Gott den
Herzenskiindiger und alleinigen Richter, vor dem auch unser
vermeintlich Bestes, unter seinem Richterspruch stehend, uns
keinerlei Anspruch gibt, wo man darum alles Heil allein bei
Gott und von ihm sucht und erwartet und dann eben von
seiner vergebenden Gnade, ihr denn auch dankend fiir alles
geschenkte Wollen und Vollbringen.

Mit dieser praktischen Haltung aber vertriigt sich sehr
wohl, ja gehort ganz eigentlich mit dazu der volle Ernst des
Verantwortlichkeitsbewubtseins, eben weil man sich vor den
Herzenskiindiger und alleinigen Richter gestellt und um sein
uns erneuerndes Gnadenwerk an uns in der inneren Begeg-
nung mit Jesus Christus weill. Gerade auch dies letztere gibt
jene Verantwortlichkeit heiliger Scheu, wovon Paulus Phil.
2,12 redet. In solcher inneren Haltung vor Gott fragt man
nicht weiter danach, wie sich denn wohl das sola gratia und
die menschliche Freiheit bzw. Verantwortlichkeit miteinander
vertragen, wie denn auch fiir die Zeugen des Neuen Testamen-
tes lange Erorterungen dariiber fernab liegen.

In eigenartiger Weise unterstrichen und weitergefiihrt wird
das sola gratia durch das Dogma von der doppelien Prddesti-
nation, fiir dessen Geltung neben andern Schriftworten Rom.
9, 22 locus probans ist mit seiner Rede von okelm opyiig kxotnp-
Tiopéva eig dmwheav. Dieser Gedanke der doppelten Préadestina-
tion mag ja wohl dazu dienen, die ganze Grofle dessen, was
ihm unverdientermallen zuteil ward, dem recht einzuprigen,
der im gldubigen Sichverlassen auf Gottes Gnade steht, und
ihn zugleich in der Demut vor Gott zu erhalten. Muf} die Linie
des Préidestinationsgedankens aber wirklich bis zu jenem
Dogma weitergefithrt werden? Wohl fiir ein Schriftverstéind-
nis, dem jede einzelne Schriftaussage ohne weiteres objektive
lehrhafte gottliche Mitteilung ist. Machen wir aber wirklich
Ernst mit der Erkenntnis, dafl das Wort der Schrift wirkliches
menschliches Glaubenszeugnis ist und dafl darum hier auch
Menschengedanken gedacht und ausgesprochen werden, dann
verstehen wir wohl, worum es dem Apostel ging, wenn er auch
das Verlorengehen als auf einem ewigen RatschluBl Gottes
beruhend meinte ansehen zu miissen: Nur so war ihm wirk-



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 209

lich alles so ganz aus Gottes Willen, wie es doch sein mug.
Aber ein Gesetz, eben diesen Gedankenweg zu gehen, ist uns
dann damit nicht auferlegt. Es bleibt uns vielmehr erlaubt,
dall wir unserm theologischen Denken trotz Paulus Roém.9,
22 (und anderen Stellen) hier eine Grenze gesetzt sein lassen
und schlicht bei der positiven ErwdhlungsgewilBheit stehen-
bleiben. Solches Stillewerden vor Gott mit unsern Menschen-
gedanken und unsrer Menschenrede iiber ihn ist auch Ehr-
furcht vor Gott und sicher deren nicht weniger als das be-
driickende Rétseln iiber der doppelten Prédestination und
mehr solcher Ehrfurcht als das Streiten um eine praedestina-
tio absoluta oder conditionata und anderes derart mehr.

Im Anschluff hieran sei in unserm Zusammenhang auch
noch kurz beriihrt der nicht abbrechende dogmatische Streit
um die Lehre von der Apokatastasis, von beiden Seiten mit
Berufung auf Schriftworte gefiihrt. Auf dem Boden einer Auf-
fassung der durch das Schriftwort ergehenden Offenbarung
als lehrhafter Mitteilung diirfte dieser Widerstreit sich ent-
gegenstehender Lehren iiber den Endausgang nicht zu be-
heben sein. Ob uns ein zutreffendes Wissen davon aber wirk-
lich not tut? Was uns aber sicher not tut, das ist sowohl das
Bewulitsein des gewaltigen Entscheidungsernstes der neutesta-
mentlichen Botschaft, wie auch die freudige Gewillheit eines
vollen Endsieges der Gottesgnade. Und dieser doppelseitige
Aufruf klingt uns aus jenen Glaubensworten der Schrift ent-
gegen, die, als objektive Lehrmitteilungen zum Anlall einer
Festlegung auf ein bestimmtes eschatologisches Dogma ge-
nommen, in jenen dogmatischen Meinungsstreit hineinfiihren.
Hoéren wir sie aber in ihrer praktischen Bedeutung als einen
solchen Aufruf — und so eben héren wir sie recht —, dann
konnen wir, wie Gottes heiliger Ernst und seine allerbarmende
Liebe jenen Endausgang gestalten werde, ohne viel Wissen-
wollen ganz in seine Hénde geben. Und das ist wieder das-
selbe Stillewerden vor Gott, auf das es bei der Abkehr von
dem abwegigen dogmatischen Streit in der Pridestinations-
«lehrey hinauslief.

Endlich noch als ein Letztes die fiir den christlichen Er-
losungsglauben grundlegend bedeutsame Schau des Men-
schen als eines durch die Uebermacht des Fleisches schlecht-

14



210 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

hin gebundenen und doch zugleich in dieser seiner Unfreiheit
abstrichlos und bis zum Letzten schuldhaft verantwortlichen.
— Dal} das Theologumenon von einer dem Menschen verblie-
benen rein formalen, ihrem inhaltlichen Vermégen nach ledig-
lich «negativen» Freiheit, dies Verlegenheitsprodukt des theo-
logischen Denkens, der hier aufsteigenden Gedankennot keine
Losung bringt, wurde schon gesagt. Und wenn man sich etwa
angesichts der mannigfaltigen Gebundenheiten, in denen sich
der Mensch durch seine je besondere Seelenstruktur und die
Umwelt befindet, in der er aufgewachsen ist, auf eine relative
Verantwortlichkeit zuriickziehen wollte, d.h. auf eine Ver-
antwortlichkeit in den ihm dadurch gesteckten Grenzen, so
vertrigt sich dieser etwa versuchte Ausweg nicht mit dem
ganz abstrichlosen, seine ganze Existenz umgreifenden Ernst
der Verantwortlichkeit des Menschen in der christlichen Schau
und hilft darum noch weniger aus den hier liegenden Denk-
noten heraus als jene Konstruktion einer verbliebenen «nega-
tiveny Freiheit, die sich doch wenigstens bemiiht, der vollen
und ungeminderten Verantwortlichkeit in ihrer Weise gerecht
zu werden.

Dies Theologumenon von einer dem Menschen verbliebe-
nen Freiheit zum Bosen steht in dem weiteren Zusammenhang
der kirchlichen Lehre vom Urstand, Siindenfall und Erb-
siinde: auch ein weites Feld dogmatischer Erorterungen und
lehrhafter Feststellungen. Es geht dabei um die der objektiv-
lehrhaften Offenbarung zu entnehmende zutreffende Antwort
auf die Frage, wie es in der guten Schépfung Gottes solch ein
in sich zerrissenes, rettungslos versklavtes und zugleich doch
restlos verantwortliche Wesen geben, bzw. wie es zu dem
Vorhandensein eines solchen Wesens habe kommen koénnen,
wie der Mensch es ist. Zu einem solchen Versuch einer theo-
retischen Losung der ganzen Problematik des Menschentums
verpflichtet uns aber lediglich die objektiv-lehrhafte Auffas-
sung der Schrift. Haben wir uns von dieser wirklich befreit,
dann weisen uns all diese Schriftaussagen — und das ist
dann ihre grofle praktische Bedeutung — als Zeugen fiir das
gedankliche Ringen damit immer wieder auf diese erschiit-
ternde Problematik unseres Menschentums hin. Wir aber diir-
fen auch hier wieder, wie vorhin entgegen den dogmatischen



R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 211

Bemiihungen um eine zutreffende Erfassung der gottlichen
Prédestination, es auch in der Dogmatik bewenden lassen bei
dem rechten Stillesein vor Gott. Das heifit aber hier: Unser
Menschenwesen so sehen, wie es tatsichlich ist, in seiner
ganzen erfahrungshaften Problematik — der Blick hierauf
ist doch das praktisch Entscheidende — und zugleich doch aus
diesem Dasein bis zum letzten verantwortlich herausgerufen
zu einem anderen, hoheren Leben und Sein fiir Gott und in
der Gemeinschaft mit ihm; es so sehen und es mit all seiner
Problematik und all seinen No6ten, ohne es zum Anlal theo-
retischer Problemlésungen zu nehmen, in Demut und in ab-
strichlos verantwortungsbereitem Gehorsam aus Gottes Hand
nehmen.

5.

Wo die Dogmatik den hier in Kiirze angedeuteten Weg
geht, werden mancherlei Fragen und Erorterungen, die in ihr
einen breiten Raum einzunehmen pflegen, stark zuriicktreten,
und darunter gerade solche, die in besondere Gedankenndéte
hineinfiihren. So voluminése Werke, wie sie die iiberlieferte
Art der dogmatischen Arbeit uns beschert hat, werden dabei
wohl nicht herauskommen. Dafiir aber wiirde solche Dogma-
tik, das dafiir Bedeutsame und Entscheidende herausstellend,
sich ganz anders in der Néhe der praktischen Verkiindigung
halten. Sie wiirde wohl auch, anstatt ein Buch nur fiir Theo-
logen zu sein, so entlastet — und besonders, wenn sie dieser
Entlastung fiir den Leser durch entsprechenden Druck Aus-
druck gibt — allen denen unmittelbar einen Dienst leisten
konnen, die nach Kldrung und damit zugleich Festigung ihrer
Glaubensgewillheit verlangen.

Menziken/ Aargau. Theophil Steinmann.

Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth.*

Der zweite Halbband des dritten Bandes der grofien Kirch-
lichen Dogmatik von Karl Barth stellt den Abschlull der Lehre
von der Schopfung dar, die in der theologischen Anthropolo-
gie gipfelt. Denn wie es im ersten Halbband des Bandes her-

* Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik II1/2, Zollikon-Ziirich, Evan-
lischer Verlag, 1948, IX 4+ 800 S., geb. Fr. 35.—.

14*



	Die Gefahr der Dogmatik heute

