
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 3

Artikel: Die Gefahr der Dogmatik heute

Autor: Steinmann, Theophil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877448

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877448
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 197

Und immer vertritt er ein Anliegen, das unaufgebbar ist,
nnd das die Kirche schleunigst wieder zu dem ihrigen
machen muß, wenn sie überhaupt noch eine Existenzberechtigung

haben will. So muß die Fehlentscheidung gegen den
Montanismus «eine prinzipielle Korrektur erfahren» (S. 111),
wenn die Kirche weiter das Veni Creator Spiritus beten will.
Zwischen Ketzerei und Kirche dürfe es überhaupt kein starres

Entweder-Oder geben. So vertreten Augustin wie Pelagius
«ein berechtigtes Anliegen» (S. 146), keine Auffassung hat
für sich genommen Recht. «Wer die richtige Lehre vertrat,

ist auch durch die Autorität der Bibel nicht zu entscheiden»
(S. 147). So muß auch Luther durch Th. Müntzer ergänzt
werden (S.360). Die Haeresie ist immer das große Korrektiv
der Kirche, wobei dann allerdings unausweichlich sich die
Wahrheitsfrage erhebt, deren ernsthafte Beantwortung die
Brüchigkeit dieser ganzen Konstruktion aufdeckt.

Das Buch von W. Nigg ist nur ein später Nachkömmling
von G. Arnolds großem Werke. Nur ist an die Stelle
bewunderungswürdiger Gelehrsamkeit und unermüdlichen
Quellenstudiums eine mit billigen Effekten arbeitende Journalistik
getreten, an die Stelle mystischer Glut ein künstliches An-
empfinden und Sich-Hineinsteigern in eine fremde Welt, an
die Stelle unbeirrbaren Wahrheitsstrebens eine Relativierung
und damit eine Auflösung überkommener Werte. Die
Schlußbetrachtung, die die Grundlinien eines ganz neuartigen
Christentums aufzeigen will, verliert sich dann vollends ins
Phantastische und Schwärmerische. Sie entzieht sich damit jedem
kritischen Zugriff, ist doch aber dafür symptomatisch, daß
sie uns das Ziel sehen läßt, dem diese subjektivistische und
willkürliche Geschichtsbetrachtung zusteuert.

Maints. Walther Völker.

Die Gefahr der Dogmatik heute.

l.
Daß der Dogmatiker seinen Weg sehr mit Vorsicht gehen

müsse, weil er auf diesem seinem Wege und gerade auch im
ersten Ansatz seiner Arbeit von mancherlei Gefahr bedroht
ist, auf Abwege zu geraten: der Hinweis hierauf ist gerade in



198 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

der dogmatischen Besinnung der gegenwärtigen Theologie
keine fremde Rede. Bei dieser gegenwärtigen Besinnung handelt

es sich um den Hinweis auf eine Gefahr, die sozusagen
von außerhalb her kommt, indem sich der Dogmatiker von
irgendwelchen die Zeit beherrschenden Geistesströmungen und
Gedankenwegen oder einem bei ihm vorhandenen apologetischen

Interesse zu unzulässigen Angleichungen verleiten läßt.
Dieser Gefahr, so ergeht das Urteil dieser Besinnung, war die
dogmatische Arbeit einer zurückliegenden Zeit erlegen; von
deren Irrwegen soll zur rechten dogmatischen Haltung
zurückgerufen werden.

Diese neugewonnene Haltung scheint mir von einer andern
Gefahr bedroht. Nicht von einer solchen, die sozusagen von
außerhalb ihrer kommt, dafür von der Gefahr, die unmittelbar
in der besonderen Aufgabe und Zielsetzung der Dogmatik
darin liegt, als solche immer mit ihr gegangen ist und der sie
auch immer wieder als der ihr selbst eigentümlichen Gefahr
erlegen ist.

Was mit dieser Gefahr gemeint ist, möge zuerst einmal
eine Gegenüberstellung der der Dogmatik gestellten Aufgabe,
aus der her ihr diese Gefahr droht, mit derjenigen der
theologischen Ethik verdeutlichen, die von ihrer besonderen
Aufgabe her nicht so sehr in dieser Gefahr steht.

Aufgabe der Dogmatik ist eine umfassende Darlegung der
christlichen Wahrheitserkenntnis in ihrem ganzen Zusammenhang;

ihr geht es um die rechte Erfassung dessen, was im
einzelnen und im ganzen als geltende Wahrheit in der Kirche
verkündigt und als solche angenommen und geglaubt werden
soll. Die theologische Ethik behandelt in der gleichen Weise,
wie sich auf Grund dessen das Leben der christlichen
Gemeinde und des einzelnen Christen im einzelnen und in seiner
Gesamtheit gestaltet bzw. zu gestalten hat. Aus dieser
verschiedenen Zielsetzung ergibt sich, daß die theologische Ethik
sich nicht so leicht in vom praktischen Leben im Glauben
mehr oder weniger abliegende Dinge verliert; sie hat es ja
doch ihrer ganzen Ausrichtung nach eben mit dieser Praxis
des Lebens zu tun. Der Dogmatik dagegen ist es gerade aus
ihrem Interesse an einer wirklich vollständigen Erfassung der
christlichen Wahrheitserkenntnis immer wieder begegnet, daß



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 199

sie sich in allerlei Erörterungen und Feststellungen über
Dinge verloren hat, bei denen man wohl fragen kann, wieweit
und ob sie zu wissen und zu glauben wirklich heilsnotwendig
ist. Denken wir etwa an die Erörterung der Frage nach dem
Zwischenzustand oder welcher Art und Beschaffenheit die
Leihlichkeit in der Welt der ewigen Vollendung sein wird und
ähnliches mehr, worüber wir nicht nur in alten dogmatischen
Werken mancherlei weitausgeführte Darlegungen finden.

Solche rein objektiv-lehrhafte Art wird allein schon durch
den Gedanken nahegelegt, daß es sich bei der christlichen
Wahrheitserkenntnis, um deren volle und klare Herausstellung

sich die dogmatische Arbeit bemüht, ja doch um ein
zutreffendes Wissen handle; wo aber sicheres Wissen dargelegt
wird, da ist die dafür sachgemäße Form die objektiv-lehrhafter
Sätze. Wirkliches Wissen trägt diesen objektiven Charakter.
Und erst recht erscheint solch objektive Lehrhaftigkeit als
dem Wesen der Sache gemäß, sofern Gegenstand der
Dogmatik ein schlechthin objektiv Gegebenes, die offenharte
Wahrheit, ist.

Ganz ausgesprochen objektiv-lehrhaften Charakter trugen
darum denn auch die Darlegungen der altorthodoxen Dogma-
tiker. Und sie stellten diese objektive Lehrhaftigkeit bewußt
in Parallele zu aller sonstigen Darlegung eines wohlfundierten

Wissens. Hier wie dort ein für den betreffenden
Wissenszusammenhang geltendes Grundaxiom, auf Grund dessen und
von dem aus alles Weitere dargelegt und so bei vorausgesetzter
Geltung dieses Axioms einem jeden als hier geltende Wahrheit
andemonstriert werden kann. Das Grundaxiom der Theologie,
das Schriftaxiom — hier verstanden als die allem Weiteren
vorausliegende Gewißheit von der Schrift als der revelatio
Dei ipsissimis verbis — ist freilich wohl von anderer Art als
bei den rationalen Wissenschaften; auch die Art der Ableitung

der einzelnen Erkenntnissätze der Dogmatik ist nicht
wie dort die der rationalen Deduktion, sondern ein Hinnehmen.

Aber genau so objektiv darlegend wie dort geht es auch
hier zu. Gewiß geht bei all diesen Darlegungen auch ein Wissen

darum mit, daß es sich bei dem allem um Heilswahrheiten
handle und nicht um irgendein praktisch indifferentes Wissen:
auf die ganze Art der Darlegung hat das aber weiter keinen



200 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatil: heute

Einfluß. Da wird auf Grund der anerkannten Geltung des
Schriftaxioms ohne ein weiteres Zurückgreifen auf das
Persönlich-Praktische ganz objektiv dargelegt, wie denn auch bei
der allem zugrunde liegenden Gewißheit von der Schrift der
Glaubenscharakter dieser Gewißheit nicht in voller Klarheit
heraustritt. Daß die Schrift Gottes Offenbarungswort ist,
erscheint allzusehr als ein einfach bei sich seihst ganz objektiv
Feststehendes, mit dem so ohne weiteres der Anfang gemacht
werden kann.1

Nun meint jener Rückruf zur rechten theologischen
Haltung, wie er in der theologischen Besinnung der letzt
zurückliegenden Zeit ergangen ist, gewiß nicht eine einfache Repri-
stination der theologischen Haltung der alten Orthodoxie.
Gemeint ist er aber doch als ein Rückruf von dem Irrweg eines
verhängnisvollen Subjektivismus zu dem rechten Ansatz im
objektiv Feststehenden des Offenbarungswortes und zu der
rechten objektiven Schau. Freilich wohl mit dem Bewußtsein,
daß dies Objektive nicht einfach so auf der Hand liegt, wie
es die alte Orthodoxie im einzelnen Schriftwort unmittelbar
zu haben meinte. Die durch die theologische Arbeit der
dazwischenliegenden Zeit veränderte Schau der Schrift soll
vielmehr keineswegs außer acht gelassen werden. Aber es wird
doch irgendwie in jene Haltung zurückgerufen, die von dem

bedroht ist, was ich oben als die Gefahr der Dogmatik zu
verdeutlichen versuchte, nämlich daß sie sieh aus den Bereichen
des Persönlich-Praktischen in das rein Objektiv-Lehrhafte
verliert und damit zugleich in ihren Darlegungen Erörterungen

über Gegenstände einen breiten Raum gibt, die für den
Heilsglauben, wenn überhaupt eine, so doch jedenfalls eine
dementsprechende Bedeutung nicht haben. Und die Absicht
dieses Aufsatzes ist, auf diese in der neusten Wendung des

theologischen Denkens m. E. liegende Gefahr aufmerksam zu
machen.

1 Aus der hier zu Grunde liegenden Auffassung der Schrift als
göttlicher Offenbarungsmitteilung ergibt sich übrigens gerade auch das
Sichverlieren der dogmatischen Erörterung in die abgelegensten Dinge. Es
darf bei dieser Voraussetzung ja doch schlechterdings nichts von alledem

ungesagt bleiben, was uns in dem Buch seiner Offenbarung mitzuteilen
Gott gefallen hat.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 201

Damit soll keineswegs jenem Verfahren das Wort geredet
werden, das in Abwendung vom lehrhaften Objektivismus der
alt-orthodoxen Offenbarungstheologie vom frommen
Selbstbewußtsein oder von einem bei sich selbst vorgefundenen
Tatbestand des persönlichen Christseins seinen Ausgang nahm
und von da aus — sei es unmittelbar als Entfaltung jenes
frommen Selbstbewußtseins (der Schleiermachersche Weg),
oder durch einen Aufstieg von dem subjektiven Ansatz im
persönlichen christlichen Erfahrungsstand zu dessen transzendenten

Ursachen (die Erlanger Methode) — die christlichen
Glaubenssätze zu entwickeln versuchte. So als Repristination
dieser oder jener Theologie des frommen Selbstbewußtseins ist
es nicht gemeint. Es geht mir vielmehr um die Frage, oh die
theologische Reaktion hiergegen aus lauter Scheu vor einem
die rechte dogmatische Haltung bedrohenden «Subjektivismus»
nun ihrerseits nicht in der Gefahr steht, ihr auch hin und wieder

schon erlegen ist, das «subjektive» Moment, das in allen
Glaubensaussagen mit dabei ist, wenn anders sie wirklich
Glaubensaussagen sein sollen, allzusehr beiseite zu lassen und
dadurch wieder in jenen lehrhaften Objektivismus hineinzugeraten,

aus dessen Ungenügen einst jene «subjektive» Reaktion

erwachsen ist.
In der Dogmatik handelt es sich nun eben doch tun die

Darlegung des Inhaltes der christlichen Glaubensgewißheit;
in diesem «Glaubensgewißheit» aber liegt ein subjektiver
Klang. Glaubensgewißheit ist nun einmal im Unterschied von
allem rein objektiven Wissen etwas Lebenshaft-Persönliches,
dessen Gewißheitsinhalt aus dem Leben des Glaubenden, also
aus dem Subjektiv-Persönlichen, nicht herausgelöst werden
kann. Dann aber muß der Bezug darauf durch die ganze
Darlegung der dem Glauben geschenkten Wahrheitserkenntnis so
hindurchgehen, daß diese unmittelbare Bezogenheit an jedem
Punkt klar heraustritt.

Durch solche durch alles hindurchgehende ernsthafte
Orientierung an dem persönlichen Glaubensleben wird nicht
nur einem falschen Objektivismus und seinem Abgleiten in
glaubensunwichtige Dinge gewehrt. Es wird der Dogmatik in
allem, was sie zu sagen hat, dadurch eine ganz andre, und
zwar dem Wesen der Sache entsprechende Lebendigkeit und



202 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

Lebensnähe zuteil werden, indem sie unmittelbar zugleich
auch vom glaubenden Glauben das rechte Bild gibt.

2.

Die Erkenntnis, daß Gottes Offenbarungswort in der
Schrift ernstlich als menschliches Glaubenszeugnis zu uns
kommt, ist als Ergebnis der neueren Schriftforschung die
gemeinsame Voraussetzung aller ihrer Aufgabe in der Gegenwart

bewußten theologischen Arbeit. Darin geht auch die
neuere «Theologie der Offenbarung» mit der Theologie der
ihr vorausliegenden Jahrzehnte einig. Das findet seinen
Ausdruck darin, daß es für sie — im Unterschied von der alten
Orthodoxie — zur Feststellung dessen, wie und wo in diesem
Menschenwort das Offenbarungswort Gottes gegenwärtig ist,
oft sogar recht komplizierter Erwägungen bedarf. Ob aber der
Tatsache, daß Gottes Offenbarung in der Schrift durchweg als
menschlich-persönliches Glaubenszeugnis zu uns kommt,
Genüge geschieht, wenn man dies «subjektive» Menschlich-Persönliche

lediglich sozusagen als ein Negativum nimmt, indem
man sich darum bemüht, über dies Subjektiv-Persönliche zu
einem schlechthin Objektiven hindurchzugreifen? Ist nicht
vielmehr gerade dies das bedeutsam Besondere der biblischen
Offenbarung, daß hier alles so ganz durchdrungen ist von dem

persönlichen Glaubensleben der biblischen Glaubenszeugen?
Wie hier alles auf persönliches Leben geht2, so kommt es auch
her aus persönlichem Leben. Nicht irgendwie als ein objektiv
lehrhaftes Wort ergeht hier Gottes Offenbarung an uns,
sondern gerade in der subjektiven Lebendigkeit persönlichen
Lebens.

Dann aber hören und verstehen wir das Wort der Schrift
gerade und nur dann recht, wenn wir diesen seinen besonderen

Charakter nicht doch irgendwie in Klammern setzen

2 Hierzu könnte gesagt werden, das sei die nun doch glücklich in der
Theologie überwundene anthropozentrische Schau der Religion insonderheit

vom deutschen Idealismus her mit seiner Persönlichkeitskultur.
Christlicher Theozentrismus, recht verstanden, und der Gedanke persönlichen

Lebens stehen aber doch sowenig im Gegensatz zueinander, daß es

vielmehr eben persönliches Leben bestimmter Art ist, was der souveräne
Wille Gottes fordert und schafft.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 203

und beiseitestellen, sondern vielmehr auch bei scheinbar rein
objektiv lehrhaften Aussagen zu der persönlichen Glaubenshaltung

hindurchzugreifen suchen, aus der heraus das gesagt
ist.3 Und das gilt dann natürlich auch für die Verwertung des
Neuen Testamentes in der Dogmatik.

3.

Gott redet zu uns in und durch das Glaubensleben, das
uns in der Schrift entgegentritt: wenn wir so, dieses «Subjektive»

als entscheidenden — und stets positiv zu beachtenden
— Faktor betonend, formulieren, sind wir uns dessen bewußt,
daß das nicht nur anders klingt als die reformatorische Rede
von der Offenbarung Gottes im «Wort»; es ist in der Tat ein
anderes Verständnis der uns in der Bibel gegebenen
Offenbarung. Und darum wird es überall dort auf Widerspruch
stoßen, wo man an einer irgendwie objektiven «Theologie des
Wortes» meint festhalten zu müssen, sei es nun infolge
irgendwelcher Traditionsgebundenheit, sei es, daß man auf Grund
bewußter theologischer Zurückbesinnung in dieser Richtung
tendiert, weil allein eine objektive Theologie des Wortes uns
auf wirklich sicheren Boden stelle; dort dagegen gerate alles
ins Menschlich-Unsichere. Ist es aber wirklich an dem, wenn
anders sich im persönlichen Leben, das aus der Schrift zu
uns redet, eben Gottes offenbarendes Handeln an uns vollzieht
und wir dies Handeln Gottes an uns wirklich vernehmen und
erleben? 4 Dann ist doch, worauf wir unsere Gewißheit gründen,

nicht das Menschlich-Persönliche daran, sondern das
darin geschehende Handeln Gottes mit uns, das auch uns ernst
mahnend und gnädig verheißend in eben dies sich hier bezeugende,

von ihm gewirkte Leben hineinruft.
Es mag wohl nach einer sichereren Begründung unserer

Glaubensgewißheit und unseres Lebens in und aus dieser Ge-

3 Das ist keine rechte Theologie des Neuen Testamentes, die nicht
mehr ist als Zusammenordnung der einzelnen Schriftaussagen. Rechte Theologie

des Neuen Testamentes gibt zugleich auch ein Bild von der persönlichen

Glaubenshaltung der neutestamentliehen Glaubenszeugen.
1 Also nicht so, daß von irgendeinem frommen Bewußtsein oder dem

vorliegenden Tatbestand des eigenen Christseins der Ausgang genommen
wird. Es ist vielmehr das «Subjektive», das aus dem besonderen persönlichen
Leben der lebendig erfaßten Schriftworte zu uns redet.



204 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

wißheit aussehen, wenn das Schriftaxiom als eine von allem
Menschlich-Persönlichen gelöste Gewißheitsgröße die tragende
Grundlage ist. .Woher aber diese allem vorausliegende Gewißheit

von der Schrift, wenn sie nicht sozusagen im leeren Raum
stehen soll5 und mehr sein soll als einfache Traditionsaxio-
matik und als solche nicht sicherer begründet als andere
Gewißheit von derselben Art? Ist dieses Bestehen auf und
Hinstreben zu dem Schriftaxiom nicht im letzten ein Versuch, aus
den Bereichen des Glaubens in irgendeine Art objektiver
Gewißheit hinauszuspringen und damit — um mit den
altprotestantischen Dogmatikern, das Wort gerade gegen sie wendend,
zu reden — eine gerâpacnç eiç otMo pévoç? Wir sind nun einmal
durchweg auf den Glauben gestellt. Aber eben nicht auf einen
solchen allem andern vorausliegenden abstrakten Glauben an
die Schrift, sondern auf den Glauben, der uns aus dem lebendigen

Verkehr mit dem in der Schrift sich uns bezeugenden
persönlichen Glaubensleben erwächst und um den in diesem
lebendigen Verkehr mit der Schrift immer wieder gerungen
werden muß.6

Es müssen also alle Aussagen der Schrift, anstatt daß wir
sie irgendwie einfach als objektive Auskünfte hinnehmen, von
dem persönlichen Glaubensleben und -erleben aus, das sich
darin ausspricht — nachdem dahin hindurchgegriffen worden
ist — erfaßt und von da aus durchdacht werden. So erst
verstehen wir das jeweilen Gesagte recht und stellen es in unsrer
dogmatischen Arbeit an den rechten Ort, was unmittelbar
glaubensgewiß ist, von weiter Abgeleitetem recht unterscheidend.

4.

Wie etwa sich dieses Verfahren in der dogmatischen Arbeit
auswirken würde, dafür im folgenden einige Beispiele!

Es handelt sich etwa in der Ghristologie um das rechte
Erfassen des «Gott war in Christo», d. h. der Glaubensgewißheit,

5 Solch eine im leeren Kaum stehende Gewißheit ist ja doch die allem
vorausgehende Gewißheit von der Schrift als Gottes Wort.

6 An Ernst Troeltsch's Schrift über die Absolutheit des Christentums
will mir dies als das Bedeutsame erscheinen, daß er von allem und jedem
Objektivismus der christlichen Gewißheitsbegründung in diese schlichte
Haltung des einfach Glaubenden zurückweist.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 205

daß wir es im Menschen Jesus Christus mit Gott zu tun
haben. Suchen wir bei diesem Pauluswort zu dem
hindurchzugreifen, was als Glaubenserfahrung der so von ihm
ausgesprochenen Gewißheit zugrunde liegt — und dieses paulinische
«Gott war in Christo» war doch gewiß nicht eine ihm sonst
irgendwie fernab von seinem persönlichen Erleben gewordene
Gewißheit, sondern dieses Wort redet von etwas, das er
erlebnishaft erfahren hat —, dann ist damit dieses praktisch
Erfahrbare gesagt, daß in und durch dieses damals zur Zeit des

Augustus und Tiberius gelebte Menschenleben Gott versöhnend

und erlösend mit uns handelte. Wenn wir das «Gott war
in Christo» so aktiv verstehen, dann verstehen wir es recht.
Und daß ihm dies in der Begegnung mit Jesus Christus aus
dem Glaubenszeugnis des Neuen Testamentes geschenkt und
immer wieder neu geschenkt wird, daran hat der praktische
Heilsglaube bei sich selbst genug.

Das kirchliche Denken ist einen anderen Weg gegangen.
Es hat das «Gott war in Christo» als unmittelbar durch
lehrhafte Offenbarung gegebene Auskunft über ein ontisches
Verhältnis zwischen Gott und Jesus Christus, als ein In-sem
genommen und ein dahin formuliertes Dogma als die große
Hauptsache und den entscheidenden Inhalt des Christusglaubens

allem vorangestellt. Da galt es denn selbstverständlich,
dieses ontische Sein Gottes in Christus auch wirklich
eindeutig zu erfassen. Diese grundlegende Sache konnte doch
nicht im Unbestimmten bleiben; ohne daß dies ontische
Verhältnis zutreffend erfaßt war, konnte nicht recht geglaubt und
klar bekannt werden. Und so lenkte das Sichverlieren in
mancherlei Bemühung um solche zutreffende ontologische
Aussagen und der oft erbitterte Streit darum den Blick hinweg
von dem auf Erfahrung von Gottes Handeln mit uns in Christus

beruhenden praktischen Christusglauben und von dem
schlichten Bekenntnis hierzu. Der zu leistende Christusglaübe
war die Zustimmung zu jenen dogmatisch festgelegten chri-
stologischen Lehrsätzen.7 Damit traten diese in das Zentrum

7 In der Tat ein zu leistender Glaube. Denn hierbei handelt es sich ja
doch — anders als bei der auf Erfahrung beruhenden Gewißheit von Gottes
versöhnendem und erlösendem Handeln mit uns in Christus — um die
Forderung, alle Erfahrung transzendierende ontologische Aussagen zu
bejahen.



206 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

des Christusglaubens, wo bei einer Orientierung in den
Bereichen des Glaubenslebens, die an jedem Punkt zum
persönlich-praktisch Erfahrbaren hindurchzugreifen versucht, ihr
Platz eben nicht ist.

Dieses Zentrum ist vielmehr die schlichte Gewißheit von
Gottes versöhnendem und erlösendem Handeln mit uns in
Jesus Christus. Und dies klar herauszustellen dürfte hier die
Hauptaufgabe der Dogmatik sein sowie eine klare Darlegung
dessen, wie sich dies Handeln Gottes durch Christus an uns
vollzieht, wie er sein Heilandswerk an uns tut.8 Dann kommt
auch jenes .Weitere an seinen rechten Ort. Es schließt sich
dem an als ein Zweites und Abgeleitetes, als ein Versuch, der
in sich seihst gegründeten praktischen Gewißheit von Gottes
Handeln mit uns im Heiland Jesus Christus eine Antwort auf
die Frage nach den ontischen Beziehungen hinzuzufügen, die
dem zugrunde liegen. Nicht aber, als ob jener praktischen
Gewißheit dadurch erst noch ihre rechte Gewißheitsbegründung
hinzugefügt werden müßte — so sieht es der objektive
Dogmatismus der lehrhaften Offenbarung — : diese praktische
Gewißheit wird vielmehr unmittelbar in der Begegnung mit Gott
in Christus gewonnen und will da immer neu gesucht werden.

Dieser Gewißheit von Gottes vergehendem und erlösendem
Handeln mit uns in der Menschenerscheinung Jesus Christus
fügt sich an die Gewißheit, daß eben dies Handeln Gottes an
uns in der Christusgemeine seine ständige Gegenwart in den
Menschenherzen hat. Dieses Unmittelbar-Praktische tritt uns
entgegen als der Sinngehalt der neutestamentlichen Rede von
Heiligen Geist, wie immer im einzelnen davon geredet werden
mag, wenn wir zu der praktischen Glaubenshaltung hindurchgreifen,

aus der heraus so geredet wird. Und darum dürfte
auch hier die Herausstellung dieser Glaubensgewißheit in
ihrer ganzen Bedeutsamkeit für unser christliches Glaubensund

Heilsleben und, wie sich dieses Wirken und Walten Gottes

in unsern Herzen vollzieht, die in der Lehre vom Heiligen
Geist der dogmatischen Arbeit gestellte entscheidende und
eigentliche Aufgabe sein.

Auch hier ist die dogmatische Arbeit der kirchlichen
Ueberlieferung jenen anderen Weg gegangen, der sich von

8 Also eine praktische Lehre vom Heiland Jesus Christus.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 207

diesem eigentlich G laubensbedeutsamen hinwegverlor in
genaue ontologische Aussagen über innergöttliche Wesensbeziehungen

und Funktionen und den dogmatischen Streit darüber.
Und auch damit sehen wir uns wieder vor objektiv-lehrhafte
Sätze gestellt, denen Glauben zu «leisten» gefordert wird1,
und damit fernab von dem Eigentlichen und Entscheidenden,
der in uns handelnden Gottesnähe, von der das neutestament-
liche Glaubenswort vom Heiligen Geist redet.

Als ein weiteres Beispiel mag dienen die dogmatische
Behandlung der Frage, in welchem Verhältnis das Wirken der
göttlichen Gnade und dasjenige der menschlichen Freiheit
zueinander stehen und welcher Art jene Freiheit des Menschen
ist. Wieviel oft spitzfindiger Scharfsinn ist an die Beantwortung

dieser Frage gewendet worden, und wie so gar verschieden

ist die Antwort ausgefallen, von dem das sola gratia
aufhebenden moralistischen Synergismus über Melanchthons
facultas applicandi se ad gratiam bis hin zu dem deterior
lapide et trunco. Wo man, damit die Verantwortlichkeit des
Menschen gewahrt bleibe, der menschlichen Freiheit mehr oder
weniger Raum gab, war ebensoweit das sola gratia bedroht,
während bei einem ernst genommenen sola gratia für die
menschliche Freiheit kein Raum zu bleiben schien, es sei denn
etwa mit Hilfe der -Konstruktion einer Freiheit, die der
Mensch habe, wohl nicht zur Bejahung des von Gott Gebotenen

und zur Annahme des Gottesheils, wohl aber als lediglich

eine «negative» Freiheit, es zu verneinen und abzulehnen.
Was aber ist solche bloße Verneinungsfreiheit, recht besehen,
anderes als ein hölzernes Eisen?

Ob es aber wirklich solch eine mühselige Sache ist um das
sola gratia und die menschliche Verantwortlichkeit, wie sie
zusammen bestehen, ohne daß eines dem andern Abbruch tut
oder es gar aufhebt? Es gilt nur eben, anstatt sich in jene
mühseligen Erwägungen und Begriffsspaltereien des alten
dogmatischen Betriebes zu verlieren, danach zu fragen, welcher
praktische Aufruf in dem sola gratia ergeht und welche dem

entsprechende rechte Haltung Gott gegenüber in dieser Rede
ihren Ausdruck findet. Es ist der Ruf, der den Menschen in
der Begegnung mit Gott ganz von sich und seinem Tun und
Werk hinwegruft: und die rechte Haltung, die bei allem, was



208 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

man etwa bei sich von gutem Wollen und Vollbringen findet,
nicht befriedigt auf sich selbst blickt, sondern auf Gott den
Herzenskündiger und alleinigen Richter, vor dem auch unser
vermeintlich Bestes, unter seinem Richterspruch stehend, uns
keinerlei Anspruch gibt, wo man darum alles Heil allein bei
Gott und von ihm sucht und erwartet und dann eben von
seiner vergebenden Gnade, ihr denn auch dankend für alles
geschenkte Wollen und Vollbringen.

Mit dieser praktischen Haltung aber verträgt sich sehr
wohl, ja gehört ganz eigentlich mit dazu der volle Ernst des
Verantwortlichkeitsbewußtseins, eben weil man sich vor den
Herzenskündiger und alleinigen Richter gestellt und um sein
uns erneuerndes Gnadenwerk an uns in der inneren Begegnung

mit Jesus Christus weiß. Gerade auch dies letztere gibt
jene Verantwortlichkeit heiliger Scheu, wovon Paulus Phil.
2,12 redet. In solcher inneren Haltung vor Gott fragt man
nicht weiter danach, wie sich denn wohl das sola gratia und
die menschliche Freiheit bzw. Verantwortlichkeit miteinander
vertragen, wie denn auch für die Zeugen des Neuen Testamentes

lange Erörterungen darüber fernab liegen.
In eigenartiger Weise unterstrichen und weitergeführt wird

das sola gratia durch das Dogma von der doppelten Prädestination,

für dessen Geltung neben andern Schriftworten Rom.
9, 22 locus probans ist mit seiner Rede von aiceûri ôpYpç Kcrrrip-

•nopéva eîç a-rrdAeiav. Dieser Gedanke der doppelten Prädestination

mag ja wohl dazu dienen, die ganze Größe dessen, was
ihm unverdientermaßen zuteil ward, dem recht einzuprägen,
der im gläubigen Sichverlassen auf Gottes Gnade steht, und
ihn zugleich in der Demut vor Gott zu erhalten. Muß die Linie
des Prädestinationsgedankens aber wirklich bis zu jenem
Dogma weitergeführt werden? Wohl für ein Schriftverständnis,

dem jede einzelne Schriftaussage ohne weiteres objektive
lehrhafte göttliche Mitteilung ist. Machen wir aber wirklich
Ernst mit der Erkenntnis, daß das Wort der Schrift wirkliches
menschliches Glaubenszeugnis ist und daß darum hier auch
Menschengedanken gedacht und ausgesprochen werden, dann
verstehen wir wohl, worum es dem Apostel ging, wenn er auch
das Verlorengehen als auf einem ewigen Ratschluß Gottes
beruhend meinte ansehen zu müssen: Nur so war ihm wirk-



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 209

lieh alles so ganz aus Gottes Willen, wie es doch sein muß.
Aber ein Gesetz, eben diesen Gedankenweg zu gehen, ist uns
dann damit nicht auferlegt. Es bleibt uns vielmehr erlaubt,
daß wir unserm theologischen Denken trotz Paulus Rom. 9,
22 (und anderen Stellen) hier eine Grenze gesetzt sein lassen
und schlicht bei der positiven Erwählungsgewißheit
stehenbleiben. Solches Stillewerden vor Gott mit unsern Menschengedanken

und unsrer Menschenrede über ihn ist auch
Ehrfurcht vor Gott und sicher deren nicht weniger als das
bedrückende Rätseln über der doppelten Prädestination und
mehr solcher Ehrfurcht als das Streiten um eine praedestina-
tio absoluta oder conditionata und anderes derart mehr.

Im Anschluß hieran sei in unserm Zusammenhang auch
noch kurz berührt der nicht abbrechende dogmatische Streit
um die Lehre von der Apokatastasis, von beiden Seiten mit
Berufung auf Schriftworte geführt. Auf dem Boden einer
Auffassung der durch das Schriftwort ergehenden Offenbarung
als lehrhafter Mitteilung dürfte dieser Widerstreit sich
entgegenstehender Lehren über den Endausgang nicht zu
beheben sein. Ob uns ein zutreffendes Wissen davon aber wirklich

not tut? Was uns aber sicher not tut, das ist sowohl das
Bewußtsein des gewaltigen Entscheidungsernstes der neutesta-
mentlichen Botschaft, wie auch die freudige Gewißheit eines
vollen Endsieges der Gottesgnade. Und dieser doppelseitige
Aufruf klingt uns aus jenen Glaubensworten der Schrift
entgegen, die, als objektive Lehrmitteilungen zum Anlaß einer
Festlegung auf ein bestimmtes eschatologisches Dogma
genommen, in jenen dogmatischen Meinungsstreit hineinführen.
Hören wir sie aber in ihrer praktischen Bedeutung als einen
solchen Aufruf — und so eben hören wir sie recht —, dann
können wir, wie Gottes heiliger Ernst und seine allerbarmende
Liebe jenen Endausgang gestalten werde, ohne viel Wissenwollen

ganz in seine Hände gehen. Und das ist wieder
dasselbe Stillewerden vor Gott, auf das es bei der Abkehr von
dem abwegigen dogmatischen Streit in der Prädestinations-
«lehre» hinauslief.

Endlich noch als ein Letztes die für den christlichen
Erlösungsglauben grundlegend bedeutsame Schau des
Menschen als eines durch die Uebermacht des Fleisches schlecht-

14



210 Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute

hin gebundenen und doch zugleich in dieser seiner Unfreiheit
abstrichlos und bis zum Letzten schuldhaft verantwortlichen.
— Daß das Theologumenon von einer dem Menschen verbliebenen

rein formalen, ihrem inhaltlichen Vermögen nach lediglich

«negativen» Freiheit, dies Verlegenheitsprodukt des
theologischen Denkens, der hier aufsteigenden Gedankennot keine
Lösung bringt, wurde schon gesagt. Und wenn man sich etwa
angesichts der mannigfaltigen Gebundenheiten, in denen sich
der Mensch durch seine je besondere Seelenstruktur und die
Umwelt befindet, in der er aufgewachsen ist, auf eine relative
Verantwortlichkeit zurückziehen wollte, d. h. auf eine
Verantwortlichkeit in den ihm dadurch gesteckten Grenzen, so
verträgt sich dieser etwa versuchte Ausweg nicht mit dem

ganz abstrichlosen, seine ganze Existenz umgreifenden Ernst
der Verantwortlichkeit des Menschen in der christlichen Schau
und hilft darum noch weniger aus den hier liegenden Denknöten

heraus als jene Konstruktion einer verbliebenen «negativen»

Freiheit, die sich doch wenigstens bemüht, der vollen
und ungeminderten Verantwortlichkeit in ihrer Weise gerecht
zu werden.

Dies Theologumenon von einer dem Menschen verbliebenen

Freiheit zum Bösen steht in dem weiteren Zusammenhang
der kirchlichen Lehre vom Urständ, Sündenfall und
Erbsünde: auch ein weites Feld dogmatischer Erörterungen und
lehrhafter Feststellungen. Es geht dabei um die der
objektivlehrhaften Offenbarung zu entnehmende zutreffende Antwort
auf die Frage, wie es in der guten Schöpfung Gottes solch ein
in sich zerrissenes, rettungslos versklavtes und zugleich doch
restlos verantwortliche Wesen geben, bzw. wie es zu dem
Vorhandensein eines solchen Wesens habe kommen können,
wie der Mensch es ist. Zu einem solchen Versuch einer
theoretischen Lösung der ganzen Problematik des Menschentums
verpflichtet uns aber lediglich die objektiv-lehrhafte Auffassung

der Schrift. Haben wir uns von dieser wirklich befreit,
dann weisen uns all diese Schriftaussagen — und das ist
dann ihre große praktische Bedeutung — als Zeugen für das
gedankliche Bingen damit immer wieder auf diese erschütternde

Problematik unseres Menschentums hin. Wir aber dürfen

auch hier wieder, wie vorhin entgegen den dogmatischen



R. Prenter, Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth 211

Bemühungen um eine zutreffende Erfassung der göttlichen
Prädestination, es auch in der Dogmatik bewenden lassen bei
dem rechten Stillesein vor Gott. Das heißt aber hier: Unser
Menschenwesen so sehen, wie es tatsächlich ist, in seiner
ganzen erfahrungshaften Problematik — der Blick hierauf
ist doch das praktisch Entscheidende — und zugleich doch aus
diesem Dasein bis zum letzten verantwortlich herausgerufen
zu einem anderen, höheren Leben und Sein für Gott und in
der Gemeinschaft mit ihm; es so sehen und es mit all seiner
Problematik und all seinen Nöten, ohne es zum Anlaß
theoretischer Problemlösungen zu nehmen, in Demut und in
abstrichlos verantwortungsbereitem Gehorsam aus Gottes Hand
nehmen.

5.

Wo die Dogmatik den hier in Kürze angedeuteten Weg
geht, werden mancherlei Fragen und Erörterungen, die in ihr
einen breiten Raum einzunehmen pflegen, stark zurücktreten,
und darunter gerade solche, die in besondere Gedankennöte
hineinführen. So voluminöse Werke, wie sie die überlieferte
Art der dogmatischen Arbeit uns beschert hat, werden dabei
wohl nicht herauskommen. Dafür aber würde solche Dogmatik,

das dafür Bedeutsame und Entscheidende herausstellend,
sich ganz anders in der Nähe der praktischen Verkündigung
halten. Sie würde wohl auch, anstatt ein Buch nur für Theologen

zu sein, so entlastet — und besonders, wenn sie dieser
Entlastung für den Leser durch entsprechenden Druck
Ausdruck gibt — allen denen unmittelbar einen Dienst leisten
können, die nach Klärung und damit zugleich Festigung ihrer
Glaubensgewißheit verlangen.

Menziken/Aargau. Theophil Steinmann.

Die Lehre vom Menschen bei Karl Barth.*
Der zweite Halbband des dritten Bandes der großen Kirchlichen

Dogmatik von Karl Barth stellt den Abschluß der Lehre
von der Schöpfung dar, die in der theologischen Anthropologie

gipfelt. Denn wie es im ersten Halbband des Bandes her-

* Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik III/2, Zollikon-Zürich, Evan-
lischer Verlag, 1948, IX + 800 S., geb. Fr. 35.—.

14*


	Die Gefahr der Dogmatik heute

