Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 3

Artikel: Haeretica

Autor: Volker, Walther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877447

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

W. Vélker, Haeretica 185

Welt wie die unsrige, die in der grofien Gefahr steht, nur den
Tod und die Sinnlosigkeit zu glauben, ganz besonders des
klaren Zeugnisses derer bedarf, die wissen, dafl die Aufer-
stehung Jesu Christi von den Toten die Realitit ist, die die
Welt bestimmt bis hinein in ganz konkrete, leibliche Tatbe-
stédnde. *7.

Zurich. Eduard Schweizer.

Haeretica.

Das Problem des Haeretikers hat die Kirche von Anbeginn
an, seit den Mahnungen der apostolischen Schreiben, bewegt.
Aber erst Irenaeus hat in seinem groBlen ketzerbestreitenden
Werke das fiir die kommenden Zeiten maligebliche Bild in sei-
nen Grundziigen entworfen, das auch die Reformatoren im
Prinzip iibernommen, wenn auch anders gedeutet haben. So
wenig verkannt werden darf, dafl die Kirche bei der Polemik
gegen die Irrlehrer das ernste Streben nach Wahrheit geleitet
hat, wie es ja Irenaeus bereits im ersten Satze von «adversus
haeresesy ausgesprochen hat, so mull man andererseits doch
zugeben, dall die stereotyp wiederkehrenden Einzelziige sich
oft weit von der historischen Wirklichkeit entfernen und einem
billigen Schematismus erliegen.

E. Seeberg hat uns nun in seinem groflen Werke iiber G.
Arnold gezeigt, aus wie mannigfachen Quellen sich die neue
Ansicht vom Ketzer speiste, wobei gerade die Tatsache der
kleinen Zahl und ihres Verfolgtwerdens durch die Machtmit-
tel der Kirche Gewihr fiir echte Christusnachfolge bieten. Die
Aufklarung nahm sich dann besonders liebevoll der Haeretiker
an, Leute wie Marcion standen bei ihr in hoher Gunst, ja
mehr und mehr wurden sie geradezu die Pioniere des Fort-
schrittes, welche Fragen aufwarfen und losten, die in der
Kirche selbst oft erst nach Jahrhunderten eine &hnliche
Antwort fanden. Es sei in diesem Zusammenhang nur an
A.v. Harnacks Behandlung der Gmnosis und seine These von
der akuten Gefahr der Hellenisierung erinnert (Dogmenge-

4 Tch habe Joach. Jeremias, W. Kiimmel und K. L. Schmidt herzlich zu
danken dafiir, daB sie einen ersten Entwurf lasen und mir mit Kritik und
Literaturhinweisen halfen.



186 W. Vélker, Haeretica

schichte 1%, S. 243 ff., bes. S. 279 ff.)! Das historisch eingestellte
19. Jahrhundert legte daher eine Unzahl gelehrter Untersu-
chungen vor, die an Hand sorgsamster Quellenstudien die ein-
zelnen Haeretiker in ihren Motiven und charakteristischen
Ansichten, in ihren Quellen und Fortwirkungen genau erfas-
sen und gerecht wiirdigen wollten.

Diese Bestrebungen haben sich bis in die Gegenwart fort-
gesetzt, wovon zwei kiirzlich erschienene Werke Zeugnis ab-
legen, so grundverschieden sie auch in ihrer Zielsetzung und
ihrem wissenschaftlichen Werte sein moégen. Wihrend sich
das eine eine begrenzte Aufgabe stellt und diese mit den Mit-
teln exakter Forschung zu l6sen sucht?, will das andere das
umfassende Problem des Ketzers in all seiner Breite behan-
deln, ohne freilich die notwendige Quellen- und Literatur-
kenntnis sowie die erforderliche Akribie wissenschaftlicher
Arbeit zu besitzen. * Gleichwohl erhebt es den reichlich selt-
samen Anspruch, zum ersten Male eine positive Wiirdigung
des Haeretikers durchgefiihrt zu haben. ?

Das Buch von Cantimori erstrebt, langjihrige fremde und
eigene Forschungen in einer weiten Schau zusammenzufassen.
Seitdem K. Miiller seine kenntnisreiche und stoffgesittigte
Darstellung iiber die haeretischen Bewegungen des 16. Jhdts.
geschrieben hat (Kirchengeschichte 11 2, S. 111 ££.), ist die For-
schung in steigendem Mafle bestrebt gewesen, Licht in diese
oft dunklen Zusammenhénge zu bringen. Vornehmlich sind es
auslindische Gelehrte gewesen, die sich hier hohe Verdienste
erworben haben, so F.Ruffini (Francesco Stancaro, Roma
1935; auch La Liberta religiosa I, Torino 1901), R. H. Bain-

1 Delio Cantimori, Italienische Haeretiker der Spitrenaissance, Basel,
Verlag Benno Schwabe & Co., 1949, XIII und 509 S., deutsch von Werner
Kaegi, geb. Fr. 28.—.

? Walter Nigg, Das Buch der Ketzer, Ziirich, Artemis-Verlag, 1949,
525 S., geb. Fr. 25.80.

3 Kurz nach Einsendung dieses Besprechungsaufsatzes (Ende Mirz
1950) erhielt ich von der Schriftleitung die ausfiihrliche Kritik von M.
Geiger (Kirchenbl. f, d. ref. Schweiz, 106, 8 v. 13. 4. 1950), mit der ich sach-
lich vollig iibereinstimme. Es ist mir eine gewisse Beruhigung, dal zwei
unabhiingig voneinander arbeitende Rezensenten weithin zu den gleichen
Resultaten gelangt sind, wobei sie oft die gleichen Stellen herausgehoben
haben. In manchen anderen Punkten erginzen sich auch die beiden Be-
sprechungen.



W. Vélker, Haeretica 187

ton (David Joris, Leipzig 1937), F. C. Church (The Italian Re-
formers 1534—1564, New York 1932). Seit Jahren hat auch
der Italiener Delio Cantimori auf diesem Gebiete erfolgreich
gearbeitet. Als Resultat seiner eindringenden Archiv-Studien,
die er in verschiedenen Léndern trieb, erschien das Buch: Per
la storia degli eretici italiani nel secolo XVI, 1937, das wich-
tige, bisher unbekannte Texte veroffentlichte (z. B. die Forma
d’una Repubblica Catholica eines anonymen Autors vom Jahre
1581, S. 169—209). Eine Fiille kleinerer Artikel in italienischen
Zeitschriften bereicherte unser Wissen. So vorbereitet war
Cantimori wie wenige dazu berufen, eine zusammenfassende
Darstellung vorzulegen, was er im Jahre 1939 tat: Eretici
italiani del Cinquecento.

Zur rechten Beurteilung dieses Buches mull man seine
Tendenz im Auge behalten. Cantimori hat sie selbst einmal
gelegentlich so formuliert: «Die wir das religiése und sittliche
Leben dieser Haeretikergruppe im Zusammenhange der Ge-
schichte des italienischen Lebens und nicht einer protestanti-
schen Sekte zu verstehen suchen» (S.324). Es handelt sich
ihm vornehmlich um die Darstellung «jener Krise des italieni-
schen BewubBtseins, die in den ersten Jahrzehnten des Jahr-
hunderts ihren Anfang genommen hattey (S.325), ihrer Ent-
wicklung und ihres Ausklingens (vgl. S. 406).

Das hat von Anfang an zu einer starken Einseitigkeit ge-
fithrt, indem fast ausschlieflich die Linien beachtet werden,
die vom Humanismus her zu diesen Haeretikern gefiihrt haben.
Dagegen werden ihre Beziehungen zu den Reformatoren ver-
nachléissigt, und es tritt nicht deutlich zutage, inwiefern deren
Werk die Voraussetzung fiir die Tétigkeit jener bildete. Viel-
leicht héngt dies auch damit zusammen, dafl Verf. anscheinend
kein inneres Verhiltnis zur reformatorischen Rechtfertigungs-
lehre besitzt, kann er doch die Reformatoren tadeln, weil durch
ihre zu starke Betonung der Gnade zwischen Gott und Mensch
ein Abgrund entstiinde, wihrend er Ficino lobt, weil dieser
sie mit einer «universalen und natiirlichen Religiony verbun-
den und damit der Rechtfertigungslehre «ihre richtigen Pro-
portionens (!) gegeben hiitte (S.5). Cantimoris These geht
freilich dahin, dafl die italienischen Haeretiker nicht zu den
Héuptern der Reformatoren in Widerspruch treten, sondern



188 W. Vélker, Haeretica

lediglich zu «der nun beginnenden Kristallisierung der Re-
formation und der protestantischen Orthodoxies (S.248), aber
aufs Ganze gesehen wird deren Verhiltnis zu Calvin und
Bullinger negativ aufgefalit, ohne dafl der Versuch gemacht
wire, die haeretischen Ansichten von der reformatorischen
Theologie her zu beleuchten.

Ebenso hat Verf. darauf verzichtet, jene mit tauferlschen
Gedanken in Beziehung zu setzen oder mit denen deutscher
Spiritualisten. Zwar wird die Verbindung zwischen Ochino
und Schwenckfeld kurz gestreift (S. 113 ff.), aber wir erfahren
z. B. nichts iiber Einfliisse, die Sebastian Franck auf Castellio
oder Curione ausgeiibt hat, wie sie z. B. in der Kampfschrift
gegen Calvin in Erscheinung treten: de haereticis an sint per-
sequendi (vgl. K. Miiller, a. a. O., S. 123).

Der Blick des Verf.s ist vielmehr einseitig auf den Huma-
nismus gerichtet, aber diese Basis ist fiir seine geistesgeschicht-
liche Konstruktion entschieden zu schmal. In der Nachfolge
Diltheys weist er auf Valla hin und will zeigen, «welche Be-
deutung das Problem der Sprache auch in religiosen Dingen
erlangen konnte» (S.325), wie wichtig es werden sollte, «den
Sinn der Worte zu studieren» (S.3). Bei Ficino hebt er her-
vor, daf} dieser den Anfang des Johannes-Evangeliums kom-
mentiert, Zweifel an der Trinititslehre gedulert, den Wert des
sittlichen Lebens betont und eine Naturreligion gefordert habe
(S.3—5), wiahrend Pico demgegeniiber skeptischer und anti-
intellektualistischer eingestellt gewesen sei und die «Riick-
kehr zu einer fideistischen Haltung» verlangt habe (S.5—7).
Aber daraus allein kann man die italienischen Haeretiker
schwerlich in ihren letzten Absichten verstehen; die Dinge lie-
gen m. E. viel komplizierter, was indes das Verdienst, gerade
diese meist iibersehene Quelle freigelegt zu haben, nicht min-
dern soll.

Ein weiteres Charakteristikum des Buches liegt in dem
fortgesetzten Wechsel zwischen Biographie und Darstellung
der Lehranschauungen, was Verf. selbst im Vorwort als Man-
gel hervorhebt (S. VI), was aber in Wirklichkeit noch stéren-
der in Erscheinung tritt, als er es fiir wahr haben will. Dabei
gehen die biographischen Abschnitte in grofite Einzelheiten
ein und bemiihen sich, die verschlungenen Beziehungen zwi-



W. Vélker, Haeretica 189

schen den einzelnen Haeretikern aufzudecken. So dankenswert
dies an sich ist, so bereitet die Lektiire dieser Abschnitte doch
keine reine Freude, weil die Komposition mangelhaft ist. Bald
dient das lokale Moment, bald das chronologische als Prinzip
der Einteilung, was zur IFolge hat, dal das Wirken der ein-
zelnen Personlichkeiten auseinandergerissen wird (so wird
Ochino behandelt in Kap. 13, 22; Curione in Kap. 11, 18, 23;
L. Sozzini in Kap. 14, 16, 17, 21; die Darstellung von F. Soz-
zini wird unterbrochen durch die von Puceci, Kap. 31—33). Da
diese aber meist miteinander bekannt waren, so kann es nicht
ausbleiben, daB stindig Vorgriffe stattfinden und Verhéltnisse
geschildert werden, die erst in spiteren Kapiteln recht ver-
stindlich werden. Dies alles verhindert es, dafl wir ein wirk-
lich geschlossenes Portrait der verschiedenen Haeretiker er-
halten. Weithin stehen auch die einzelnen Kapitel unverbun-
den nebeneinander, und man sieht den zwingenden Grund
nicht ein, warum diese Personlichkeit gerade jetzt behandelt
werden mul.

Bei deren Lehranschauungen begniigt sich Verf. im all-
gemeinen mit einer Inhaltsangabe und Analyse ihrer wichtig-
sten Schriften. So werden behandelt von Servet: De trini-
tatis erroribus (S. 33 ff.), von Giorgio Siculo die epistola
(S. 55 ff.), von Curione der Araneus (S.91{f.) und de ampli-
tudine (S.175 ff.), von Ochino die 30 Dialoge (S. 240 ff.), von
F. Sozzini: de sacrae scripturae auctoritate (S. 336 ff.) und be-
sonders ausfiihrlich die anonyme Schrift Forma d'una Repub-
blica Catholica (S.367—389). Dies ist an sich sehr verdienst-
voll, weil der Leser einen willkommenen Einblick in ein sonst
recht schwer zugingliches Schrifttum erhilt, aber anderer-
seits schliet dieses Verfahren auch zwei Méngel in sich. So
erortert Verf. bei jedem Haeretiker die einzelnen Lehren. Da
diese aber im wesentlichen die gleichen sind, so fiihrt dies zu
stindigen Wiederholungen. Hier wire eine systematische Dar-
stellung am Platze gewesen, die Uebereinstimmungen und Ab-
weichungen bei Beantwortung der jeweiligen Fragen in glei-
cher Weise ins Auge gefafit und die Beziehungen zwischen
den Haeretikern aufgedeckt hitte. Ferner ist die Bearbeitung
der einzelnen Abschnitte ungleichartig, was mit den jeweiligen
Interessen des Autors zusammenhiingt. So wird z.B. der



190 W. Vilker, Haeretica

reichlich unbedeutende Pucci viel ausfiihrlicher behandelt als
der fiir die kommende Zeit so einflufireiche Acontius.

Wert und Stirke des Buches liegt in diesen Analysen,
weniger in der geistesgeschichtlichen Schau. Hier begniigt sich
Verf. meist mit kurzen Andeutungen, und der Rahmen, in den
er seine Einzelbeobachtungen hineinstellt, ist eine Schopfung
von Dilthey, Troeltsch und A. v. Harnack. Die Hauptthese, daf
man in diesen Ménnern die Vorlaufer der Aufklirung zu
sehen habe, die «die elementaren Moglichkeiten unabhéngiger
Wahrheitsforschung und kritischen Urteilsy (S.27) lebendig
erhielten, ist nicht gerade neu und geht auf diese Gelehrten
zuriick.

Aber in der Einzeluntersuchung hat Cantimori ganz aus-
gezeichnete Arbeit geleistet. Dall er ein hervorragender Sach-
kenner ist, bezeugen ebenso seine eingehenden Archivstudien
wie seine souverdne Beherrschung der gesamten einschligi-
gen Literatur. Man mustere daraufhin nur die zahlreichen
Anmerkungen (S.411—494), die alle Behauptungen mit minu-
tioser Kxaktheit belegen und eine wahre Fundgrube reifer
Gelehrsamkeit darstellen! Die Forderung der wissenschaft-
lichen Forschung, die dieses Buch erreicht, sehe ich vornehm-
lich in einem Dreifachen beschlossen: in der Aufhellung der
dulleren Lebensumstinde dieser Haeretiker, ihrer gegenseiti-
gen Beziehungen, ihrer Reisen, Disputationen und Verhore.
Sodann in der genauen Analyse ihrer wichtigsten Werke, die
z. T. noch ungedruckt sind, und endlich im sorgsamen Be-
achten des Schweizer Milieus, in dem die erste Generation
dieser Emigranten sich aufhielt. Das Ziirich z. Zt. Bullingers
wird lebendig, wobei mit besonderer Sympathie die Gestalt
dieses humanistischen Einfliissen geoffneten Erben Zwinglis
gezeichnet wird mit all seiner weiten Aufgeschlossenheit und
seiner verstindnisvollen Nachsicht diesen Sonderlingen gegen-
iiber. Der strenge Geist Calvins und Bezas, wie er in Genf
herrschte, tritt dazu in wirksamen Kontrast und sticht von
der milden Toleranz Basels ab, wo David Joris sein Quartier
aufgeschlagen hatte und besonders Curione wirkte. Fiir die
schweizerische Kirchengeschichte fallen wertvolle Einzeler-
kenntnisse ab, wobei mir der Nachweis besonders wichtig zu
sein scheint, dall Ziirich wie Basel dem vordringenden Geiste



W. Vélker, Haeretica 191

Calvins auch in spéterer Zeit noch manche Hindernisse berei-
teten und ihre geschichtlich geprigte Eigenart zu behaupten
suchten.

So versteht man es, dal W. Kaegi dieses Buch alsbald ins
Deutsche iibertrug, um es vor allem seinen Schweizer Lands-
leuten zuginglich zu machen (1942). Wenn es auch erst 10
Jahre nach seinem Erscheinen (1949) in deutschem Gewande
einem grofleren Leserpublikum erschlossen werden konnte,
so mindert dies nicht den Dank, den wir dem ebenso selbst-
losen wie geschmackvollen Uebersetzer schulden, und fiir ein
Studium des haeretischen Spiritualismus im 16. Jhdt. ist es
heute ebenso notwendig und unentbehrlich wie z. Zt. seiner
ersten italienischen Publikation. Der geduldige Leser dieses
nicht gerade leicht und iibersichtlich geschriebenen Werkes
hat nur den einen Wunsch, dall er dem gelehrten Autor bald
wieder begegnen und weitere Belehrung iiber einen so schwie-
rig zu behandelnden Gegenstand gewinnen moége.

Man fiihlt sich wie in eine andere Welt versetzt, wenn man,
von Cantimoris ertragreicher und gediegener Untersuchung
kommend, das neueste Buch von W. Nigg liest. Wenn er von
seiner SchluBlbetrachtung sagt, dal sie <bewult die wis-
senschaftliche Betrachtungsweise iiberschreitety (S.499), so
scheint er freilich der Meinung zu sein, dall sein Werk von
ihr aus konzipiert sei. In Wirklichkeit mufl das wiederholt
werden, was ich bereits bei der Besprechung des Vorgingers
«GroBe Heiligey im einzelnen ausgefiihrt habe (ThZ I1I, 1947,
S.149—154), daBl wir es ndmlich auch hier mit einer rein
journalistischen Leistung zu tun haben, die sich zwar ein wis-
senschaftliches Mintelchen umhingt, in Wirklichkeit aber
nichts mit ernsthafter kirchenhistorischer Forschung zu tun
hat. In diesem Urteile lasse ich mich ebensowenig beirren
durch briefliche Angriffe, wie ich sie infolge meiner vorigen
Rezension erfahren habe, wie durch den Hinweis auf den
buchhéndlerischen KErifolg oder durch riihmende Xritiken,
auch wenn sie von sonst kompetenter Seite verfalit sind.

Die Grundeinstellung des Autors ist uns bereits aus sei-
nem vorigen Buche bekannt. Er bekéimpft die eigentlich histo-
rische Arbeit, da sie am <«Ubel der bloflen Zuschauerrolley
kranke (S.398), eine «distanzierte Darstellung» sei (ebda.)



192 W. Vélker, Haeretica

und eine «kiihle Unbeteiligtheity (ebda.) zur Schau trage.
Statt dessen verlangt der Verf.: «Nur wer am eigenen Leibe
schon etwas davon erfahren hat, was es heifit, ausgestofien zu
sein, ist fihig, den Ketzer zu begreifen... Man mull dessen
Personlichkeit gleichsam in die eigene Seele aufnehmen, bis
sie einem ihr inneres Geheimnis mitteilty (S.388). Der bloB
gelehrten Betrachtung wird die «Erleuchtungy gegeniiberge-
stellt (S. 398), es gilt, «den Menschen in Erregung (zu) ver-
setzen und sein Blut in Wallung (zu) bringens» (ebda.), so
dafl ein «Giahnen» ausgeschlossen sei (ebda.). Die Schlufl-
betrachtung nimmt dann vollends den «Charakter einer un-
heimlichen Visiony an (S.499) und beschreibt die «inneren
Gesichte, die einen unabléissig bedringen» (ebda.).

Wenn man diese programmatischen Erklarungen gelesen
hat, wird man dem Versuch des Autors, «ein neues Bild des
Ketzers zu zeichneny (S. 15), sehr skeptisch gegeniiberstehen.
Von Simon Magus bis zu Tolstoi reiht Verf. einige Portraits
aneinander, deren Umfang etwa 15—20 Seiten betrdgt und die
in sich abgerundet sind.

Fragen wir nach der quellenmdfigen Fundierung der ein-
zelnen Artikel, so beobachten wir das durchgingige Benutzen
von Uebersetzungen. Fiir die Gnosis sind die Sammlungen von
W. Schultz: Dokumente der Gnosis, E. H. Schmitt: Die Gno-
sis, und besonders das Werk von H. Leisegang verwertet. Die
Origenes-Zitate werden zum gréften Teil aus der Anthologie
von H. U.v. Balthasar: «Geist und Feuers bezogen; die Pre-
digten von Hus werden nach einer Auswahliibersetzung von
Langsdorff, Luthers Schriften nur nach der Erlanger Aus-
gabe zitiert, seine Romer-Vorlesung nach der Uebersetzung
von Ellwein, de servo arbitrio nach der von Jonas-Gogarten,
wéhrend die Psalmen-Auslegung nach der veralteten Ausgabe
von Eberle (1873) angefiihrt wird. Dabei bezeichnet Verf.
seltsamerweise auch die Uebersetzungen regelmiflig als Edi-
tionen!

Ebenso unzureichend ist die Heranziehung der Literatur.
Wahllos sind neben Meisterwerken und anerkannten Darstel-
lungen auch iiberholte Monographien und Machwerke ver-
wertet worden. So wird fiir Th. Miintzer das Pamphlet von
E. Bloch gepriesen (S.359: «Unter dem Gewicht von Ernst



W. Vélker, Haeretica 193

Blochs Darstellungy), iiber das K. Holl urteilte: «<Das ... nur
als Parteischrift zu wertende Buch» (Luther®, S.425, A.1),
wahrend Holls gewichtige Darstellung (Luther und die
Schwérmer) ignoriert wird. Der Skizze von Servet liegen die
Abhandlungen von Tollin zugrunde, die K. Miiller schroff
ablehnte: «Die Arbeiten von Tollin sind phantastischy (a.a. O.
IT 2, S.112). Seiner Vorliebe fiir die beiden Biicher Hugo
Balls, iiber die vor Jahrzehnten E. Seeberg in der ZKG ein
so vernichtendes Urteil gefallt hat, ist Verf. treu geblieben
(S.160 u. 6.). Diese Proben mogen fiir den Nachweis geniigen,
wie eilfertig er von allen Seiten Material zusammengerafft hat
und wie kritiklos und hochst unwissenschaftlich er dabei vor-
gegangen ist.

Bei dieser fliichtigen Arbeitsweise ist es ganz erklirlich,
daf} falsche Darstellungen und Fehlurteile sich fortgesetzt ab-
16sen, wofiir ich einige Beispiele anfithren mochte. So wird
der Montanismus lediglich als Reaktion gewertet, ohne daB
die weitertreibenden Momente beachtet wiirden (S.108). Schon
ein fliichtiger Blick in K. Miillers Kirchengeschichte hiitte
Verf. eines Besseren belehren kénnen (a.a. O. I*, S.173). Man
darf die Sache auch nicht so darstellen, als ob die Montanisten
als Vertreter des «freiwirkenden Pneumas Gegner der Kirche
werden mubten, die von ihrer enthusiastischen Vergangenheit
nichts mehr wissen wollte (S.111). Es kdmpften vielmehr die
Geisttriger alten Stils gegen eine fremde Prophetie, die inhalt-
lich wie formell neue Bahnen ging. Oder man lese als weitere
Probe der geschichtlichen Unkenntnis den Satz iiber das sog.
Réuberkonzil: «Als . . . die Teilnehmer vom Zorn iiber-
mannt nicht mehr diskutierten, sondern mit Kniitteln aufein-
ander einschlugen, bis der eine Gegner das Feld rdumte»
(S.126). In Wirklichkeit 148t Dioskur die Tiiren nur o6ifnen
und das Militdir im Bunde mit den Parabolanen hereindringen,
um Widerstrebende zur Unterschrift unter die Bannung Fla-
vians zu zwingen und um zugleich diesen wie Hilarius fest-
nehmen zu lassen. Dogmatisch war dagegen alles bereits unter
Zustimmung der Majoritit entschieden.

Oder man priife die oberflichlichen und verschwommenen
Ausfiihrungen iiber Luthers Theologie, die die vorhandene,
weitschichtige Literatur iiberhaupt nicht beriicksichtigen und

13



194 W. Vélker, Haeretica

selbst Holls Buch nur einmal fliichtig streifen, dabei aber
wiederholt gegen die «feiste Luther-Auffassungy des Biirger-
tums polemisieren (S.328)! Wir werden wortreich dariiber
belehrt, daff man Luther nur vom «religiésen Erlebnisy her
verstehen konne. Sein Kampf gegen die Ratio sei ein Kampf
gegen den «scholastischen Rationalismusy gewesen (S.331),
der die «Weisheit der Wiiste» wieder lebendig werden liel
(ebda.), wihrend Luther in Wirklichkeit ja gerade die nomi-
nalistische Position iibernahm. Das Verhédltnis von Wort und
Geist wird viel zu oberflichlich aufgefalit, und es bleibt sehr
bedenklich, daB fiir Luther die «innere Evidenzy entscheidend
gewesen sei (S.3321.), wie daB eine «Erleuchtungy sein inne-
res Ringen abgeschlossen habe (S. 329).

Ist Nigg auch nicht sonderlich tief in die Eigenart von
Luthers Theologie eingedrungen, so kritisiert er gleichwohl
vorschnell die Position des Reformators. Er tadelt z. B. des-
sen Freiheitsbegriff, weil dieser sich nur auf das Innere be-
ziehe, «ganz in der Idee gefangen» bleibe, anstatt nach aullen
zu wirken (S.334), und sieht in Luthers Stellung zum Pro-
blem des Ketzers einen unheilbaren Widerspruch. Dieser lasse
sich nur aus einem bedauerlichen «Abfally des Reformators
erkldren, der «im Grunde schlimmer zu bewerten (sei) als
das Verhalten der Inquisitoren» (S.346)! Ueberhaupt sei die
Begriindung der protestantischen Kirche «eine Katastrophe
..., die nicht genug beklagt werden kanny (S.347)! Aber fast
im gleichen Atemzuge rithmt er bei Luther die «Ablehnung
des Traditionsgedankens» (S. 340), wahrend er bei seiner Vi-
sion des neuen Christentums schreibt: «bei aller Schétzung
der Tradition, auf die nie verzichtet werden kann und auf die
der Mensch immer wieder zuriickgreifen muf...» (S.511).
Man wird nach solchen Proben nicht gerade behaupten wol-
len, dafl die Gedanken des Verf.s sich zu folgerichtiger Klar-
heit entwickelt haben.

Wie wenig er Luther trotz aller tonenden und oft schwiil-
stigen Worte verstanden hat, zeigt endlich noch seine Schlull-
bemerkung im Abschnitt tiber Th. Miintzer. Dieser sei das
«Korrektivy zu Luther, weil das duldende durch das aktive
Element erginzt werden miisse. Das allein «fiihrt die neue
Synthese herauf, die als Vollendung des Protestantismus be-



W. Volker, Haeretica 195

zeichnet werden kanny (S.360)! Es bedarf wohl keiner wei-
teren Worte, um den Dilettantismus des Verf.s zu beleuchten.

Dieses historische Unvermégen wird nun durch eine jour-
nalistische Einkleidung wverhiillt. Da wire zunidchst wieder
ein Wort iiber den Stil mit seinen kiinstlichen Geschraubt-
heiten zu sagen. Es wirkt geradezu erheiternd, wenn man die
verstreuten, angeblichen seelischen Reaktionen bei den Schick-
csalen der einzelnen Ketzer, die einen ganz literatenhaften
Charakter an sich tragen und sich z. T. auch schon im Buche
«Grofle Heilige» finden, sammelt und hintereinander liest.
Von den Ketzern heifit es im allgemeinen: «Die einen nur zu
leicht um den Schlaf bringeny (S.11); iiber Gottschalks Lehre
urteilt Verf.: «Schniirt dem Menschen gleichsam die Kehle
zu, so daB er nach Luft ringen mub» (S. 158). Die Inquisition
laft den Menschen «jene unsagbare Traurigkeit empfinden,
die einen beinahe nie mehr frohlich werden 1lafity (S.227). Die
Hexenprozesse iiben die gleiche Wirkung aus: «Meint man,
vor Traurigkeit nie mehr fréhlich werden zu kénnen» (S. 307).
Priscillians Hinrichtung bedeute einen Sturz in die Tiefe, «bei
dessen Anblick man unwillkiirlich zuriickweichty, bzw. «der
Atem stockt einem» (S.231) usw.

Um dem modernen Leser die Lektiire noch schmackhafter
zu machen, ziehen sich durch das Buch fortgesetzte Zitate aus
Dostojewskij, Kierkegaard, Pascal, Newman u. a. Die Ketzer
werden mit ihnen verglichen und von diesen Vertretern mo-
derner Geistigkeit aus zu verstehen gesucht. So ist Tertullian
der «Kierkegaard des 2. Jhdts.» (S.108), aber auch G. Arnold
hat Gedanken Kierkegaards vorweggenommen (S.402), so dald
er mit Recht «der Kierkegaard vor Kierkegaard» heilit (ebda.).
So ist Luther als «einer der groBten Brandstifter der christ-
lichen Geistesgeschichtey» mit Nietzsche verwandt (S.340)!
Wird er aber geriihmt, weil er aus dem Evangelium die For-
derung eines «nérrischen Lebensy heraushoére, und weil er
Worte geschrieben habe, die «<vom Glanz der gottlichen Idio-
tiey bestrahlt seien (S. 331), so steht hier wieder Dostojewskij
im Hintergrunde, der auch als Kronzeuge aufgerufen wird,
um Luthers Eintritt ins Kloster in ganzer Grole erscheinen
zu lassen (S. 328).

Endlich zieht sich durch das Buch eine Tendenz hindurch,

18%



196 W. Vélker, Haeretica

die geradezu peinlich wirkt, indem das Verhéltnis Kirche-
Ketzer nach Analogie moderner politischer Verhéltnisse und
mit deren Terminologie geschildert wird. Die Aufrichtung des
kirchlichen Dogmas zeuge fiir eine «kollektivistische Denk-
arty, sie sei ein «<molochéhnlicher Go6tzey, und als «Zwangsein-
heit auf geistigem Gebietey sei diese Geisteshaltung die Lehr-
meisterin des totalitiren Staates gewesen (S. 148)! «In anderer
Terminologie kehrt alles mit erschreckender Parallelitat wie-
der» (S.506). So werden die Anwilte der Inquisition als die
«Gestapo» bezeichnet (S. 226), deren Geféngnisse sind die
«Konzentrationslagery (S.227). Folgerichtig heillit es dann,
dall Athanasius hinsichtlich des Todes von Arius eine
«Greuelpropaganday entfaltet habe (S.136), und von Servets
Hinrichtung wird nur gesprochen als von der «Liquidierung«
Servets (S. 373). Gewill erreicht Verf. durch solche Mittelchen,
dafl sein Buch fiir ein grofleres Publikum eine ganz span-
nende Lektiire bilden kann; aber es wirkt doch geradezu em-
porend, dafl ein solcher Dilettant es wagt, iiber Werke eines
oft jahrzehntelangen Gelehrtenfleifles so leichtfertig den Stab
zu brechen (S. 398).

Abschliefend sei noch ein Wort iiber die Wertung der Ket-
zer im allgemeinen gesagt. Sie ist ganz superlativisch gehal-
ten, denn die Ketzer zdhlen «zu den grollen Wegbereitern
neuer Ideen» (S.18), sie sind «die Elite in der geschichtlichen
Entwicklungy (ebda.), «die wahrhaft religios schopferischen
Menschen» (S.19). Simon Magus ist ein «<Mensch von unge-
wohnlichem Formaty (S.23), er besitzt das «Antlitz einer ge-
wichtigen Personlichkeity (S.30). Die Gnostiker sind <origi-
nelle Kopfey «mit ihrer ungewdshnlichen Denkfahigkeity (S. 32,
aber auf S. 47 heiBt es: «mehr aus dem Herzen als aus
dem Gehirny); sie sind die «christlichen Denkery (8. 38), die
«Schopfer der christlichen Philosophiey (S.44), ihr «spekula-
tiver Genius» hat eine «Tat von ungeheurer Bedeutung voll-
brachty (S.44). Marcion ist natiirlich ein <«religioses Geniey,
er besitzt eine «<ungewohnliche Bedeutungy (S. 62); Montanus
ist eine «bedeutende Personlichkeity (S.108), Gottschalk ein
¢«bedeutender Griiblery (S.151), und so geht es einige hundert
Seiten weiter; bald ist der Ketzer eine bedeutende, bald eine
ungewohnliche Personlichkeit.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 197

Und immer vertritt er ein Anliegen, das unaufgebbar ist,
und das die Kirche schleunigst wieder zu dem ihrigen
machen mull, wenn sie iiberhaupt noch eine Existenzberech-
tigung haben will. So mull die Fehlentscheidung gegen den
Montanismus «eine prinzipielle Korrektur erfahreny (S.111),
wenn die Kirche weiter das Veni Creator Spiritus beten will.
Zwischen Ketzerei und Kirche diirfe es iiberhaupt kein star-
res Entweder-Oder geben. So vertreten Augustin wie Pelagius
«ein berechtigtes Anliegen» (S.146), keine Auffassung hat
fiir sich genommen Recht. «Wer die richtige Lehre vertrat,
... ist auch durch die Autoritiat der Bibel nicht zu entscheiden»
(S.147). So mufl auch Luther durch Th. Miintzer erginzt
werden (S.360). Die Haeresie ist immer das grofle Korrektiv
der Kirche, wobei dann allerdings unausweichlich sich die
Wahrheitsfrage erhebt, deren ernsthafte Beantwortung die
Briichigkeit dieser ganzen Konstruktion aufdeckt.

Das Buch von W.Nigg ist nur ein spiter Nachkémmling
von G. Arnolds groflem Werke. Nur ist an die Stelle bewun-
derungswiirdiger Gelehrsamkeit und unermiidlichen Quellen-
studiums eine mit billigen Effekten arbeitende Journalistik
getreten, an die Stelle mystischer Glut ein kiinstliches An-
empfinden und Sich-Hineingteigern in eine fremde Welt, an
die Stelle unbeirrbaren Wahrheitsstrebens eine Relativierung
und damit eine Auflosung iiberkommener Werte. Die Schlufl-
betrachtung, die die Grundlinien eines ganz neuartigen Chri-
stentums aufzeigen will, verliert sich dann vollends ins Phan-
tastische und Schwirmerische. Sie entzieht sich damit jedem
kritischen Zugriff, ist doch aber dafiir symptomatisch, daB
gie uns das Ziel sehen laft, dem diese subjektivistische und
willkiirliche Geschichtsbetrachtung zusteuert.

Mainz. Walther Vilker.

Die Gefahr der Dogmatik heute.

1.

Dall der Dogmatiker seinen Weg sehr mit Vorsicht gehen
miisse, weil er auf diesem seinem Wege und gerade auch im
ersten Ansatz seiner Arbeit von mancherlei Gefahr bedroht
ist, auf Abwege zu geraten: der Hinweis hierauf ist gerade in



	Haeretica

