
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 3

Artikel: Haeretica

Autor: Völker, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877447

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877447
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W. Völker, Haeretica 185

Welt wie die unsrige, die in der großen Gefahr steht, nur den
Tod und die Sinnlosigkeit zu glauben, ganz besonders des
klaren Zeugnisses derer bedarf, die wissen, daß die
Auferstehung Jesu Christi von den Toten die Realität ist, die die
Welt bestimmt bis hinein in ganz konkrete, leibliche
Tatbestände.

Zürich. Eduard Schweizer.

Haeretica.

Das Problem des Haeretikers hat die Kirche von Anbeginn
an, seit den Mahnungen der apostolischen Schreiben, bewegt.
Aber erst Irenaeus hat in seinem großen ketzerbestreitenden
Werke das für die kommenden Zeiten maßgebliche Bild in
seinen Grundzügen entworfen, das auch die Reformatoren im
Prinzip übernommen, wenn auch anders gedeutet haben. So

wenig verkannt werden darf, daß die Kirche bei der Polemik
gegen die Irrlehrer das ernste Streben nach Wahrheit geleitet
hat, wie es ja Irenaeus bereits im ersten Satze von «adversus
haereses» ausgesprochen hat, so muß man andererseits doch
zugehen, daß die stereotyp wiederkehrenden Einzelzüge sich
oft weit von der historischen Wirklichkeit entfernen und einem
billigen Schematismus erliegen.

E. Seeberg hat, uns nun in seinem großen Werke über G.
Arnold gezeigt, aus wie mannigfachen Quellen sich die neue
Ansicht vom Ketzer speiste, wobei gerade die Tatsache der
kleinen Zahl und ihres Verfolgtwerdens durch die Machtmittel

der Kirche Gewähr für echte Christusnachfolge bieten. Die
Aufklärung nahm sich dann besonders liebevoll der Haeretiker
an, Leute wie Marcion standen bei ihr in hoher Gunst, ja
mehr und mehr wurden sie geradezu die Pioniere des
Fortschrittes, welche Fragen aufwarfen und lösten, die in der
Kirche selbst oft erst nach Jahrhunderten eine ähnliche
Antwort fanden. Es sei in diesem Zusammenhang nur an
A. v. Harnacks Behandlung der Gnosis und seine These von
der akuten Gefahr der IJellenisierung erinnert (Dogmenge-

47 Ich habe Joach. Jeremias, W. Kümmel und K. L. Schmidt herzlich zu
danken dafür, daß sie einen ersten Entwurf lasen und mir mit Kritik und
Literaturhinweieen halfen.



186 W. Völker, Haeretica

schichte I4, S. 243 ff., bes. S. 279 ff.) Das historisch eingestellte
19. Jahrhundert legte daher eine Unzahl gelehrter Untersuchungen

vor, die an Hand sorgsamster Quellenstudien die
einzelnen Haeretiker in ihren Motiven und charakteristischen
Ansichten, in ihren Quellen und Fortwirkungen genau erfassen

und gerecht würdigen wollten.
Diese Bestrehungen haben sich bis in die Gegenwart

fortgesetzt, wovon zwei kürzlich erschienene Werke Zeugnis
ablegen, so grundverschieden sie auch in ihrer Zielsetzung und
ihrem wissenschaftlichen Werte sein mögen. Während sich
das eine eine begrenzte Aufgabe stellt und diese mit den Mitteln

exakter Forschung zu lösen sucht1, will das andere das
umfassende Problem des Ketzers in all seiner Breite behandeln,

ohne freilich die notwendige Quellen- und Literaturkenntnis

sowie die erforderliche Akribie wissenschaftlicher
Arbeit zu besitzen.2 Gleichwohl erhebt es den reichlich
seltsamen Anspruch, zum ersten Male eine positive Würdigung
des Haeretikers durchgeführt zu haben.3

Das Buch von Cantimori erstrebt, langjährige fremde und
eigene Forschungen in einer weiten Schau zusammenzufassen.
Seitdem K. Müller seine kenntnisreiche und stoffgesättigte
Darstellung über die haeretischen Bewegungen des 16. Jhdts.
geschrieben hat (Kirchengeschichte II 2, S. 111 ff.), ist die
Forschung in steigendem Maße bestrebt gewesen, Licht in diese
oft dunklen Zusammenhänge zu bringen. Vornehmlich sind es
ausländische Gelehrte gewesen, die sich hier hohe Verdienste
erworben haben, so F. Ruffini (Francesco Stancaro, Roma
1935; auch La Libertà religiosa I, Torino 1901), R. H. Bain-

1 Delio Cantimori, Italienische Haeretiker der Spätrenaissance, Basel,
Verlag Benno Schwabe & Co., 1949, XIII und 509 S., deutsch von Werner
Kaegi, geb. Fr. 28.—.

2 Walter Nigg, Das Buch der Ketzer, Zürich, Artemis-Verlag, 1949,
525 S„ geb. Fr. 25.80.

3 Kurz nach Einsendung dieses Besprechungsaufsatzes (Ende März
1950) erhielt ich von der Schriftleitung die ausführliche Kritik von M.

Geiger (Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz, 106, 8 v. 13. 4.1950), mit der ich sachlich

völlig übereinstimme. Es ist mir eine gewisse Beruhigung, daß zwei
unabhängig voneinander arbeitende Rezensenten weithin zu den gleichen
Resultaten gelangt sind, wobei sie oft die gleichen Stellen herausgehoben
haben. In manchen anderen Punkten ergänzen sich auch die beiden
Besprechungen.



W. Völker, Haeretica 187

ton (David Joris, Leipzig 1937), F. C. Church (The Italian
Reformers 1534—1564, New York 1932). Seit Jahren hat auch
der Italiener Delio Cantimori auf diesem Gebiete erfolgreich
gearbeitet. Als Resultat seiner eindringenden Archiv-Studien,
die er in verschiedenen Ländern trieb, erschien das Buch: Per
la storia degli eretici italiani nel secolo XYI, 1937, das wichtige,

bisher unbekannte Texte veröffentlichte (z. B. die Forma
d'una Repubblica Catholica eines anonymen Autors vom Jahre
1581, S. 169—209). Eine Fülle kleinerer Artikel in italienischen
Zeitschriften bereicherte unser Wissen. So vorbereitet war
Cantimori wie wenige dazu berufen, eine zusammenfassende
Darstellung vorzulegen, was er im Jahre 1939 tat: Eretici
italiani del Cinquecento.

Zur rechten Beurteilung dieses Buches muß man seine
Tendenz im Auge behalten. Cantimori hat sie selbst einmal
gelegentlich so formuliert: «Die wir das religiöse und sittliche
Leben dieser Haeretikergruppe im Zusammenhange der
Geschichte des italienischen Lebens und nicht einer protestantischen

Sekte zu verstehen suchen» (S. 324). Es handelt sich
ihm vornehmlich um die Darstellung «jener Krise des italienischen

Bewußtseins, die in den ersten Jahrzehnten des
Jahrhunderts ihren Anfang genommen hatte» (S. 325), ihrer
Entwicklung und ihres Ausklingens (vgl. S. 406).

Das hat von Anfang an zu einer starken Einseitigkeit
geführt, indem fast ausschließlich die Linien beachtet werden,
die vom Humanismus her zu diesen Haeretikern geführt haben.
Dagegen werden ihre Beziehungen zu den Reformatoren
vernachlässigt, und es tritt nicht deutlich zutage, inwiefern deren
Werk die Voraussetzung für die Tätigkeit jener bildete.
Vielleicht hängt dies auch damit zusammen, daß Verf. anscheinend
kein inneres Verhältnis zur reformatorischen Rechtfertigungs-
lehre besitzt, kann er doch die Reformatoren tadeln, weil durch
ihre zu starke Betonung der Gnade zwischen Gott und Mensch
ein Abgrund entstünde, während er Ficino lobt, weil dieser
sie mit einer «universalen und natürlichen Religion» verbunden

und damit der Rechtfertigungslehre «ihre richtigen
Proportionen» gegeben hätte (S. 5). Cantimoris These geht
freilich dahin, daß die italienischen Haeretiker nicht zu den
Häuptern der Reformatoren in Widerspruch treten, sondern



188 W. Völker, Haeretica

lediglich zu «der nun beginnenden Kristallisierung der
Reformation und der protestantischen Orthodoxie» (S. 248), aber
aufs Ganze gesehen wird deren Verhältnis zu Calvin und
Bullinger negativ aufgefaßt, ohne daß der Versuch gemacht
wäre, die haeretischen Ansichten von der reformatorischen
Theologie her zu beleuchten.

Ebenso hat Verf. darauf verzichtet, jene mit täuferischen
Gedanken in Beziehung zu setzen oder mit denen deutscher
Spiritualisten. Zwar wird die Verbindung zwischen Ochino
und Schwenckfeld kurz gestreift (S. 113 ff.), aber wir erfahren
z. B. nichts über Einflüsse, die Sebastian Franck auf Castellio
oder Curione ausgeübt hat, wie sie z. B. in der Kampfschrift
gegen Calvin in Erscheinung treten: de haereticis an sint per-
sequendi (vgl. K.Müller, a.a.O., S. 123).

Der Blick des Verf.s ist vielmehr einseitig auf den
Humanismus gerichtet, aber diese Basis ist für seine geistesgeschichtliche

Konstruktion entschieden zu schmal. In der Nachfolge
Diltheys weist er auf Valla hin und will zeigen, «welche
Bedeutung das Problem der Sprache auch in religiösen Dingen
erlangen konnte» (S. 325), wie wichtig es werden sollte, «den
Sinn der Worte zu studieren» (S. 3). Bei Ficino hebt er hervor,

daß dieser den Anfang des Johannes-Evangeliums
kommentiert, Zweifel an der Trinitätslehre geäußert, den Wert des
sittlichen Lebens betont und eine Naturreligion gefordert habe
(S. 3—5), während Pico demgegenüber skeptischer und anti-
intellektualistischer eingestellt gewesen sei und die «Rückkehr

zu einer fideistischen Haltung» verlangt habe (S. 5—7).
Aber daraus allein kann man die italienischen Haeretiker
schwerlich in ihren letzten Absichten verstehen; die Dinge
liegen m. E. viel komplizierter, was indes das Verdienst, gerade
diese meist übersehene Quelle freigelegt zu haben, nicht mindern

soll.
Ein weiteres Charakteristikum des Buches liegt in dem

fortgesetzten Wechsel zwischen Biographie und Darstellung
der Lehranschauungen, was Verf. selbst im Vorwort als Mangel

hervorhebt (S. VI), was aber in Wirklichkeit noch störender

in Erscheinung tritt, als er es für wahr haben will. Dabei
gehen die biographischen Abschnitte in größte Einzelheiten
ein und bemühen sich, die verschlungenen Beziehungen zwi-



W. Völker, Haeretica 189

sehen den einzelnen Haeretikern aufzudecken. So dankenswert
dies an sich ist, so bereitet die Lektüre dieser Abschnitte doch
keine reine Freude, weil die Komposition mangelhaft ist. Bald
dient das lokale Moment, bald das chronologische als Prinzip
der Einteilung, was zur Folge hat, daß das Wirken der
einzelnen Persönlichkeiten auseinandergerissen wird (so wird
Ochino behandelt in Kap. 13, 22; Curione in Kap. 11, 18, 23;
L. Sozzini in Kap. 14, 16, 17, 21; die Darstellung von F. Soz-
zini wird unterbrochen durch die von Pucci, Kap. 31—33). Da
diese aber meist miteinander bekannt waren, so kann es nicht
ausbleiben, daß ständig Vorgriffe stattfinden und Verhältnisse
geschildert werden, die erst in späteren Kapiteln recht
verständlich werden. Dies alles verhindert es, daß wir ein wirklich

geschlossenes Portrait der verschiedenen Haeretiker
erhalten. Weithin stehen auch die einzelnen Kapitel unverbunden

nebeneinander, und man sieht den zwingenden Grund
nicht ein, warum diese Persönlichkeit gerade jetzt behandelt
werden muß.

Bei deren Lehranschauungen begnügt sich Verf. im
allgemeinen mit einer Inhaltsangabe und Analyse ihrer wichtigsten

Schriften. So werden behandelt von Servet: De trini-
tatis erroribus (S. 33 ff.), von Giorgio Siculo die epistola
(S. 55 ff.), von Curione der Araneus (S. 91 ff.) und de ampli-
tudine (S. 175 ff.), von Ochino die 30 Dialoge (S. 240 ff.), von
F. Sozzini: de sacrae scripturae auetoritate (S. 336 ff.) und
besonders ausführlich die anonyme Schrift Forma d'una Repub-
blica Catholica (S. 367—389). Dies ist an sich sehr verdienstvoll,

weil der Leser einen willkommenen Einblick in ein sonst
recht schwer zugängliches Schrifttum erhält, aber andererseits

schließt dieses Verfahren auch zwei Mängel in sich. So

erörtert Verf. bei jedem Haeretiker die einzelnen Lehren. Da
diese aber im wesentlichen die gleichen sind, so führt dies zu
ständigen Wiederholungen. Hier wäre eine systematische
Darstellung am Platze gewesen, die Uebereinstimmungen und
Abweichungen bei Beantwortung der jeweiligen Fragen in
gleicher Weise ins Auge gefaßt und die Beziehungen zwischen
den Haeretikern aufgedeckt hätte. Ferner ist die Bearbeitung
der einzelnen Abschnitte ungleichartig, was mit den jeweiligen
Interessen des Autors zusammenhängt. So wird z. B. der



190 W. Völker, Haeretica

reichlich unbedeutende Pucci viel ausführlicher behandelt als
der für die kommende Zeit so einflußreiche Acontius.

Wert und Stärke des Buches liegt in diesen Analysen,
weniger in der geistesgeschichtlichen Schau. Hier begnügt sich
Verf. meist mit kurzen Andeutungen, und der Rahmen, in den
er seine Einzelbeobachtungen hineinstellt, ist eine Schöpfung
von Dilthey, Troeltsch und A. v. Harnack. Die Hauptthese, daß

man in diesen Männern die Vorläufer der Aufklärung zu
sehen habe, die «die elementaren Möglichkeiten unabhängiger
Wahrheitsforschung und kritischen Urteils» (S. 27) lebendig
erhielten, ist nicht gerade neu und geht auf diese Gelehrten
zurück.

Aber in der Einzeluntersuchung hat Cantimori ganz
ausgezeichnete Arbeit geleistet. Daß er ein hervorragender
Sachkenner ist, bezeugen ebenso seine eingehenden Archivstudien
wie seine souveräne Beherrschung der gesamten einschlägigen

Literatur. Man mustere daraufhin nur die zahlreichen
Anmerkungen (S. 411—494), die alle Behauptungen mit minutiöser

Exaktheit belegen und eine wahre Fundgrube reifer
Gelehrsamkeit darstellen! Die Förderung der wissenschaftlichen

Forschung, die dieses Buch erreicht, sehe ich vornehmlich

in einem Dreifachen beschlossen: in der Aufhellung der
äußeren Lebensumstände dieser Haeretiker, ihrer gegenseitigen

Beziehungen, ihrer Reisen, Disputationen und Verhöre.
Sodann in der genauen Analyse ihrer wichtigsten Werke, die
z. T. noch ungedruckt sind, und endlich im sorgsamen
Beachten des Schweizer Milieus, in dem die erste Generation
dieser Emigranten sich aufhielt. Das Zürich z. Zt. Bullingers
wird lebendig, wobei mit besonderer Sympathie die Gestalt
dieses humanistischen Einflüssen geöffneten Erben Zwingiis
gezeichnet wird mit all seiner weiten Aufgeschlossenheit und
seiner verständnisvollen Nachsicht diesen Sonderlingen gegenüber.

Der strenge Geist Calvins und Bezas, wie er in Genf
herrschte, tritt dazu in wirksamen Kontrast und sticht von
der milden Toleranz Basels ab, wo David Joris sein Quartier
aufgeschlagen hatte und besonders Curione wirkte. Für die
schweizerische Kirchengeschichte fallen wertvolle
Einzelerkenntnisse ab, wobei mir der Nachweis besonders wichtig zu
sein scheint, daß Zürich wie Basel dem vordringenden Geiste



W. Völker, Haeretica 191

Calvins auch in späterer Zeit noch manche Hindernisse bereiteten

und ihre geschichtlich geprägte Eigenart zu behaupten
suchten.

So versteht man es, daß W. Kaegi dieses Buch alsbald ins
Deutsche übertrug, um es vor allem seinen Schweizer Landsleuten

zugänglich zu machen (1942). Wenn es auch erst 10

Jahre nach seinem Erscheinen (1949) in deutschem Gewände
einem größeren Leserpublikum erschlossen werden konnte,
so mindert dies nicht den Dank, den wir dem ebenso selbstlosen

wie geschmackvollen Uebersetzer schulden, und für ein
Studium des haeretischen Spiritualismus im 16. Jhdt. ist es
heute ebenso notwendig und unentbehrlich wie z. Zt. seiner
ersten italienischen Publikation. Der geduldige Leser dieses
nicht gerade leicht und übersichtlich geschriebenen Werkes
hat nur den einen Wunsch, daß er dem gelehrten Autor bald
wieder begegnen und weitere Belehrung über einen so schwierig

zu behandelnden Gegenstand gewinnen möge.
Man fühlt sich wie in eine andere Welt versetzt, wenn man,

von Cantimoris ertragreicher und gediegener Untersuchung
kommend, das neueste Buch von W. Nigg liest. Wenn er von
seiner Schlußbetrachtung sagt, daß sie «bewußt die
wissenschaftliche Betrachtungsweise überschreitet» (S. 499), so
scheint er freilich der Meinung zu sein, daß sein Werk von
ihr aus konzipiert sei. In Wirklichkeit muß das wiederholt
werden, was ich bereits bei der Besprechung des Vorgängers
«Große Heilige» im einzelnen ausgeführt habe (ThZ III, 1947,
S. 149—154), daß wir es nämlich auch hier mit einer rein
journalistischen Leistung zu tun haben, die sich zwar ein
wissenschaftliches Mäntelchen umhängt, in Wirklichkeit aber
nichts mit ernsthafter kirchenhistorischer Forschung zu tun
hat. In diesem Urteile lasse ich mich ebensowenig beirren
durch briefliche Angriffe, wie ich sie infolge meiner vorigen
Rezension erfahren habe, wie durch den Hinweis auf den
buchhändlerischen Erfolg oder durch rühmende Kritiken,
auch wenn sie von sonst kompetenter Seite verfaßt sind.

Die Grundeinstellung des Autors ist uns bereits aus
seinem vorigen Buche bekannt. Er bekämpft die eigentlich
historische Arbeit, da sie am «Übel der bloßen Zuschauerrolle»
kranke (S. 398), eine «distanzierte Darstellung» sei (ebda.)



192 W. Völker, Haeretica

und eine «kühle Unbeteiligtheit» (ebda.) zur Schau trage.
Statt dessen verlangt der Verf.: «Nur wer am eigenen Leibe
schon etwas davon erfahren hat, was es heißt, ausgestoßen zu
sein, ist fähig, den Ketzer zu begreifen Man muß dessen
Persönlichkeit gleichsam in die eigene Seele aufnehmen, bis
sie einem ihr inneres Geheimnis mitteilt» (S. 388). Der bloß
gelehrten Betrachtung wird die «Erleuchtung» gegenübergestellt

(S. 398), es gilt, «den Menschen in Erregung (zu)
versetzen und sein Blut in Wallung (zu) bringen» (ebda.), so
daß ein «Gähnen» ausgeschlossen sei (ebda.). Die
Schlußbetrachtung nimmt dann vollends den «Charakter einer
unheimlichen Vision» an (S. 499) und beschreibt die «inneren
Gesichte, die einen unablässig bedrängen» (ebda.).

Wenn man diese programmatischen Erklärungen gelesen
hat, wird man dem Versuch des Autors, «ein neues Bild des
Ketzers zu zeichnen» (S. 15), sehr skeptisch gegenüberstehen.
Von Simon Magus bis zu Tolstoi reiht Verf. einige Portraits
aneinander, deren Umfang etwa 15—20 Seiten beträgt und die
in sich abgerundet sind.

Fragen wir nach der quellenmäßigen Fundierung der
einzelnen Artikel, so beobachten wir das durchgängige Benutzen
von Uebersetzungen. Für die Gnosis sind die Sammlungen von
W. Schultz: Dokumente der Gnosis, E. H. Schmitt: Die Gnosis,

und besonders das Werk von H. Leisegang verwertet. Die
Origenes-Zitate werden zum größten Teil aus der Anthologie
von H. U. v. Balthasar: «Geist und Feuer» bezogen; die
Predigten von Hus werden nach einer Aus wahlübersetzung von
Langsdorff, Luthers Schriften nur nach der Erlanger Ausgabe

zitiert, seine Römer-Vorlesung nach der Uebersetzung
von Ellwein, de servo arbitrio nach der von Jonas-Gogarten,
während die Psalmen-Auslegung nach der veralteten Ausgabe
von Eberle (1873) angeführt wird. Dabei bezeichnet Verf.
seltsamerweise auch die Uebersetzungen regelmäßig als
Editionen!

Ebenso unzureichend ist die Heranziehung der Literatur.
Wahllos sind neben Meisterwerken und anerkannten Darstellungen

auch überholte Monographien und Machwerke
verwertet worden. So wird für Th. Müntzer das Pamphlet von
E. Bloch gepriesen (S. 359: «Unter dem Gewicht von Ernst



W. Völker, Haeretica 193

Blochs Darstellung»), über das K.Holl urteilte: «Das... nur
als Parteischrift zu wertende Buch» (Luther6, S. 425, A. 1),
während Holls gewichtige Darstellung (Luther und die
Schwärmer) ignoriert wird. Der Skizze von Servet liegen die
Abhandlungen von Tollin zugrunde, die K. Müller schroff
ablehnte: «Die Arbeiten von Tollin sind phantastisch» (a.a. 0.
II 2, S. 112). Seiner Vorliebe für die beiden Bücher Hugo
Balls, über die vor Jahrzehnten E. Seeberg in der ZKG ein
so vernichtendes Urteil gefällt hat, ist Verf. treu geblieben
(S. 160 u. ö.). Diese Proben mögen für den Nachweis genügen,
wie eilfertig er von allen Seiten Material zusammengerafft hat
und wie kritiklos und höchst unwissenschaftlich er dabei
vorgegangen ist.

Bei dieser flüchtigen Arbeitsweise ist es ganz erklärlich,
daß falsche Darstellungen und Fehlurteile sich fortgesetzt
ablösen, wofür ich einige Beispiele anführen möchte. So wird
der Montanismus lediglich als Reaktion gewertet, ohne daß
die weitertreibenden Momente beachtet würden (S. 108). Schon
ein flüchtiger Blick in K. Müllers Kirchengeschichte hätte
Verf. eines Besseren belehren können (a. a. O. Is, S. 173). Man
darf die Sache auch nicht so darstellen, als ob die Montanisten
als Vertreter des «freiwirkenden Pneuma» Gegner der Kirche
werden mußten, die von ihrer enthusiastischen Vergangenheit
nichts mehr wissen wollte (S. 111). Es kämpften vielmehr die
Geistträger alten Stils gegen eine fremde Prophétie, die inhaltlich

wie formell neue Bahnen ging. Oder man lese als weitere
Probe der geschichtlichen Unkenntnis den Satz über das sog.
Räuberkonzil: «Als die Teilnehmer vom Zorn
übermannt nicht mehr diskutierten, sondern mit Knütteln aufeinander

einschlugen, bis der eine Gegner das Feld räumte»
(S. 126). In Wirklichkeit läßt Dioskur die Türen nur öffnen
und das Militär im Bunde mit den Parabolanen hereindringen,
um Widerstrebende zur Unterschrift unter die Bannung
Flavians zu zwingen und um zugleich diesen wie Hilarius
festnehmen zu lassen. Dogmatisch war dagegen alles bereits unter
Zustimmung der Majorität entschieden.

Oder man prüfe die oberflächlichen und verschwommenen
Ausführungen über Luthers Theologie, die die vorhandene,
weitschichtige Literatur überhaupt nicht berücksichtigen und

13



194 W. Völker, Haeretica

selbst Holls Buch nur einmal flüchtig streifen, dabei aber
wiederholt gegen die «feiste Luther-Auffassung» des Bürgertums

polemisieren (S. 328)! Wir werden wortreich darüber
belehrt, daß man Luther nur vom «religiösen Erlebnis» her
verstehen könne. Sein Kampf gegen die Ratio sei ein Kampf
gegen den «scholastischen Rationalismus» gewesen (S. 331),
der die «Weisheit der Wüste» wieder lebendig werden ließ
(ebda.), während Luther in Wirklichkeit ja gerade die nomi-
nalistische Position übernahm. Das Verhältnis von Wort und
Geist wird viel zu oberflächlich aufgefaßt, und es bleibt sehr
bedenklich, daß für Luther die «innere Evidenz» entscheidend
gewesen sei (S. 332 f.), wie daß eine «Erleuchtung» sein inneres

Ringen abgeschlossen habe (S. 329).
Ist Nigg auch nicht sonderlich tief in die Eigenart von

Luthers Theologie eingedrungen, so kritisiert er gleichwohl
vorschnell die Position des Reformators. Er tadelt z. B. dessen

Freiheitsbegriff, weil dieser sich nur auf das Innere
beziehe, «ganz in der Idee gefangen» bleibe, anstatt nach außen
zu wirken (S. 334), und sieht in Luthers Stellung zum
Problem des Ketzers einen unheilbaren Widerspruch. Dieser lasse
sich nur aus einem bedauerlichen «Abfall» des Reformators
erklären, der «im Grunde schlimmer zu bewerten (sei) als
das Verhalten der Inquisitoren» (S. 346)! Ueberhaupt sei die
Begründung der protestantischen Kirche «eine Katastrophe

die nicht genug beklagt werden kann» (S. 347) Aber fast
im gleichen Atemzuge rühmt er bei Luther die «Ablehnung
des Traditionsgedankens» (S. 340), während er bei seiner
Vision des neuen Christentums schreibt: «bei aller Schätzung
der Tradition, auf die nie verzichtet werden kann und auf die
der Mensch immer wieder zurückgreifen muß...» (S. 511).
Man wird nach solchen Proben nicht gerade behaupten wollen,

daß die Gedanken des Verf.s sich zu folgerichtiger Klarheit

entwickelt haben.
Wie wenig er Luther trotz aller tönenden und oft schwülstigen

Worte verstanden hat, zeigt endlich noch seine
Schlußbemerkung im Abschnitt über Th. Müntzer. Dieser sei das
«Korrektiv» zu Luther, weil das duldende durch das aktive
Element ergänzt werden müsse. Das allein «führt die neue
Synthese herauf, die als Vollendung des Protestantismus be-



W. Völker, Haeretica 195

zeichnet werden kann» (S. 360) Es bedarf wohl keiner
weiteren Worte, um den Dilettantismus des Yerf.s zu beleuchten.

Dieses historische Unvermögen wird nun durch eine
journalistische Einkleidung verhüllt. Da wäre zunächst wieder
ein Wort über den Stil mit seinen künstlichen Geschraubtheiten

zu sagen. Es wirkt geradezu erheiternd, wenn man die
verstreuten, angeblichen seelischen Reaktionen hei den Schicksalen

der einzelnen Ketzer, die einen ganz literatenhaften
Charakter an sich tragen und sich z. T. auch schon im Buche
«Große Heilige» finden, sammelt und hintereinander liest.
Von den Ketzern heißt es im allgemeinen: «Die einen nur zu
leicht um den Schlaf bringen» (S. 11) ; über Gottschalks Lehre
urteilt Verf.: «Schnürt dem Menschen gleichsam die Kehle
zu, so daß er nach Luft ringen muß» (S. 158). Die Inquisition
läßt den Menschen «jene unsagbare Traurigkeit empfinden,
die einen beinahe nie mehr fröhlich werden läßt» (S. 227). Die
Hexenprozesse üben die gleiche Wirkung aus: «Meint man,
vor Traurigkeit nie mehr fröhlich werden zu können» (S. 307).
Priscillians Hinrichtung bedeute einen Sturz in die Tiefe, «hei
dessen Anblick man unwillkürlich zurückweicht», bzw. «der
Atem stockt einem» (S. 231) usw.

Um dem modernen Leser die Lektüre noch schmackhafter
zu machen, ziehen sich durch das Buch fortgesetzte Zitate aus
Dostojewskij, Kierkegaard, Pascal, Newman u. a. Die Ketzer
werden mit ihnen verglichen und von diesen Vertretern
moderner Geistigkeit aus zu verstehen gesucht. So ist Tertullian
der «Kierkegaard des 2. Jhdts.» (S. 108), aber auch G. Arnold
hat Gedanken Kierkegaards vorweggenommen (S. 402), so daß

er mit Recht «der Kierkegaard vor Kierkegaard» heißt (ebda.).
So ist Luther als «einer der größten Brandstifter der christlichen

Geistesgeschichte» mit Nietzsche verwandt (S. 340)
Wird er aber gerühmt, weil er aus dem Evangelium die
Forderung eines «närrischen Lebens» heraushöre, und weil er
Worte geschrieben habe, die «vom Glanz der göttlichen Idiotie»

bestrahlt seien (S. 331), so steht hier wieder Dostojewskij
im Hintergrunde, der auch als Kronzeuge aufgerufen wird,
um Luthers Eintritt ins Kloster in ganzer Größe erscheinen
zu lassen (S. 328).

Endlich zieht sich durch das Buch eine Tendenz hindurch,
13*



196 W. Völker, Haeretica

die geradezu peinlich wirkt, indem das Verhältnis Kirche-
Ketzer nach Analogie moderner politischer Verhältnisse und
mit deren Terminologie geschildert wird. Die Aufrichtung des

kirchlichen Dogmas zeuge für eine «kollektivistische Denkart»,

sie sei ein «molochähnlicher Götze», und als «Zwangseinheit

auf geistigem Gebiete» sei diese Geisteshaltung die
Lehrmeisterin des totalitären Staates gewesen (S. 148) «In anderer
Terminologie kehrt alles mit erschreckender Parallelität
wieder» (S. 506). So werden die Anwälte der Inquisition als die
«Gestapo» bezeichnet (S. 226), deren Gefängnisse sind die
«Konzentrationslager» (S. 227). Folgerichtig heißt es dann,
daß Athanasius hinsichtlich des Todes von Arius eine
«Greuelpropaganda» entfaltet habe (S. 186), und von Servets
Hinrichtung wird nur gesprochen als von der «Liquidierung«
Servets (S. 373). Gewiß erreicht Verf. durch solche Mittelchen,
daß sein Buch für ein größeres Publikum eine ganz
spannende Lektüre bilden kann; aber es wirkt doch geradezu
empörend, daß ein solcher Dilettant es wagt, über Werke eines
oft jahrzehntelangen Gelehrtenfleißes so leichtfertig den Stab

zu brechen (S. 398).
Abschließend sei noch ein Wort über die Wertung der Ketzer

im. allgemeinen gesagt. Sie ist ganz superlativisch gehalten,

denn die Ketzer zählen «zu den großen Wegbereitern
neuer Ideen» (S. 18), sie sind «die Elite in der geschichtlichen
Entwicklung» (ebda.), «die wahrhaft religiös schöpferischen
Menschen» (S. 19). Simon Magus ist ein «Mensch von
ungewöhnlichem Format» (S. 23), er besitzt das «Antlitz einer
gewichtigen Persönlichkeit» (S. 30). Die Gnostiker sind «originelle

Köpfe» «mit ihrer ungewöhnlichen Denkfähigkeit» (S. 32,

aber auf S. 47 heißt es: «mehr aus dem Herzen als aus
dem Gehirn»); sie sind die «christlichen Denker» (S.38), die
«Schöpfer der christlichen Philosophie» (S. 44), ihr «spekulativer

Genius» hat eine «Tat von ungeheurer Bedeutung
vollbracht» (S. 44). Marcion ist natürlich ein «religiöses Genie»,
er besitzt eine «ungewöhnliche Bedeutung» (S. 62) ; Montanus
ist eine «bedeutende Persönlichkeit» (S. 108), Gottschalk ein
«bedeutender Grübler» (S. 151), und so geht es einige hundert
Seiten weiter; bald ist der Ketzer eine bedeutende, bald eine
ungewöhnliche Persönlichkeit.



Th. Steinmann, Die Gefahr der Dogmatik heute 197

Und immer vertritt er ein Anliegen, das unaufgebbar ist,
nnd das die Kirche schleunigst wieder zu dem ihrigen
machen muß, wenn sie überhaupt noch eine Existenzberechtigung

haben will. So muß die Fehlentscheidung gegen den
Montanismus «eine prinzipielle Korrektur erfahren» (S. 111),
wenn die Kirche weiter das Veni Creator Spiritus beten will.
Zwischen Ketzerei und Kirche dürfe es überhaupt kein starres

Entweder-Oder geben. So vertreten Augustin wie Pelagius
«ein berechtigtes Anliegen» (S. 146), keine Auffassung hat
für sich genommen Recht. «Wer die richtige Lehre vertrat,

ist auch durch die Autorität der Bibel nicht zu entscheiden»
(S. 147). So muß auch Luther durch Th. Müntzer ergänzt
werden (S.360). Die Haeresie ist immer das große Korrektiv
der Kirche, wobei dann allerdings unausweichlich sich die
Wahrheitsfrage erhebt, deren ernsthafte Beantwortung die
Brüchigkeit dieser ganzen Konstruktion aufdeckt.

Das Buch von W. Nigg ist nur ein später Nachkömmling
von G. Arnolds großem Werke. Nur ist an die Stelle
bewunderungswürdiger Gelehrsamkeit und unermüdlichen
Quellenstudiums eine mit billigen Effekten arbeitende Journalistik
getreten, an die Stelle mystischer Glut ein künstliches An-
empfinden und Sich-Hineinsteigern in eine fremde Welt, an
die Stelle unbeirrbaren Wahrheitsstrebens eine Relativierung
und damit eine Auflösung überkommener Werte. Die
Schlußbetrachtung, die die Grundlinien eines ganz neuartigen
Christentums aufzeigen will, verliert sich dann vollends ins
Phantastische und Schwärmerische. Sie entzieht sich damit jedem
kritischen Zugriff, ist doch aber dafür symptomatisch, daß
sie uns das Ziel sehen läßt, dem diese subjektivistische und
willkürliche Geschichtsbetrachtung zusteuert.

Maints. Walther Völker.

Die Gefahr der Dogmatik heute.

l.
Daß der Dogmatiker seinen Weg sehr mit Vorsicht gehen

müsse, weil er auf diesem seinem Wege und gerade auch im
ersten Ansatz seiner Arbeit von mancherlei Gefahr bedroht
ist, auf Abwege zu geraten: der Hinweis hierauf ist gerade in


	Haeretica

