
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 3

Artikel: Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

Autor: Schweizer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877446

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877446
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
6. Jahrgang Heft 3 Mai/Juni 1950

Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?
Antrittsvorlesung in Zürich am 6. Mai 1950,

für den Druck erweitert.

1. Lukas schreibt in seinem Vorwort, «viele» hätten es
schon unternommen, das zu berichten, was er im folgenden
niederschreiben wolle. Von diesen «vielen» sind uns nur zwei
mehr oder weniger bekannt: Mk. und Q.1 Nun ist man sich
freilich darin einig, daß der Vorgang der Entstehung unserer
Synoptiker sicher komplizierter war, als es die sehr
vereinfachende Abstraktion der Zweiquellentheorie darstellt; aber
keiner der vielen Versuche, diesen weiter aufzuhellen, hat zu
einem eindeutigen Ergebnis geführt.2 Am meisten Zustimmung

hat, insbesondere in der anglikanischen Welt, Streeter

1 Zu den älteren Hypothesen vgl. A Jülicher-E. Fascher, Einleitung in
das NT, 1931, 326 if.; gegen A. Schlatter, der in Mt. das erste Evangelium
sehen will : J. Schniewind, Zur Synoptikerexegese, Theol. Rundschau 1930,
135 f.; gegen R.Otto, der dasselbe mit Lk. versucht: R. Bultmann, ib. 1937,

Iff.
2 Gesamtbericht bei Schniewind, loc. cit., 129 ff. An dort nicht genannter

Literatur habe ich noch benützt: S. Antoniadis, L'Evangile de Luc,
1930; M.Black, An Aramaic Approach to the Gospels and Acts, 1946; T.E.
Bleiben, The Gospel of Luke and the Gospel of Paul, JThSt 1944, 134 ff. ;

K. Bornhäuser, Studien zum Sondergut des Lk., 1934; E. D. Burton, A
Harmony of the Synoptic Gospels, 1912; M. S. Enslin, Luke and the Samaritans,
Harv. Theol. Rev. 1943, 277 ff. (darauf wie auf Gilmour, Goguel, Manson,
Sparks machte mich W. Kümmel freundlich aufmerksam) ; M. Gilmour, A
Critical Reexamination of Proto-Luke, JBL 1948, 143 ff.; M. Goguel, Luke
and Mark, Harv. Theol. Rev. 1933, Iff.; A. v. Harnack, Das Magnificat der
Elisabeth, SBBA 1900, 538 ff.; Die Apostelgeschichte, 1908; Rezension von
B.Weiß, Die Quellen des Lk.evang. 1907, in ThLZ 1908, 460ff.; Fr.Hauck,
Das Evangelium des Lk., 1934; J.Hawkins, Horae Synopticae, 1909; W.

Knox, The Acts of the Apostles, 1948; A.Loisy, L'Evangile selon Luc, 1924;
T. W. Manson, The Life of Jesus: 3. The Work of St. Luke, Bull. John Ry-
lands Libr. 1944, 382 ff.; R. Morgentlialer, Die lukanische Geschichtsschreibung,

1949; E. Norden, Die antike Kunstprosa II, 1909; A. Plummer, A Critical

and Exegetical Commentary on the Gospel according to St. Luke, 1908;

H.Sahlin, Der Messias and das Gottesvolk, 1945; H. F. D. Sparks, The Semit-
isms of St. Luke's Gospel, JThSt 1943, 129 ff.

li



162 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

gefunden, der annimmt, Lk. habe Q mit dem lukanischen
Sondergut zu einem Protolukas verbunden, den er erst später
durch Mk. ergänzt habe.3 Soweit ich sehe, sind alle diese
Versuche ausgegangen von einer Gesamtschau, um dann nachher
sprachliche oder inhaltliche Indizien für die Richtigkeit dieser
Schau zu finden. Soll aber ein vielleicht bescheidenes, aber
klares Ergebnis gefunden werden, muß wohl der umgekehrte
Weg beschritten werden: daß man nämlich ausgeht von
unbestreitbaren philologischen Feststellungen. Dabei wird man
von vornherein sich bescheiden und nicht beanspruchen, den
heutigen Text auf jedes Wort genau noch in seine
Quellenbestandteile zu zerlegen.4 Wir haben also zuerst die
Tatsachen zu nennen, die erklärt werden müssen. Erst dann
haben wir diese Erklärung zu versuchen, die grundsätzlich
der Korrektur durch eine noch bessere Erklärung immer
offen bleibt, aber als Hypothese brauchbar sein wird, solange
diese nicht gefunden ist.

Wir setzen ein bei Lk., weil wir seinen Stil an Hand der
Acta nachprüfen und eventuell von dem seiner Quellen
unterscheiden können.5 Sollten Formulierungen nachzuweisen sein,
die im Evangelium häufig sind, in Act. fehlen, insbesondere

3 B. H. Streeter, The Four Gospels, 1926; besonders 150 ff. Gegen ihn
Goguel und Gilmour, loc. cit.

4 Vgl. besonders die Warnung bei Schniewind, loc. cit. (Anm. 1), 138 ff.
5 Es ist allerdings richtig, was Knox, loc. cit. (Anm. 2), 4 sagt, daß in

der Antike die Geschichtsschreibung eine rhetorische Kunst war, daß darum
auch die Quellen stark stilistisch umgeformt wurden; aber er seiher zeigt,
daß gerade Lk. seine Mk.-Vorlage relativ geringfügig umformt (S. 6). Auch
Morgenthaler sagt loc. cit. (Anm. 2) ähnliches. Ich habe mir einmal anhand
von Hawkins, loc. cit. (Anm. 2), und der sehr brauchbaren Arbeit von H.J.
Cadburg, The Style and Literary Method of Luke, 1920, zur Probe in Lk.
14—24 alles unterstrichen, was für Lk. (ohne Rücksicht, ob für ihn oder eine
nur von ihm benützte Quelle) charakteristisch ist. Es zeigt sich, daß in den
mit Mk. parallelen Abschnitten auch gelegentlich Unterstreichungen
vorkommen, daß sie sich aber in allen Sonderperikopen auffallend häufen
(etwa 15, 1—32; 17, 11—19 usf.). Aber auch innerhalb einzelner Perikopen
wie 19, 28—38 häufen sie sieh in den Sonderversen 28. 29 a. 37 f., während
sie sonst praktisch ganz fehlen. Natürlich war hier der Vorgang dadurch
vereinfacht, daß man zur Auffindung solcher Charakteristika Mk. zur
Kontrolle hatte. Immerhin zeigt die Probe, daß man auf Grund sprachlicher
Eigenheiten zwar nicht auf den Vers genau, aber doch bis zu einem ziemlich

weiten Grade Lk. in der Tat von seinen Quellen scheiden kann.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas1 163

im zweiten Teil, wo Lk. unabhängig von Quellen schreibt, so
besteht eine ziemliche Wahrscheinlichkeit, daß sie nicht dem
Lk., sondern einer von ihm verwerteten Quelle (oder mehreren)

zugehören.
2. Eben dies ist der Fall. Es finden sich im Evangelium

die folgenden starken Semitismen, die dem guten Griechisch
des Lk. sowieso fremd sind und von denen daher auch die
meisten in Act. überhaupt nicht, zwei weniger krasse ganz
vereinzelt vorkommen: èféveTo mit folgendem kcu (Lk. 12, Act.
Ö oder 1) ; èxéveTO mit folgendem verbum finitum (Lk. 22, Act.
0); unbetontes Kai aÙTÔç (Lk. 17, Act. 0) 6; èv piâ tüjv (Lk. 5, Act.
0) ; èv rip c. inf. (Lk. 32, Act. 7, wovon nur 1 in p38 und D
fehlendes in der zweiten Hälfte!); Kai îboû (Lk. 27, Act. 9).7

Wir haben das noch zu präzisieren: a) Alle Formeln sind
auch sonst im NT außerhalb Lk. und Act. sehr selten, außer
der letzten, die allgemein semitisch ist und darum auch bei
Mt. und Apk. vorkommt.8 b) Die beiden ersten Konstruktionen
werden von Lk. in Act. durchwegs ersetzt durch eine
ähnliche, aber griechisch tragbare Konstruktion, nämlich durch
èrévero c. a. c. i. (16mal). Dieselbe Konstruktion erscheint im
Evang. 3, 21; 6, 1.6.12; 16,22. Aehnliches gilt von èv piqi tûiv,
weil Lk. sonst ein unbetontes eîç in seinen Vorlagen fast
durchwegs verbessert zu tiç, wie wir beim Vergleich mit Mk.
nachweisen können.9 Diese Fälle sind besonders beweisend,
weil sie zeigen, daß Lk. anders formuliert, wo er durch keine
Vorlage gebunden ist. c) Die ersten beiden und die fünfte Formel

sind keine Aramaismen, sondern dem AT nachgebildete
Hebraismen.10 Die übrigen kommen auch aramäisch vor.11

6 Plummer, loc. cit. (Anm. 2), LXII, LI; B.Weiß, Die Quellen des Lk.-
evang., 1907, 16. Schon D ist dieser Semitismus anstößig gewesen und ist
darum oft von ihm korrigiert worden (Black, loc. cit. [Anm. 2], 64).

7 Die Zahlen nach Hawkins, loc. cit. (Anm. 2), 16 ff. Belege hier in
Anm. 20 (zum dritten: Hawkins, 41; das letzte nach Konkordanz).

8 Vgl. die genaueren Angaben ebenfalls hei Hawkins.
9 Lk. 9, 19; 18, 18; 21, 2 (Weiß, loc. cit. [Anm. 6], 13); ebenso 9, 8 (.38);

10,25 (vgl. Mt. 22, 35).
10 G.Dalman, Die Worte Jesu, 1898, 25—27. Wie mir M.Black

freundlicherweise mitteilt, findet sich in dem nicht publizierten Targum-Lexikon
von Wensinck und bei Kahle, Masoreten des Westens II, je ein aramäisches

Beispiel für èfèvexo-.. im freien Aramäisch zu Gen. 15,11 und im Geniza

U*



164 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas1

Wir ziehen eine erste Folgerung. Es läßt sich nicht leugnen,

daß die Zahlen so gewichtig sind, daß sie erklärt werden

müssen. Es kann nicht Zufall sein, daß ein im Evangelium

34mal auftauchender krasser Hehraismus in Act. nie
oder höchstens einmal erscheint, hingegen lßmal durch eine
gräzisierte Konstruktion ersetzt wird, und daß eine Reihe
anderer Beobachtungen ein gleiches Bild ergeben. Wie kann
dieser Tatbestand erklärt werden?

Wenn ich recht sehe, gibt es folgende Möglichkeiten: a)
Lk. und Act. sind in beträchtlichem Zeitabstand geschrieben
worden 12, innerhalb dessen der Verfasser seinen Stil geändert
hat. Aber er bildet ja gerade Lk. 1, 1—4 und 3, 21 f.
ausgezeichnete griechische Perioden 13, und vor allem ersetzt er ja
schon im Evangelium an gewissen Stellen die in Act. fehlenden

Hebraismen durch griechische Formulierungen, b) Lk.
hat als Rhetoriker absichtlich solche Hebraismen gebildet,
um biblischen Stil zu imitieren.14 Aber warum hätte er das
dann an den genannten Stellen und in den ganzen Act. nicht
getan? Warum hätte er bei vielen Erzählungen, bei fast allen
Gleichnissen, in der ganzen Passionsgeschichte usw. das
vermieden? Warum erscheinen insbesondere in dem großen Komplex

Lk. 12—18 die Hebraismen einzig in den vier dort
aufgenommenen Heilungsgeschichten 13, 10—17; 14, 1—6; 17,

11—19; 18, 35—43? Das ist doch höchst auffällig! c) Die
genannten Hebraismen gehören einer Vorlage an, die Lk.
übernommen hat. Da die gewichtigsten von ihnen keine aramäischen

Entsprechungen haben und da alle aus dem biblischen
Hebräischen abgeleitet werden können, müßte es sich um
eine hebraisierende Quelle gehandelt haben. Wir wissen nun
freilich nicht, wie weit zur Zeit Jesu das rabbinische
Hebräisch noch gesprochene Sprache war15; aber die Wahr-

Targum zu Gen. 3, 8. Beide sind aber vermutlich auf hebräischen Einfluß
zurückzuführen, besonders das zweite.

11 Vgl. z.B. Dan. 2, 21. 31; 7,2; unbetontes chadäh Esr. 4,8; 6,2.
12 Das ist aus vielen Gründen wahrscheinlich, wie z. B. Hawkins und

Cadbury, loc. cit. (Anm. 2 und 5) gezeigt haben.
13 Darauf weist schon Norden, loc. cit. (Anm. 2), 483, 490 f. hin.
14 So etwa Harnack, neuerdings in anderer Form Sparks, loc. cit. (Anm

2). Das ist gewiß auch ein Stück weit richtig, erklärt aber nicht alles.
15 T. XV. Manson, The Teaching of Jesus, 1945 1935, 46 f.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas1 165

seheinlichkeit spräche jedenfalls dafür, daß es sich um eine
sich stark ans biblische Hebräisch anlehnende, von einem
Juden geschriebene griechische Vorlage gehandelt hätte.

Sollte es sich zeigen, daß diese Hebraismen nur in klar zu
umgrenzenden Teilen des Evangeliums vorkommen, würde die
dritte Möglichkeit zur Wahrscheinlichkeit. Ließe sich
nachweisen, daß diese Teile auch sonst ihre Herkunft von einer
solchen Quelle vermuten lassen, oder daß sie in sich eine
gewisse Einheit bildeten, dann würde diese Wahrscheinlichkeit
einen noch größeren Grad von Gewißheit annehmen. Eben das
ist jetzt zu untersuchen.

3. Zunächst finden sich die Hebraismen in folgenden
Abschnitten des lukanischen Sondergutes: 1 f. (Geburtsgeschichten);

5, 1—11 (Berufung des Petrus); 7, 11—17 (Jüngling zu
Nain); 7, 36—50 (Sünderin); 8, 1—3 (dienende Frauen); 9,
51—56 (Samariterherberge) ; 11, 27 f. (Seligpreisung) ; 13, 10

bis 17 und 14, 1—6 (Sabbatheilungen); 17, 11—19 (zehn
Aussätzige); 19, 1—10 (Zachäus); 23, 50—24, 53 (Begräbnis und
Ostern).16

Es scheint mir eindeutig, daß diese Abschnitte zwar von
derselben Hand stammen, die Act. geschrieben hat17, daß der
Verf. aber dabei stark an den Stil einer Vorlage gebunden
war. Wer diese Perikopen und den zweiten Teil der Act.
sorgfältig nebeneinander liest, kann kaum daran zweifeln. Um
keine gefühlsmäßigen Fehlurteile zu treffen, habe ich einige
wahllos herausgegriffene Abschnitte, die über den ganzen
zweiten Teil von Act. verteilt sind und auch den Wir-Bericht
einschließen, untersucht. In diesen (in der Anmerkung genau
bezeichneten) Perikopen ergibt sich: a) Die semitische
Aneinanderreihung der Sätze durch Kai findet sich gemessen am
Gebrauch der gut griechischen bé und xe im Evangelium gut
8mal häufiger als in Act. b) Pro Seite des Nestletextes kommt
Kai in Lk. etwa 5mal öfter vor als in Act. c) Alle drei
Konjunktionen zusammen sind in Lk. immer noch doppelt so häu-

16 Belege in Anm. 20.
17 Viele lukanische Eigentümlichkeiten finden sich hier wie dort; vgl.

vor allem Hawkins, loc. cit. (Anm. 2), 16 ff.; aber auch schon Harnack, loc.
cit. (Anm. 2), Magnificat, 548f., Apg., 208, am deutlichsten; Lukas, der
Arzt, 1906, 53 ff.; 138 ff.; neuerdings Knox, loc. cit. (Anm. 2), Iff.



166 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

fig wie in Act. d) Die coniugatio periphrastica, die nicht
ungriechisch ist, aber oft semitische Konstruktion wiedergibt, ist
in Act. 3- oder 6mal seltener als in Lk. (je nachdem ob man
drei mit einem Yerbum verbundene Partizipien im selben
Satz als einen oder als drei Fälle zählt), e) Die griechischen
Möglichkeiten der Partizipialkonstruktion und des gen. abs.
hingegen finden sich 2Ys-, bzw. fast 4mal häufiger.18

18 Die Zahlen gelten immer für je ungefähr eine Nestleseite mit ca. 30

Zeilen. Dabei sind nur diejenigen Kai gezählt, die mindestens zwei Verben
verbinden, und nur diejenigen Partizipien, die mindestens eine Näherbe-
Stimmung (Objekt, Lokalangahe usw.) regieren:

Lukas Kai bé TE gen. abs. part. coni. periph
1, 5—18 17 4 2 2—3

19—32 21 4 3 4

33—46 a 17 3 2 (3)
(zu 2,1—52 vgl. Cadbury, loc. cit. (Anm. 5), 144 : 28 Kai / 7 bé)
5, 1—11 11 8 6 2

28 Zeilen 7,11—17 + 9, 51—56 15 + 5 3 + 3 2 + 0 0 + 1

33 Zellen 13,10—17 + 14,1—6 11 + 9 5 + 1 1? 3 + 0 3 + 1

36 Zeilen 17,11—19 + 19,1—10 9 + 13 2 + 2 1 3 + 1 1 + 0
23, 54 — 24,11 14 7 2 4 1

24,13—23 10 5 1 5 2

24—38 23 4 1 4 2

39—53 11 5 1 4 1

Acta
15, 39 — 16,9 6 9 1 10 3(16, 9

19, 1—13 a 5 10 5 1 10

28,17—25 2 6 1 3 7

Acta, Wir-Bericht
16,10—18 3 6 1 1 7 1

27, 1—11 3 5 4 4 10

Total:
Lukas 208 63 1 5-6 39 23—24

Acta 19 36 12 9 44 4

Ueberhaupt findet sich te in Act. ungleich häufiger als in Lk. (Hawkins,

loc. cit. [Anm. 2], 22:9/134; Knox, loc. cit. [Anm. 2], 10: 8/158). Die von
Knox aufgezeigten Unterschiede zwischen Rom. und Gab sind nicht sehr
bedeutend, da Gal. wesentlich kürzer ist; außerdem schreibt, wie Knox
selber zeigt, Paulus weit temperamentvoller als Lk. Daß Lk. oft parataktische

Sätze der Vorlage mit Kai durch Partizipialkonstruktionen ersetzt,
zeigen schon Weiß, loc. cit. (Anm. 6), 15 und Cadbury, loc. cit. (Anm. 5),
134 ff.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas? 167

Die Zahlen beweisen, was die Stilvergleichung schon
gefühlsmäßig sofort zeigte: Wo Lk. unabhängig von Vorlagen
schreibt, bildet er Perioden mit ziemlich reicher Subordination.
Nebensätze, Partizipien, absolute Genitive, Infinitivkonstruktionen

formen die Satzgefüge. Wo bloße Nebenordnung
vorkommt, wechseln die Konjunktionen, wobei die gut griechischen

bé und xe besonders beliebt sind. In dem oben genannten
Sondergut hingegen herrscht das parataktische Kai vor, also
die Art, in der der Semite erzählt. Natürlich gibt es
Zufallsergebnisse; natürlich kann ich mich auch einmal verzählt
haben. Aufs Ganze gesehen läßt sich nicht bestreiten, daß
hier und dort ein anderer Stil vorliegt. Daß Lk. von sich aus
die Konjunktionen häuft, bé und xe stark meidet zugunsten
eines eintönigen Kai... Kai... Subordination durch gen. abs.
und Partizipien weithin wegläßt, dafür periphrastische
Konjugationen anhäuft, nur um einen unbeholfen semitisch
klingenden Stil zu schreiben, ist sehr unwahrscheinlich, jedenfalls
noch weit schwieriger zu erklären als die Uebernahme
gewisser in die Augen stechender biblischer Wendungen.

Aber auch inhaltlich ist dieses Sondergut stark semitisch
geprägt. Für die Geburtsgeschichten ist das eindeutig19; 9,
51—56 ist das unfreundliche Verhalten der Samariter, das
allem sonst bei Lk. (außerhalb der hebraisierenden Abschnitte!)

von ihnen Berichteten widerspricht, nur aus einer
Sondertradition zu erklären; 13, 10—17 und 14, 1—6 geht es um
eine Sabbatfrage, die als solche den Lk. nicht mehr interessiert;

außerdem wird 13, 16 wie 19,9 im gleichen Sondergut
die Rettung auf die Abrahamskindschaft zurückgeführt, was
sich mit Lk. 3, 8 Q stößt; 17, 11—19 werden die Geheilten
zum Priester geschickt wie 5, 12—16 in einer auch von Mk.
berichteten Geschichte, die sich später aber als zur gleichen
Sonderüberlieferung gehörig erweisen wird.

Da es sowieso höchst unwahrscheinlich ist, daß Lk. diese
Geschichten aus den Fingern gesogen hat, ist die Folgerung
kaum zu umgehen, daß er in diesem Sondergut einer Quelle
folgt, die er in der Art fast aller antiken Schriftsteller mit
einigen Umformungen in sein Evangelium übernimmt, von

19 Gegen Harnack haben Bousset und Greßmann schon lang die
semitische Herkunft der Stücke aufgezeigt.



168 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas7

der er vermutlich auch die seinem Stil ganz inadäquaten He-
braismen übernimmt.

4. Erstaunlich wird der Befund, wenn wir feststellen, daß
dieselben Hebraismen, meist in großer Häufung, auch in Peri-
kopen auftauchen, die Mk. (oder mindestens Mt.) parallel laufen.

Der Kreis der durch die Hebraismen bestimmten
Abschnitte läßt sich recht klar umgrenzen. Wir zählen jedes
Vorkommen eines der genannten Hebraismen und der coniugatio
periphrastica und kommen zu folgendem Ergebnis: 5, 12—16

(Heilung eines Aussätzigen) 5 Fälle; 5, 17—26 (Heilung des

Paralytischen) 7 Fälle; 8, 22—25 (Seesturm) 3 Fälle; 8, 40—56
(Auferweckung des Töchterleins des Jairus) 6 Fälle; 9,18—22
(Petrushekenntnis) 3 Fälle; 9, 28—36 (Verklärung) 10 Fälle;
9, 37—45 (Heilung des Epileptischen und Leidensankündigung)

3 Fälle; 11,1 (Einleitung zum Unservater) 3 Fälle; 11,
14 (Teufelaustreibung) 3 Fälle; 18, 35—43 (Blindenheilung)
2 Fälle. Hier am Schluß «versanden» die Hebraismen langsam,
ohne daß die Abgrenzung ganz scharf zu fassen ist. Es
schließt nämlich zunächst die Perikope von Zachäus an, die
die Hebraismen noch deutlich aufweist (19, 1—10 Sondergut),
dann folgen 19, 11—27 (Gleichnis von den Minen in stark von
Mt. unterschiedener Sonderform) mit 2 Hebraismen in V.15;
19, 28—38 (Einzug mit einiger Sondertradition) mit 1 Hebrais-
mus in V. 29; das Sonderstück 19, 39—44; 19, 45—48
(Tempelreinigung) mit 1 coni. periphr. in dem Sonderahschnitt 47 f.;
endlich noch 20,1 zwei Hebraismen in einem besonderen
Einleitungssatz zur Vollmachtsfrage.

Es ergibt sich also folgendes Bild (wobei wir mit
«Sondergut» die in Abschnitt 3 abgegrenzten, nur dem Lk.
zugehörigen Perikopen, mit «Sonderabschnitte» die soeben
abgegrenzten mit Mk. oder Mt. parallel laufenden bezeichnen) : 20

20 Die Belege sind: a) 5,1; 8,1; 9,51; 14,1; 17,11; 24,4.15/5,12.17; 8,

22; 9,28; (19,15) 12 (Act, 0 oder 1);
b) 1, 8. 23. 41. 59; 2,1. 6.15. 46; 7, 11; 11, 27; 17,14; 24, 30. 51 / 9, 18. 29. 33.

37; 11,1.14; 18,35; (19,29; 20,1) 22 (Act.0);
c) 1,17.22; 2,28; 5,1; 8,1; 9,51; 17,13; 19, 2bis; 24,14 / 5,14.17; vgl.

8,22.41.42; 9,36; 11,14 / 3,23; 4,15; 6,20; 15,14; 16,24 17 (Act. 0);
d) 13,10 / 5,12. 17; 8, 22; (20,1) 5 (Act. 0) ;

e) 1,8.21; 2,6.27.43; 5,1; 9,51; 11,27; 14,1; 17,11.14; 24,4.15.30.51/



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas? 169

Sondergut Sonderabschni tte Lk. sonst Act.

a) èféveTo mit Kai 7 4(+ 1) 0 0
b) èféveto mit verb. fin. 13 7(+ 2) 0 0
c) unbetontes Kai aùxôç 10 2 (5 ähnlich) 5 0

d) èv piâ tuùv 1 3(+ 1) 0 0
e) èv tû) c. inf. 15 10 (+ 1) 6 7

f) Kai iöou 14 (+ 2?) 6 5 (od. 7?) 9

g) coniug. periphr. 15 10 7

h) gen. abs. 6 6 od. 7 (+5) 23

Das heißt: wir finden die genannten Hebraismen in einem
relativ kleinen, ziemlich genau zu umgrenzenden Gebiet; die
krassen finden wir außerhalb dieser Grenzen überhaupt nicht,
die andern nur sehr sporadisch.21 Das gilt für Act. ebenso
wie für die übrigen Teile des Lk. Umgekehrt findet sich der

5,12; 8,40.42; 9,18.29.33.34.36; 11,1; 18,35; (19,15) / 3,21; 8,5; 10,35.
38; 11,37; 12,15 32 (Act. 7);

f) 1,20.31.36; 2,9.25; 7,12.37; 13,11; 14,2; 19,2; 23,50; 24,4.13.49
(vielleicht auch 23,14.15) / 5,12.18; 8, 41; 9, 30. 38. 39 / 10, 25; 11, 31 f.
Q). 41; 13,30 27 (Act. 9);

g) 1, (10). 22; 2, (8). 33; 5,1; 8, 2; 9, 53; 13,10.11; 14,1; 23, 51. (53). 55;
24,13.53 / 5. 16bis. 17ter; 8,40; 9,18.32; 11,1.14; (19,47) / 4,20.31; 6,12;
15,1; (18,34); 21,37; 23,8;

h) 2, 2. 42; 17,12; 24, 5. 36. 41 / 8, 23. (45? 49 Mk.) ; 9, 34. 37. 42; 18, 40;
(19,11.33.36.37; 20,1) / 3,1.21; 4,2.40.42; 6,48; 7,6.24; 8,4; 9,43; 14,29.
32; 15,14.20; 20,45; 21,5.26.28; 22,10.53.55.59; 23,45.

Einzelne Fälle können mir entgangen sein, da ich den Text gleichzeitig
auch noch auf andere Charakteristika hin durchsuchte; viel ändert sich
damit nicht. Für a) bis e) sind die Gesamtzahlen nach Hawkins, loc. cit.
(Anm. 2), 16 ff. kontrolliert, bzw. für Act. danach gegeben.

21 Selbstverständlich könnten auch einzelne Abschnitte ohne Hebraismen

zum selben Traditionsgut gehören (dazu später) ; selbstverständlich
kann auch umgekehrt Lk. gelegentlich einen Hebraismus übernehmen in
seinen Stil, insbesondere eine auch griechisch mögliche Formulierung (vgl.
die Zufügung von éféveto in Act. 2,1D). Daß Lk. gelegentlich in Erinnerung

an andere Stellen formuliert, zeigt sich einmal darin, daß er gern
zwei- oder dreimal in den Perikopenanfängen eine Wendung wiederholt,
z. B. 4,1/14; 6,1/6/12; 8, 9/11; 17, 22/18, (1) / 6/9 usf.; dann aber besonders in
folgenden Fällen: 4,41 ist nicht nur parallel Mk. 1, 34, sondern auch durch
Mk. 3,11 beeinflußt; 8,16 Mk. 4, 21 ist durch 11, 33 Mt. 5,15 bestimmt
und umgekehrt; 11,16 stammt aus Mk. 8,11; 12, 8 f. stammen die Engel in
einem deutlichen Q-Abschnitt aus 9, 26 Mk. 8, 38. Vgl. noch Lk. 8, 21 / 11,

28; 22, 2/4 (tô ttiîiç) und Anm. 41.



170 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

gen. abs. innerhalb dieser Grenzen sehr viel seltener (dabei
bildet der Abschnitt 19, 11—20,1 einen gewissen Uebergang
[eingeklammerte Zahlen oben]). Das ist besonders auffallend
für die erzählenden Partien, also nicht nur für die ganzen
Act., sondern auch für die Geschichtenkomplexe Lk. 6, 1—16;
9, 1—17, für alle Gleichnisse und Beispielerzählungen22 (außer
dem an anderer Stelle stehenden 19, 11—27 evtl.) und die
ganze Passionsgeschichte (ohne Ostergeschichten). Warum
braucht Lk. dort häufig solche Hebraismen und läßt sie hier
ganz weg? Ist das nur Zufall? Zufall, daß in Lk. 12—18 nur
gerade die vier kurzen, ganz zerstreuten Heilungsgeschichten,
in der Passionsgeschichte nur die Osterberichte die Hebraismen

aufweisen?
5. Wir beginnen mit der Analyse eines besonders instruktiven

Falls, wo in einem einzigen Vers gleich drei Hebraismen
zusammenstehen: 11, 14. Es ist die Geschichte von einer
Teufelaustreibung, die die sogenannte Beelzebuldiskussion
einleitet. Diese ist auch von Mk. überliefert; hingegen folgt Lk.
bis auf ein ècp' in V. 17 (und dem Einsehub aus ganz anderem
Zusammenhang Y. 16) ganz der bei Mt. bezeugten Q-Version.
Nicht aber in der Einleitung, die uns interessiert! Hier
referiert er nämlich die uns noch bei Mt. (9, 32—34) an ganz
anderer Stelle erhaltene Parallelversion dieser Geschichte.23

22 Der ganze Komplex 14, 7 — 17,10 und 18,1—14 hat seine
Eigentümlichkeiten. Es fehlen darin wie in Act. völlig oder fast völlig folgende
Charakteristika, die für die übrigen Lk.-Abschnitte typisch sind: àpf|v (Cadburg,

loc. cit. [Anm. 5] 157), diroKpiôeiç (ib. 170), éEepxeohcu ùtto (Hawkins,
loc. cit. [Anm. 2] 179 f.), ôpoiuiç (ib.), ir\f|v (Cadbury 147), Kai yap (ib. 145).
Dann ist hier das Verhältnis zwischen Kai und be genau umgekehrt als in dem

von uns untersuchten Sondergut (Cadburg 144: Lk. 15,1—32: 8/13; 16,1—31:
9/15). Ich würde denken, daß Lk. diese Stücke, also die Gleichnisse, die ja
ihre semitische Herkunft deutlich verraten, zwar aus einer (anderen!)
Quelle übernommen hat (die Aramaismen, aber keine unserer Hebraismen
aufwies), aber dabei stärker redigierend eingegriffen hat (vgl. dazu ThZ
1948, 469 ff.; 1949, 228 ff.; 1950, Iff., wo ich nur bäte, die Präzisionen in
1949, 231 ff. besser zu beachten). Jedenfalls scheinen sich mir die Gleichnisse

deutlich abzuheben sowohl vom übrigen Sondergut als auch von den

Abschnitten, in denen Lk. ganz frei formuliert. Doch müßte das genauer
untersucht werden.

23 Obwohl schon D. Fr. Strauß, Das Leben Jesu2, I, 1837, 756 ff. darauf
hinweist, wird das meist gar nicht beachtet.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas? 171

Beidemal ist es ein Stummer, nicht ein Blinder und Stummer
wie an der direkten Parallelstelle bei Mt.; wörtlich gleich ist
mit Mt. 9,33 in diesem einzigen Vers: eicßXribevTog (Lk.: éHeXS-ôv-

toç) Toû bouuoviou èXâXncrev ô tcujcpôç;, rat èhaùgauav oi öxXoi ; ebenso
mit Mt. 9, 34: èv Tip à'pxovTi tujv baipoviuuv èKpâXXei Ta baipôvia,
was an sich auch aus Mk. 3, 22 stammen könnte.

Es gibt dafür zwei Erklärungsmöglichkeiten: a) Mt. hat
aus dem Q-Zusammenhang die Einleitung weggebrochen, sie
einige Kapitel vorher referiert und dann nachher eine andere
Version wieder in den Q-Zusammenhang der Beelzebuldis-
kussion eingefügt, b) Mt. hat die erste Geschichte aus einer
Sondertradition referiert, die zweite mit der Beelzebuldiskus-
sion zusammen nach Q. Lk. hat diese ebenfalls nach Q berichtet;

aber die Einleitungsgeschichte durch eine ihm vertrauenswürdiger

erscheinende Tradition ersetzt.
Man wird zugeben, daß diese zweite Möglichkeit sehr viel

wahrscheinlicher ist. Warum sollte Mt. diese Geschichte aus
ihrem Zusammenhang bei Q, den er ja bald referieren will,
herausreißen und sie nachher wieder durch eine fast wörtlich

gleiche ersetzen? Dann hätte er doch gleich an der ersten
Stelle diese allein umlaufende Erzählung aufgenommen. Das
Vorgehen des Lk. hingegen ist genau parallel dem auch sonst
bei ihm Beobachteten. Von zwei ihm vorliegenden Varianten
bringt er öfters nur die eine.24 Die Versuchungsgeschichte
berichtet er ganz analog unserem Fall nach Q, ersetzt aber
4, 1 b. 2 a durch die ihm besser erscheinende Tradition von
Mk. Oder in größerem Maßstab: den Anfang des Wirkens
Jesu berichtet er nach Mk., ersetzt aber die Petrusberufung
durch die ihm vertrauenswürdigere Sondertradition 5, 1—11.25

Es liegt Lk. daran, «genau und in der richtigen Reihenfolge
zu berichten»; darum ändert er hier die Einleitung nach der
ihm glaubwürdiger erscheinenden Quelle. Daß diese Absicht

24 Daß Lk. keineswegs alle Dubletten ausmerzt, ist freilich richtig (IV.
Bußmann, Synopt. Studien I, 1925, 57). Aber ebenso richtig ist, daß er öfters
eine Mk.-Perikope wegläßt, wenn er sie (oft in sehr veränderter Form)
schon anderswo referiert, so Mk. 9,9—13; 10,35—45; 14,3—9 (vgl. noch
Bußmann, 62 f.).

25 Vgl. schon Cadbury, loc. cit. (Anm. 5), 105. Weiteres in Anm. 41.



172 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

historisch gesehen scheitern muß26, ist ihm natürlich nicht
bewußt.

Dann ist aber klar, daß sowohl Mt. als auch Lk. diese
Geschichte neben Q noch in einer anderen Quelle gelesen haben,
die nicht Mk. ist. Es ergibt sich also: einer der Sonderabschnitte,

der ganz besonders stark durch die Hebraismen
geprägt ist, stammt sehr wahrscheinlich aus einer Sonderquelle,
die weder mit Mk. noch mit Q identisch ist, die aber auch in
irgendeiner Form (vielleicht noch ohne die bei Mt. fehlenden
Hebraismen) dem Mt. bekannt war.

Wir haben also festgestellt: a) Die Hebraismen charakterisieren

einen größeren Teil des lukanischen Sondergutes, das
auch aus anderen Gründen sehr wahrscheinlich auf eine
semitische Quelle zurückgeht, b) Sie charakterisieren einen Teil
von Geschichten, die Lk. parallel Mk. oder Mt. referiert.
Davon stammt mindestens eine aus einer Sonderquelle, die auch
dem Mt. bekannt war. Man könnte von hier aus hypothetisch
den Tatbestand so erklären, daß derjenige, der diese Hebraismen

gebraucht und von dem Lk. sie übernommen hat,
Geschichten erzählt hat, die er a) aus einer auch dem Mt.
bekannten Quelle oder gar aus Mt. selber, b) aus anderer
Tradition bezogen hat. Ist das denkbar?

6. Wir haben den Rest der Perikopen zu untersuchen, die
die genannten Hebraismen aufweisen. Es sind mit verschwindenden

Ausnahmen lauter Abschnitte, die auch von Mk.
referiert werden. Aus Q stammen könnte nur 11, 1—4 (Unser-
vater); doch zeigt dieser Abschnitt eine so starke Verschiedenheit

von Mt., daß er aus einer Sondertradition aufgenommen
sein, also zu dem in Abschnitt 3 genannten Sondergut gezählt
werden muß. Aber auch die in ihrer Zugehörigkeit fragliche
Perikope 19, 11—27 und die später zu nennenden 7, 1—10;
9, 57—62 sind in ihrer Substanz von den Mt.-Parallelen so

verschieden, daß sie entweder auf eine durch Q ergänzte
Sondertradition oder auf eine durch Sondertradition stark veränderte

Q zurückgehen müssen. Daß 11, 14 nicht aus Q, sondern
aus Sondertradition stammt, ist schon gezeigt worden. Das

28 Vgl. vor allem K. L. Schmidt, Der Kähmen der Geschichte Jesu, 1919,
246 if., 317.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas? 173

heißt: die Hebraismen erscheinen nirgends im Q-Gut,
höchstenfalls im mit Q vermischten Sondergut.

Nun erscheinen aber die Hebraismen aufweisenden Peri-
kopen bei Lk. merkwürdig zerstreut über einen großen Teil
seines Evangeliums. Beweist das nicht doch die Zufälligkeit
dieser Erscheinung? Ich habe mir diese Frage sehr ernsthaft
gestellt, bis ich eine sehr merkwürdige Beobachtung machte:
Abgesehen vom lukanischen Sondergut (wozu also auch 11,
1—4 gehören) haben nämlich alle oben genannten Abschnitte
ihre Parallelen bei Mt. in zwei festgefügten Blöcken; und zwar
weisen auch umgekehrt praktisch alle in diesen Blöcken
erscheinenden Perikopen bei Lk. diese Hebraismen auf, während

z.B. die Mt. 12, 1—21; 13, 53—16, 12 berichteten
Geschichten (wie die Passionsgeschichte) bei Lk. nirgends
Hebraismen aufweisen oder ganz fehlen. Das ist schon erstaunlich.

Noch schwerwiegender wird aber diese Beobachtung,
wenn man feststellt, daß es genau diese beiden Blöcke sind, in
denen man schon längst entdeckte, daß zwischen Mt. und Lk.
in weit stärkerem Maß als sonst nicht auf Mk. zurückgehende
Uebereinstimmungen bestehen, so daß man schon lange
ungefähr für diese Abschnitte eine zweite Quelle neben Mk.
vermutete 27. Diesen zwei «Blöcken» haben wir uns also
zuzuwenden.

Der eine Block (Mt. 16, 13—17, 23) ist bei allen drei
Synoptikern festgefügt. Er enthält die Hebraismen in besonders
starkem Maße (9, 18. 28. 29. 30. 33. 34. 36. 37. 38. 39). In ihm ist
die Sondertradition desLk. sehr auffällig. Das Petrusbekenntnis
findet nicht wie bei Mk. und Mt. bei Caesarea Philippi statt;
sondern, da eine Ortsangabe fehlt, nach dem Zusammenhang
in der Nähe von Bethsaida, die Verklärung nicht sechs,
sondern «ungefähr acht» Tage nachher. Mose und Elia verkünden
Jesu in sehr zurückhaltender Form sein Leiden (oder
vielleicht eher seine Auferstehung?). Der ganze Vorgang scheint

27 Z.B. Weiß, loe. cit. (Anm. 6), 155 ff. Es wäre denkbar, daß sich diese

Uebereinstimmungen erklären ließen aus der Textgeschichte, in der
Abschreiber den Mk.-Text verdorben oder Mt. und Lk. sich gegenseitig
angeglichen hätten, ohne die entsprechenden Korrekturen bei Mk. vorzunehmen
(so Streeter, loc. cit. [Anm. 3], 293 ff.). Nur haben wir dafür keine Anhaltspunkte

im textkritischen Apparat.



174 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

sich nachts abzuspielen. Von der Furcht der Jünger beim
Eingehen (der drei? aller?) in die Wolke berichtet nur Lk.
Die stärkste sachliche Sondertradition findet sich also in der
gleichen Perikope, in der die Hebraismen am stärksten
gehäuft sind. Das Auffälligste aber ist die Tatsache, daß Lk. in
der zweiten Leidensankündigung nicht nur einen krassen
Semitismus verwendet (Béffbe ùfxeîç eîç xd ujxa ûuâiv) 28, den Mk.
und Mt. nicht kennen, sondern vor allem nur einen sehr blassen

Hinweis darauf gibt, daß der Menschensohn in die Hände
der Menschen übergeben werde, die bei Mk. und Mt. stehende
explizite Weissagung von Tod und Auferstehung am dritten
Tage aber nicht referiert. Hier muß doch wohl Lk. sich
gebunden fühlen an eine Sonderüberlieferung. Warum sollte er
eine sich wörtlich erfüllt habende Weissagung, wie er sie 9,
22 in noch ausgeführterer Form gerne aus Mk. aufgenommen
hat, sonst unterdrücken? Das wird noch wahrscheinlicher,
weil auf eben diese primitive Leidensankündigung ausdrücklich

zurückverwiesen wird in 24, 7, in einem stark hebraisie-
renden und Sondertradition aufweisenden Stück.29 Eben in
diesem Block finden sich auch die Uebereinstimmungen
zwischen Mt. und Lk. gegen Mk. am deutlichsten.30 Es ergibt
sich also mit großer Wahrscheinlichkeit: auch hinter diesem
Block steht eine durch die Hebraismen charakterisierte
Sonderquelle, die Lk. neben Mk. benützt und die auch Mt. in
irgendeiner noch näher zu erörternden Form gekannt hat
(wenn er nicht umgekehrt ihre Quelle war).

28 Dazu Sparks, loc. cit. (Anm. 2), 134.
29 Dabei erscheint dort noch der dem Lk. außerhalb seiner Quellen

fremde (z. B. 5,29 in der Vorlage gestrichene) Ausdruck àpapTwXôç (A.
Schlatter, Die beiden Schwerter, 1916, 24; Hawkins, loc. cit. [Anm. 2], 179:

Lk. 17mal, Act. Omal). Freilich ergänzt 24,7 nach 9,22.
80 Es sind folgende: Lk. 9, 19: bi; 20: aùxoîç, eurev, (xoO deoö); 22: àtrô

Auslassung von xiîiv bis, xf| xpixrç rpLidpqt dxepöfivai; 24: Kai xoO eùorfx^iou
fehlt; 25: passiv. Konstruktion, Subordination des Kepbf[crai; 29: Erwähnung
des TrpÖCTuurov afiroO, das Leuchten des Kleides ; 30: Kai iboù!, Umstellung
Mose/Elia und Verbindung mit Kai; 34: gen. abs., èire<jKiacr(Z)v aiiToùç, éqpo-

ßfldpöav (Mt. 17,6); 40: f|buvf|&r)aav; 41: bè ô 'IpaoOç eurev, Kai bieaxpappevr), iXi&e ;

42: ô 'IpaoOç, uaîç, das Verbum des Heilens, Mt. 17, 20 erscheint Lk. 17, 6;
besonders auffällig ist hier, wie beide dieselben Abschnitte des Mk.
weglassen (Mk. V. 21—24. 25 b. 26); endlich 43: gen. abs.; 44: géXXei.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas? 175

Aber gehen wir zu dem andern Block (Mt. 8, 1—9, 34) über.
Auf den ersten Blick scheinen folgende hebraisierenden Lk.-
Perikopen ihre Parallele nicht in diesem Block zu haben: 11,
14; 18, 35—43. Für die erste hat sich uns aber schon ergeben,
daß sie ihre Parallele nicht in Mt. 12, 22—24 hat (obwohl sie
heute bei Lk. in jenen Zusammenhang eingebettet erscheint),
sondern tatsächlich in 9, 32—34, also innerhalb unseres Blok-
kes. Die zweite hat ihre sachliche Parallele allerdings in Mt.
20, 29—34; aber innerhalb unseres Blockes gibt es eine
Parallelversion dazu: 9, 27—31! Sollte also der Vorgang nicht
auch hier ganz analog dem in Lk. 11, 14 beobachteten sich
abgespielt haben: daß Lk. zwar nach dem ihm in Mk. (bzw.
Q) vorliegenden Zusammenhang referiert, die Einführung
aber nach der Sondertradition korrigiert, die auch Mt. 9 in
Erscheinung tritt; nur mit dem Unterschied, daß er 18, 35 ff.
weniger aus dieser Tradition aufnahm als in 11,14? Dafür
spricht nun allerdings manches. Vor allem erscheint in direktem

Anschluß an diese Perikope eine Sonderüberlieferung des

Lk., die durch die Hebraismen bestimmt ist (19, 1—10: Za-
chäus). Daß diese beiden Geschichten schon vor Lk. so
verkoppelt waren, ist deswegen mit großer Wahrscheinlichkeit
zu vermuten, weil die Blindenheilung entgegen der Mk.-Tra-
dition vor, nicht hinter Jericho sich abspielt, wie die
hebraisierende Einleitung ausdrücklich festhält. Lk. will demnach
wieder einmal «genau und in der richtigen Reihenfolge» (1, 3)
berichten, ändert also die Ortsangabe doch wohl nicht nach
seiner Phantasie, sondern nach einer Sondertradition. Wäre
Lk. nicht an eine solche gebunden gewesen, dann hätte er den
Sonderbericht über Zachäus in die (durch die Nichtaufnahme
von Mk. 10, 35—45 entstandene) Lücke vor der Blindenhei-
lungsperikope eingeschoben, so daß er die Ortsangabe ohne
weiteres von Mk. hätte übernehmen können. Es muß also wohl
schon in seiner Quelle die Blindenheilung in dieser Weise
mit der Zachäusgeschichte verbunden gewesen sein31 und

31 Ganz analog liegt der Fall bei Lk. 5,1—11, das ja gegen alle Logik
nicht an die Stelle der entsprechenden Parallele Mk. 1,16—20 getreten ist,
sondern erst nachgeholt wird, nachdem Simon schon 4,38 erwähnt war!
Auch hier liegt die Erklärung darin, daß 5,1—11 schon mit den sprachlich
ganz gleichen Abschnitten 5,12 ff. in der Quelle verbunden war. Auch hier



176 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

dann wohl auch die hebraisierende Ortsangabe am Anfang
von dorther stammen.32

Wir haben also festgestellt: alle hebraisierenden Abschnitte
des Lk. stammen aus seinem Sondergut oder aus einer Quelle,
die ihre Parallelen nur in den beiden genannten Mt.-Blöcken
hat. Wir haben nun umgekehrt zu fragen: weisen alle in diesen

Blöcken erscheinenden Geschichten in ihren Lk.-Paral-
lelen Hebraismen auf? Man wird das selbstverständlich nicht
unbedingt erwarten dürfen. Wie sollte ein Schriftsteller
verpflichtet sein, genau alle zehn Verse etwa einen solchen
Hebraismus zu brauchen, um sich auch deutlich zu verraten?

33 Wie sollte umgekehrt Mt. verpflichtet sein, falls er eine

erweist es sich also, daß Sondergutsabschnitte und mit Mk. parallele
Abschnitte schon in der Quelle verbunden waren.

32 Einzelheiten des Vorgangs sind nicht mehr ganz sicher aufzuhellen.
Mt. kennt in beiden(!) Erzählungen zwei Blinde. Mt. färbt gern eine Parallele

analog einer andern; 12, 39 ist ganz nach 16, 4 gestaltet; bei 9, 36 schaut
er schon vorwärts auf Mk. 6, 34, und zwar stärker als bei der eigentlichen
Parallele dazu, 14,14. Stammen also die beiden Blinden aus der Version
der Quelle, so daß Mt. die Zweizahl von hier aus auch in die andere Version

übertragen hat? Daß 9, 30 f. seine Sonderüberlieferung hinter sich hat,
zeigt sich darin, daß hier das sonst von Mt. gegenüber Mk. ausgemerzte
(Mt. 8, 4; 26,9!) ^pßpigäoüai stehen geblieben ist, ebenso das Verbot, seine
Tat kundzutun, was beides in der Jerichoparallele fehlt. Der Hinweis auf
die rettende ttIotiç findet sich 9, 29 in anderer Form als bei Mk., fehlt dafür
20, 34. Oder stand schon in der Quelle diese Geschichte ungefähr in der
Mk.-Form und in Jericho lokalisiert (R. Bultmann, Die Geschichte der
synopt. Tradition2, 1931, 228 vermutet, daß sie nur deswegen ihre jetzige
Stellung bekam, weil sie ursprünglich schon in Jericho lokalisiert war),
so daß Mt. sie im Zusammenhang von Kap. 9 nicht verwerten konnte und
sie (weil er sie wegen 11, 5 nicht missen wollte) durch eine Parallele aus
seinem Sondergut oder aus mündlicher Tradition ersetzte? Jedenfalls hat
derjenige, der lukanisches Sondergut und Wundergeschichten zusammenarbeitete,

sie vor die Zachäusgeschichte gestellt und die Ortsangabe hebrai-
sierend wiedergegeben. Lk. folgt wie üblich der Reihenfolge des Mk.,
ergänzt aber (hier nur schwach) nach dieser Quelle. Das Verfahren des Mt.
ist in beiden Fällen analog dem zu Lk. 11,14 Beobachteten so, daß er die
Geschichte sowohl im Block 8,1—9, 34 als auch im Mk.-Zusammenhang
vorbringt.

33 Lk. 5, 27—39 fehlt ein solcher. Merkwürdigerweise findet sich aber
Mt. 9,10 die hebraisierende Konstruktion Kai iyévero Kai îboù Das ist
der einzige Fall, wo dieses Kai èyéveTo abgesehen von der festen fünfmaligen

Formel Kai éyévcTO, ôte (tjuv)eré\r|aev bei Mt. überhaupt steht. Ja, Mt.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas? 177

schon geformte Komposition aufnähme, dies so zu tun, daß

er gar nirgends sekundär noch etwas anderes einschöbe? Beim
zuerst untersuchten Block haben wir festgestellt, daß bei Lk.
nur der Abschnitt mit der ersten Leidensankündigung und den
daran anschließenden Sprüchen (Lk. 9, 22—27) keine Zeichen
einer hebraisierenden Sondertradition aufweist und also
vermutlich nur aus Mk. stammt. Im Block Mt. 8, 1—9, 34
erscheinen von elf Abschnitten sieben bei Lk. in dem typischen
von uns beobachteten Stil. Weitere drei erscheinen in direktem

Anschluß an solche Stücke. Zwei davon (Lk. 7, 1—10:
Hauptmann von Kapernaum; 9, 57—62: Nachfolger) bilden
einen Sonderfall, weil sie nicht, wie die übrigen, eine Mk.-
Parallele neben sich haben, so daß über ihre Herkunft wohl
ein sicheres Urteil kaum zu fällen sein wird. So bleibt nur
eine einzige Perikope von vier Versen, die bei Lk. ohne He-
braismen und auch nicht in unmittelbarer Nähe eines solchen
Stückes erscheint (Lk. 4, 38—41).34

Auch in diesem Block sind wieder Uebereinstimmungen
zwischen Mt. und Lk. gegen Mk. festzustellen.35 Es läßt sich

eliminiert sogar diese Konstruktion (auch in ihrer gräzisierten Form) Mk.
1,9; 2,23; 4,4. Lk. übernimmt sie zweimal, indem er sie einmal gräzisiert
durch einen a. c. i., das andere Mal sie schon halbwegs gräzisiert von Mk.
überkommt; das dritte Mal läßt er sie wegfallen. Das zeigt genau das, was
wir gegenüber der postulierten Quelle beobachteten: er nimmt auch ihm
anstößige Formulierungen auf, indem er treuer als Mt. beim Wortlaut
bleibt, frisiert sie gelegentlich ein wenig ins Griechische um, und läßt sie
auch einmal wegfallen, jedoch nicht regelmäßig wie Mt. So ist also durchaus

denkbar, daß Lk. selber in 5, 27—39 solche Hebraismen wegließ. Auch
andere Abschnitte könnten so zur Quelle gehört haben, die für uns heute
nicht mehr sicher erkennbar sind.

34 Immerhin ist auch sie nur durch wenige Verse von 5,1 ff. getrennt
und war sachlich kaum anders einzuordnen. Auch enthält sie eine mit Mt.
gemeinsame Lücke gegenüber Mk. (Mk. V. 29 b).

36 Es sind die folgenden : Mt. 8, 2 : Kai iboù, Weglassung von aù-nîi, Zu-
fügung von KÜpie (vgl. Anm. 36) ; 3: Weglassung von OTrX.aYXvioûeiç und
Mk. 42 b. 43, eùôéuuç ; 5-13 : Parallele nur bei Lk. ; 14 ; Auslassung von Kai

'Avbpeou pexà 'laKibßou Kai 'lujdvvou ; 15: Zufügung t)Y^pörj/dvaaxäaa ; 18-22:
Parallele nur bei Lk. ; 18/23: Weglassung von ôiptaç xevo.iAvriç ; 24: (bijfiyei-
pav aÙTÔv Xèfovreç ; 26 : Streichung- des Befehlswortes ans Meer ; 27 : éôaù-

paaav Xé-fovTeç; 28 : Weglassung von Mk. 4 f. ; 9,2: Kai iboù, ètri KXivpç, etirev;
4: aÙTâiv, eîirev; 5: Ausmerzung von Kai äpov tôv Kpdßaröv oou; 6:
Voranstellung des èrci xf|ç Yd? 7 : <3nrf|Xöev eiç tôv oîkov aùxoû ; 11 : bià t(; 12: eîirev ;

12



178 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

ferner hier noch klarer als im andern Block zeigen, daß Kai ibou
bei Mt. gut siebenmal häufiger steht als in den übrigen Teilen,
und daß ähnliches für die Anrede Kupie gilt.30 Es ergibt sich
also: Nicht nur haben alle hebraisierenden Lk.-Perikopen,
soweit sie nicht sein Sondergut sind, ihre Parallelen in den
beiden Mt.-Blöcken; sondern auch umgekehrt weisen praktisch

alle Perikopen dieser Blöcke in den Lk.-Parallelen die
beobachteten Hebraismen auf. Wie ist das zu deuten?

7. Wir haben zuerst eine Vorfrage zu besprechen. Sollten
tatsächlich alle bei Lk. beobachteten Hebraismen auf eine
Sonderquelle zurückgehen, wie verhält sich diese zu Mt.?

Ich sehe folgende Möglichkeiten: a) Es bestand eine Sammlung

von Wundergeschichten, abgeschlossen durch das Pe-

16: èrtipctMei ; 17: (ècxeÎTOti, ùttôWuvtm, ßdWouoiv); 18: iboù, (äpxuuv), das
èTe\£ÙTr\G£v scheint dem Lk. bekannt zu sein, denn er kombiniert diese
Version mit Mk. ; 20: toO Kpacrrrebou ; 25: aùi-fiÇ, Weglassung von Mk. 40 b.

Auffälliger ist, daß Mt. hier inhaltlich gewichtige Sondertradition
bietet, die im wesentlichen ursprünglicher und knapper ist als die des Mk.;
so hat schon J. Schniewind, NT deutsch, z. St., vermutet, daß 9,1—8 (und
dann doch wohl auch mindestens 9,18—26 mit seinen starken Abweichungen
von Mk.) dem Mt. in einer andern Form vorlag als Mk. (vgl. auch ib., Das
Evang. des Mk., 37). Er nennt das dem Mt. vorliegende, von Mk. zu
unterscheidende Werk G Geschichtenüberlieferung. Auffällig ist, daß Mt. 9, 8

die primitive von Mk. emendierte Form zu enthalten scheint, wie auch 9,18
der Name Jairus und die Beziehung zur Synagoge fehlt neben vielen anderen

Einzelheiten. Primär gegenüber Mk. erscheinen auch die nicht mehr
ganz verständlichen ÄvOpuuiroi in 8, 27. Endlich ist anzufügen, daß in der
Mt. 9, 27—31 entsprechenden Dublette 20, 29—34 mit Lk. gegen Mk.
zusammenstimmt: 30: Fehlen des Namens; das Vorbeigehen Jesu; 32: das Fehlen
von Mk. 49 b. 50 ; 33 : Kopie. Mt. 9, 32—34 entspricht völlig Lk. 11,14.

36 Von 28 Kai iboù auf 83 Nestleseiten finden sich in diesem Block 9 auf
5 Seiten; von den. restlichen 19 entfallen 2 auf die Verklärungsgeschichte
im zweiten Block, eins auf die Variante zur Blindenheilung im ersten
Block, drei auf den Osterbericht (Mt. und Lk. gemeinsam gegen Mk. sind:
8,2/5,12; 9,2/5,18; [9,18]/8,41; 17,3/9,30). Kùpie findet sich hier 6mal,
gelegentlich mit Lk. zusammen gegen Mk. (8,2/512; 8,8/7,6; 20,33/18,41;
vgl. 8,21/9,61), 3mal im zweiten Block, 3mal in der eben genannten
Variante zur Blindenheilung. Die restlichen verteilen sich auf : 2 in 14, 28 ff.,
einer Weiterbildung von 8,23—27; 3 in 15,21—28, wo es das einzige Mal
auch bei Mk. belegt ist V. 27), während es in V. 22 wohl Nachahmung
der Formel 9, 27 par. 20, 30 f. (Sonderquelle) ist, je 1 in 18, 21; 25, 37; 26, 22

im Munde der Jünger und der Auferstandenen. Das alles ist zu beachten,
ohne allzu gewichtig zu sein.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas1 179

trusbekenntnis und die Verklärung, die einen Auszug aus
Mt. bildete. Das wäre nicht weiter erstaunlich. Eben diese
Zusammenstellung war recht geeignet, um neue Gläubige zu
gewinnen. Wurde nicht die göttliche Macht Jesu darin
gezeigt und seine Bedeutung bekenntnismäßig festgestellt, zu
solchem Bekenntnis auch zugleich aufgerufen? Da das Schreiben

eine sehr mühsame Sache war, half man sich wohl weithin
mit solchen Auszügen. Schwierig ist dabei, daß die
hypothetische Quelle eher eine primitivere als eine weiter entwik-
kelte Stufe darzustellen scheint als Mk./Mt. Das gilt besonders

für die primitive Leidensansage in Lk. 9, 44. Nun, diese

crux besteht auf alle Fälle. Wenn man es Lk. zutrauen muß,
die explizite Aussage des Mk. in eine primitivere Form
zurückverwandelt zu haben, warum sollte das nicht schon vor
ihm geschehen sein? Außerdem wäre denkbar, daß diese
Stelle gar nicht aus diesem Mt.-Auszug stammte, sondern aus
dem Sondergut wie etwa Lk. 5, 1—11. b) Diese Sammlung lag
schon Mt. vor, der sie neben Mk. benützt und insbesondere
sich in seiner Reihenfolge in 8, 1—9, 34 dadurch bestimmen
ließ. Sie könnte einen Auszug aus Mk. dargestellt haben, wobei

dieselben Fragen wie unter a) zu stellen wären, oder eine
Quelle des Mk. gewesen sein. Für diese letzte Möglichkeit sind
einige zu bedenkende Tatsachen anzuführen.

Daß Mt. in der Regel den Mk. sekundär umgestaltet, ist
eindeutig. Das schließt aber natürlich nicht aus, daß er bei
diesem Prozeß neben Mk. noch andere Quellen benützte. So

wie er manches aus Q aufnahm, so konnte er auch sich von
einer solchen Sammlung z. B. zur Komposition von 8, 1—9, 34

anregen lassen. Wissen wir denn, ob er für 5—7 nicht
vielleicht auch angeregt war durch eine ihm schon vorliegende
Zusammenstellung von Q-Abschnitten? Daß er nur auf Grund des
Mk. diese Reihenfolge gewählt hätte, ist auch sehr schwer zu
erklären. Gewiß, das Verlangen, die zerstreuten
Wundergeschichten zusammenzustellen, ist begreiflich. Auch die
Aufnahme der beiden letzten Perikopen ließe sich von 11, 5

her verstehen.37 Aber warum beginnt er mit der Heilung des

Aussätzigen, fügt die bei Mk. fehlende Geschichte vom Haupt-

37 Z. B. J. Wellhausen, Das Evangelium Matthäi, 1904, z. St.

12*



180 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

mann in Kapernaum ein, greift wieder zurück auf die von Mk.
viel früher in anderem Zusammenhang gebrachte Heilung der
Schwiegermutter des Petrus, fügt den Aufruf an die Nachfolger

als inhaltlieh disparates Gut dazu, erzählt darauf die
Geschichte vom Seesturm und den Gadarenern, die bei Mk.
viel später erscheint, kehrt wieder zurück zum Mk.-Zusam¬
menhang, mit dem er am Anfang einsetzte, indem er die dort
direkt auf die Heilung des Aussätzigen folgende Perikope
vom Paralytischen referiert, springt dann wieder hinüber zur
Erzählung von Jairus, die bei Mk. gleich nach der von den
Gadarenern eingereiht ist, und schließt endlich mit den zwei
Dubletten zu Geschehnissen, von denen er später nochmals
berichten wird? Ließe sich der umgekehrte Vorgang erklären:
daß die Reihenfolge des Mt. im wesentlichen diejenige jener
Wundergeschichtensammlung war, die dem Mk. als Quelle
diente? Der Vorgang scheint mir dann sehr einfach zu sein.
Mk. hat zuerst die nach seiner Meinung in Kapernaum
geschehenen Heilungen referiert: die Heilung der Schwiegermutter

des Petrus mit den anschließenden Heilungen, dann die
des Aussätzigen und Paralytischen. Die Geschichte vom
Aussätzigen hat er etwas nach hinten gerückt, wohl weil er die
Heilung der Schwiegermutter des Petrus gern möglichst nahe
an die Berufung des Petrus heranrückte. Dann folgte die
Ueberfahrt über den See, das Wunder auf dem jenseitigen
Ufer und die schon in der Quelle bei seiner Rückkehr erfolgte
Auferweckung der Tochter des Jairus völlig naturgemäß erst
später, nachdem gerade durch die Gleichnisrede die Scheidung
zwischen Jesus und dem Volk aufgebrochen war und Jesus
also Grund hatte, von Kapernaum zu scheiden.3S Die bei Jeri-

38 Die Geschichte vom Hauptmann von Kapernaum und von den

Nachfolgern sind Mk. wahrscheinlich noch nicht vorgelegen. Sie sind entweder

vor Mt., aber nach der Benützung durch Mk. der Quelle zugefügt worden,
weil die eine in Kapernaum spielt, die andere im Augenblick, da Jesus sich

vom Volk trennt, oder Mt. und Lk. haben sie aus anderer Tradition eingefügt.

Im ersten Fall würde Q (in dem diese beiden Geschichten schon immer
einen Fremdkörper bildeten, insbesondere die erste) wieder zur reinen
Logienquelle (vgl. Euseb h. e. III, 39,16 die bekannte Stelle über die von
Mt. gesammelten Logien) ; denn die Versuchungsgeschichte ist ja nur ein
Disput mit der unbedingt notwendigen Umrahmung. In beiden muß Mt. und
Lk. eine gemeinsame Quelle vorgelegen haben; beide weisen aber auch



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas1 181

eho lokalisierte Blindenheilung konnte er natürlich erst gegen
Ende des Lebens Jesu einordnen, während Mt. sich damit
half, an dieser ersten Stelle die Ortsbezeichnung wegzulassen
(oder eine Parallelversion ohne Ortsangabe einzusetzen). Den
ganz kurzen Bericht von der Teufelsaustreibung läßt er weg,
weil er später ja die ausführliche Diskussion über den dort
genannten Vorwurf bringen wird.39

8. Wir können endlich alle Beobachtungen zusammenfassen
:

a) Es finden sich bei Lk. starke IJebraismen, die seinem
guten griechischen Stil fremd sind. Das beweist ihr Fehlen in
Act., ihr Ersatz durch bessere griechische Wendungen dort
und in manchen Teilen des Evangeliums, b) Diese Hebraismen
finden sich zunächst in den Erzählungen des Sondergutes
des Lk., nicht aber in den Gleichnissen und Beispielerzählungen.

Dieses Sondergut stammt aus stilistischen und sachlichen
Gründen sehr wahrscheinlich aus einer besonderen Quelle,
die schon schriftlich vorlag und von Lk. nur überarbeitet
wurde, c) Dieselben Hebraismen finden sich ferner in einer
Anzahl von Geschichten, die auch bei Mk. und Mt. stehen,
hingegen nicht in solchen, die aus Q stammen, d) Die Analyse
der Perikope von der Teufelaustreibung ergibt, daß diese aus
einer nicht mit Mk. oder Q identischen Quelle stammen muß,
die sicher schriftlich vorlag. Hier finden sich drei Hebraismen,
obwohl die Perikope nur einen einzigen Vers umfaßt, e) Alle
hebraisierenden Abschnitte bei Lk. haben, soweit sie nicht
sein Sondergut sind, ihre Parallelen in zwei festen Blöcken
bei Mt. Umgekehrt erscheinen mit verschwindenden Ausnahmen

alle Abschnitte dieser zwei Blöcke bei Lk. durch He^
braismen charakterisiert, f) In beiden Blöcken (bzw. in ihren
Lk.-Parallelen) finden sich bei Mt. sprachliche Eigentümlichkeiten,

bei Lk. vor allem eine ansehnliche Sondertradition,
die zum Teil älter als Mk. zu sein scheint; außerdem bei beiden

Uebereinstimmungen, die nicht auf Mk. zurückgehen, g)

sehr starke Verschiedenheiten zwischen Mt. und Lk. auf. Es ist aber sinnlos,

viel Vermutungen aufzustellen, da ich sie nicht wirklich begründen
kann. So muß die Frage hier offen bleiben.

38 Natürlich könnten diese beiden kleinen Perikopen auch erst nach der
Benützung durch Mk. dazu gewachsen sein.



182 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

Einordnung der Petrusberufung und der Blindenheilung vor
Jericho, wohl auch der Rückverweis auf die primitive
Leidensweissagung von Lk. 9, 44 in 24, 7 sind nur gut zu erklären,
wenn schon vor Lk. die die gleichen Hebraismen aufweisenden

Sondergutsgeschichten mit den dem Mk. parallel laufenden

Abschnitten verbunden waren, h) Die Reihenfolge der
Geschichten im ersten der Mt.-Blöcke ist vielleicht gegenüber
Mk. primär.

Wir rekonstruieren also versuchsweise die Entwicklung

so: a) Es bestand eine Sammlung von Wundergeschickten
(W), abgeschlossen durch Petrusbekenntnis, Verklärung,
anschließende Heilung und primitive Leidensankündigung
(ungefähr Mt. 8, 1—9, 84 + 16, 13—17, 23).40 ba) Sie könnte
ein Auszug aus Mt. gewesen sein, ß) Sie könnte einen Auszug
aus Mk. gebildet haben, der Mt. angeregt hätte zu seiner
anderen Anordnung und überhaupt zur Zusammenstellung dieser

Perikopen. y) Wahrscheinlicher war sie eine frühe Sammlung,

die schon Mk. vorlag. Dann hat Mk. diese Erzählungen
übernommen, dabei aber zuerst die in und um Kapernaum
spielenden berichtet, erst später die mit der Fahrt über den
See verbundenen. Mt. hat dann Mk. und W nebeneinander
gelesen; er ist vermutlich weithin Mk. gefolgt, hat sich aber in
der Zusammenordnung und Reihenfolge wie auch in einigen
Einzelheiten von W. mitbestimmen lassen, c) Ein griechisch
schreibender Vorgänger des Lk. (H) hat W verbunden mit den
lukanischen SondergutserZählungen (S). Für ihn sind die
beobachteten Hebraismen charakteristisch, d) Lk. folgt im
Aufriß und weithin auch im Wortlaut dem Mk., ergänzt und
korrigiert aber öfters nach H, dem er auch sein Sondergut
entnimmt. Dasselbe Vorgehen läßt sich für Lk. auch anderswo

nachweisen.41

10 Vermutlich ohne die Perikopen vom Hauptmann zu Kapernaum, den
Nachfolgern, der ersten Leidensankündigung mit den angeschlossenenWorten.

41 3,16; 4, lb. 2 a; 11,16; 12,10 (ßXoKKprigeiv) korrigiert er Q nach Mk.;
6, 43 ff. ein nur noch hei Mt. überliefertes Logion nach einem andern ebenfalls

von Mt. überlieferten; 7, 2—6 a die mit Mt. gemeinsame Quelle nach
einer anderen Tradition(?) ; 9,1—6 Mk. nach Q, dessen Wortlaut er sonst
erst in 10,1—12 bringt, wo er aber auch Q in Kleinigkeiten wieder nach
Mk. (bzw. seiner eigenen Form von 9,4 f.) korrigiert (oiidav 10, 5 ; [pf|]
b^XUJVTCu ûgâç 10,8.10). Vgl. ferner Anm. 21.



E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas9 183

Wir haben uns also einerseits denen genähert, die einen
Urmarkus annehmen42; nur daß sich dieser auf einen relativ
kleinen umgrenzten Teil des Mk. beschränkt. Andererseits
haben wir uns Streeter genähert43; nur daß unser «Proto-
lukas» vom Verfasser des endgültigen Evangeliums zu
unterscheiden ist und nicht Q, sondern W mit dem Sondergut
verbunden hat (worunter freilich einiges gewesen sein mag, was
man üblicherweise zu Q zählt).

Es ist hoffentlich deutlich, daß ich nicht meine, das letzte
Wort über diese Frage gesagt zu haben. Wesentlich sind mir
vor allem die beobachteten Tatsachen. Sie scheinen mir höchst
auffällig und der Erklärung bedürftig. Ich werde mich freuen,
wenn andere das noch hesser tun werden.44

9. Das Gesagte hat seine Konsequenzen:
a) Wenn die gegenüber Mk. differierenden Angaben des

Lk., die sich häufig auf einleitende Zeit- und Ortsangaben
beziehen, oft auf eine Quelle zurückgehen, dann bleibt zwar
bestehen, daß Lk. keine wirklich historische Sicht mehr
gewinnen kann; es zeigt sich aber seine historische Gewissenhaftigkeit

in einem günstigeren Licht, als man oft annahm,
b) Wenn die bei Lk. noch nachweisbare unbestimmte Form
der Leidensankündigung auf die älteste Fassung zurückgeht,

42 Schniewind, loc. cit. (Anm. 1), 137—143. 43 Vgl. Anm. 3.
44 Einige Fragen mögen hier gleich angefügt werden: Stimmt es wirklieh,

daß Lk. seine Quellen nur in großen Blöcken ühernimmt, oder geht
dieses Urteil nur darauf zurück, daß er Mk. für besonders zuverlässig hielt
in seiner Reihenfolge? 6,20 — 8,3; 9,51 —18,14 folgen Q und S in recht
buntem Wechsel; daß diese Zusammenstellung schon vor Lk. erfolgt sei,
ist reine Hypothese. Oefters verläßt Lk. aber auch die Mk.-Anordnung, fügt
aus anderer Tradition ein (3, 23—28; 4,16—30; 19, 1—27. 39—44) oder läßt
weg zugunsten einer anderswo eingefügten Sonderüberlieferung (Mk. 1,

16—20/Lk. 5,1—11; Mk. 3, 20—30 / Lk. 11,14—26; Mk. 4, 30—32 / Lk. 13,
18—21 ; Mk. 6,1—6 / Lk. 4,16—30 usf.). Genau so gut könnte er Stücke aus
H eingeordnet haben. — Ist es nicht bei so tiefgreifenden Korrekturen wie
Lk. 9, 28; 5,17 (wo übrigens Judäa anders verstanden ist als sonst bei Lk.!)
u. a. sowieso sehr wahrscheinlich, daß Lk. hier die Perikopeneingänge auf
Grund einer ihm vorliegenden Sondertradition, nicht nach eigener Phantasie
ändert? Wieviel von Q gehörte tatsächlich zu W? Es könnte ja nach der
Benützung durch Mk. dazugekommen sein! Lk. 7,1—10; 9, 57—62? 19,11
bis 27? Andere Abschnitte, wo Lk. und Mt. stark differieren? Gehörte noch
mehr vom zwischen H-Ahschnitten liegenden Sondergut zu H? Lk. 10?



184 E. Schweizer, Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

dann ist ernsthaft damit zu rechnen, daß sie auf Jesus zurückgeht.

Das Unverständnis der Jünger gegenüber den Ereignissen

in Jerusalem wäre psychologisch durchaus verständlich,
wenn diese Weissagung in so unbestimmter Form ausgesprochen

worden ist. c) Wenn W, die erste Sammlung, die wir
fanden, im wesentlichen nur Wundergeschickten mit dem sie
deutenden Bekenntnis zu Jesu Messianität und der dieses
bestätigenden Verklärung enthielt, dann ist es nicht abwegig,
wenn man von der johanneischen Forschung her schon längst
postulierte, daß Quellen dieser Art umliefen.45 d) Wenn H, die
Kombination aus W und S, Geburtsgeschichten, Wundererzählungen,

Messiasbekenntnis und Verklärung, Berufungen
von näher und ferner stehenden Jüngern, Leidensankündigung,

Begräbnis und Auferstehung enthielt, hat sie natürlich
auch den Tod Jesu berichtet, vermutlich aber sehr knapp. Das
heißt: H wäre — was auch völlig zum Tenor der einzelnen
Geschichten paßt — ein Repräsentant einer theologischen Richtung

der Urgemeinde, die schon längst aus den Petrusreden
der Act. (also gerade des lukanischen Werkes, wo auch Quellen

verwertet sind!) und aus gewissen frühen Gemeindebekenntnissen

46 bekannt ist, der nur die Auferstehung Jesu
wesentlich ist, wobei das Kreuz kaum mehr als die Voraussetzung

dafür bildet. So dürfte schließlich die Feststellung
dieser Quellen auch theologisch nicht ganz unwesentlich sein.
Sie könnte uns aufrufen dazu, darüber nachzudenken, was
es bedeutet, daß große Teile der ersten Gemeinde in den sehr
konkreten, ins Allerleiblichste hinein wirkenden Messiastaten
Jesu und im Siege der Auferstehung das entscheidende Keryg-
ma erblickten. Es könnte sein, daß eine derart ernüchterte

45 Vgl. zuletzt E. Käsemann, Verkündigung und Forschung, 1942/46,
186. Die Joh. 2,11 und 4,54 beginnende Zählung der Wunder wird nicht
fortgeführt und widerspricht 2, 23 und 4, 45. Das ist um so wahrscheinlicher,
als 2,1—10.13—19; 4,46—53; 12,1—8.12—15 kaum ein einziges joh.
Charakteristikum enthalten (JB. Schweizer, Ego eimi, 100) und im ersten
Abschnitt îhcIkovoç profan gehraucht wird, wofür sonst ùirripéTriç eintritt.
Selbstverständlich war die von Joh. verwendete Quelle nicht identisch mit
unserer, sondern enthielt legendarische Weiterbildung synoptischer
Tradition.

44 Rom. 1, 3 f. (von Paulus aus der Gemeindetradition aufgenommen) ;

2. Tim. 2, 8; 1. Tim. 3,16 usw.



W. Völker, Haeretica 185

Welt wie die unsrige, die in der großen Gefahr steht, nur den
Tod und die Sinnlosigkeit zu glauben, ganz besonders des
klaren Zeugnisses derer bedarf, die wissen, daß die
Auferstehung Jesu Christi von den Toten die Realität ist, die die
Welt bestimmt bis hinein in ganz konkrete, leibliche
Tatbestände.

Zürich. Eduard Schweizer.

Haeretica.

Das Problem des Haeretikers hat die Kirche von Anbeginn
an, seit den Mahnungen der apostolischen Schreiben, bewegt.
Aber erst Irenaeus hat in seinem großen ketzerbestreitenden
Werke das für die kommenden Zeiten maßgebliche Bild in
seinen Grundzügen entworfen, das auch die Reformatoren im
Prinzip übernommen, wenn auch anders gedeutet haben. So

wenig verkannt werden darf, daß die Kirche bei der Polemik
gegen die Irrlehrer das ernste Streben nach Wahrheit geleitet
hat, wie es ja Irenaeus bereits im ersten Satze von «adversus
haereses» ausgesprochen hat, so muß man andererseits doch
zugehen, daß die stereotyp wiederkehrenden Einzelzüge sich
oft weit von der historischen Wirklichkeit entfernen und einem
billigen Schematismus erliegen.

E. Seeberg hat, uns nun in seinem großen Werke über G.
Arnold gezeigt, aus wie mannigfachen Quellen sich die neue
Ansicht vom Ketzer speiste, wobei gerade die Tatsache der
kleinen Zahl und ihres Verfolgtwerdens durch die Machtmittel

der Kirche Gewähr für echte Christusnachfolge bieten. Die
Aufklärung nahm sich dann besonders liebevoll der Haeretiker
an, Leute wie Marcion standen bei ihr in hoher Gunst, ja
mehr und mehr wurden sie geradezu die Pioniere des
Fortschrittes, welche Fragen aufwarfen und lösten, die in der
Kirche selbst oft erst nach Jahrhunderten eine ähnliche
Antwort fanden. Es sei in diesem Zusammenhang nur an
A. v. Harnacks Behandlung der Gnosis und seine These von
der akuten Gefahr der IJellenisierung erinnert (Dogmenge-

47 Ich habe Joach. Jeremias, W. Kümmel und K. L. Schmidt herzlich zu
danken dafür, daß sie einen ersten Entwurf lasen und mir mit Kritik und
Literaturhinweieen halfen.


	Eine hebraisierende Sonderquelle des Lukas?

