
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 2

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 149

einzelnen Philosophien vergleichen, die Unzulänglichkeit ihrer Monismen
und ihrer einseitigen Kulturideale nachweisen und aus der Gesamtschau
die bleibenden und gültigen Erkenntnisse herausheben. So werde durch eine
umfassende Kritik der philosophischen Vernunft das wahre Wesen und Ziel
der Philosophie, das Reich des Geistes (als eigene Lehensmacht neben den
kirchlichen und politischen Reichen) erschlossen. Daß der Preis, der für
diese Ueberwindung des Historismus bezahlt wird, nicht gering ist, erkennt
der Verf. offenbar selbst. <Es klingt hart, daß die selbständigsten Menschen,
die Philosophen, doch auch noch der Gemeinschaftsgesetzlichkeit
unterliegen sollen, aber man muß sich mit dieser Tatsache abfinden und die
Soziologisierung der Philosophie in Kauf nehmen, um aus ihrer Historisierung

herauszukommen.»
Im Anhang an die <Selbstkritik der Philosophie» findet sich noch eine

ganz knappe vergleichende Darstellung der Philosophiegeschichte, welche
im wesentlichen dem Erweis der gleichen Thesen dient.

Das Werk macht den Eindruck einer eigenwilligen,
originellen denkerischen Arbeit. Im einzelnen enthält es zahlreiche
erhellende Durchblicke und fruchtbare Anregungen. Dagegen
erscheint uns die «Selbstkritik der Philosophie» im ganzen
allzusehr konstruiert, als daß sie in der vorliegenden Form
überzeugen könnte. Wenn auch nicht zu bestreiten ist, daß

soziologisch bedingte Umstände Einfluß auf Stil und Gedanken

der Philosophie haben können, so geht der Verf. doch
wohl viel zu weit, wenn er daraus allgemeine Gesetzmäßigkeiten

des Geisteslehens meint ableiten zu dürfen.
Guttannen/Kt. Bern. Felix Flückiger.

Miszellen.

Die «Heiligen» in Psalm 16.

«Die Heiligen, die in der Erde sind», Ps. 16, 3 im Zusammenhang der
Verse 2—5, sind der alten wie der neuesten Exegese ein Rätsel. Die
Verschiedenheit der Erklärungen und Uebersetzungen ist geradezu
überraschend.

So ist z.B. in der neuen Zürcher Bibel zu lesen: «Ich spreche zu dem

Herrn: Du bist mein Herr; es gibt für mich kein Glück außer dir. Die
Heiligen, die im Lande sind, sie sind die Herrlichen, an denen ich mein
Wohlgefallen habe. Viel sind die Schmerzen derer, die andern [Göttern]
nacheilen.» Wer sind diese hochgepriesenen Heiligen im Lande? («Göttern» ist
Zutat des Uebersetzers.)

Dagegen Hans Schmidt, Die Psalmen, Tübingen, 1931, S. 23 : «Nichts
nützen alle Heiligen, die jene erwählt haben, noch die Herrlichen zumal,



150 Miszellen

daran sie Gefallen haben. Sie mehren ihre Schmerzen und machen unglücklich

ihren Weg.»
Wieder anders Liber Ps., Pont. Inst. Bibl., 1945, S. 21 f. Dieses Mal sind

die «Sancti» : «homines Deo devoti». Vers 2 ist (im Vergleich zur neuen
Zürcher Bibel) abgeschwächt und lautet: «bonum mihi non est sine te.»
Vers 3: «In sanctos, qui sunt in terra eius, quam mirabilem fecit omnem
affectum meum! Multiplicant dolores suos, qui sequuntur deos alienos» mit
der Anmerkung (S. 22) : mähar «data dote obtinere sponsam».

Ganz anders Friedrich Nötscher, Die Psalmen, Echter-Bibel, Würzburg,
1947, S. 26 f. : «Mein Glück ruht ganz auf dir. Den Heiligen im Lande, die
[Jahwe] verherrlicht, ihnen gehört mein Wohlgefallen ganz. Viel sind die
Leiden derer, so andere [Götter] eintauschen.»

Völlig verschieden davon R. P. R. Tournay in seinem vor kurzem
veröffentlichten Aufsatz «L'eschatologie individuelle dans les Psaumes» in
der Rev. Bibl., Jahrg. 56, 1949, S. 481—506: «C'est toi, mon bonheur! Non,
je ne suis pas monté aux sanctuaires du pays; eux, on les magnifie; tout
le monde s'y complaît. On multiplie leurs idoles, on s'est hâté vers un autre
[dieu].» —

Wie kann man sich da zurechtfinden? Und was soll man von den
maßlosen, tiefgreifenden Textänderungen denken? Was hat dazu beigetragen,
den Text so ganz unverständlich und hilfebedürftig zu machen?

«Heilige im Lande» hat bei einem frommen (jedoch verständnislosen)
Abschreiber große Ehrfurcht erregt, und so hat er das folgende gerade in
diesem Psalm so oft vorkommende bl (bal) in kl (kol) geändert. Kann
man den von den «Heiligen» sagen; ich habe nicht (bl) Wohlgefallen an
ihnen? Viel eher: mein ganzes (kl) Wohlgefallen habe ich an ihnen. Und
damit war es um den Text getan.

Die «Heiligen in der Erde» sind jedoch in der Auffassung des Verfassers
des Psalms die «mächtigen Toten», um mit G. van der Leeuw, Phänomenologie

der Religion, Tübingen, 1933, S. 111, zu sprechen. (Vgl. Alfred
Bertholet, Kulturgeschichte Israels, Göttingen, 1919, S. 96, und Fr. Nötseher,
Bibl. Altertumskunde, Bonn, 1940, S. 94.) Sie, die gewaltigen Toten, können
gefährlich oder hilfreich sein. Man muß ihre Gunst gewinnen. Sie leben als
Totengeister weiter fort. Sie hausen besonders in den Gräbern weiter.
Einem alten abergläubischen (archäologisch gutbelegten) Brauch folgend,
tränkt man sie reichlich mit Blut. Dem frommen Beter ist dieser Heiligen-
Totenkult ein Greuel. «Du», ruft er in heiligen Eifer aus, «Du bist mein
Glück! Nichts über dich Höheres!» Was den Kult der Heiligen und Mächtigen

betrifft, die in der Erde sind, ich habe keinen Anteil an ihm. Zahlreich
sind ihre Skulpturen ('sb sinnverwandt mit hsb) ; man folgt ihnen mit Liebesgaben;

ich will an ihren Trankopfern keinen Anteil nehmen; ich will nicht
einmal ihren Namen auf meinen Lippen führen. Der Herr ist mein Anteil
nur.

Ich habe hier den Text wörtlich und, abgesehen von bl-kl, ohne Emendation

zu übersetzen versucht.
Rom. Eugenio Zollt



Notizen und Glossen 151

Eine alte Spur von Joh. 8, 1—11?
In der Jeremiahomilie XVI, 5 des Origenes steht das folgende als Jesuswort

bezeichnete Schriftzitat: àtpàjuvral ooi cd ûpapxiai, pr|Kéxi dpdpxave. Die
erste Hälfte des Zitates stammt aus Matth. 9, 2, wobei gegen das dqnevxcu

von Vaticanus und Sinaiticus dcpdwvxai eine frühe Bestätigung findet. Für
die zweite Hälfte gibt E. Klostermann (in GCS Origenes III p. 137) an: vgl.
Joh. 5, 14; 8, 11. Da es nun aber nach dem Kontext deutlich Jesus ist, der
spricht, und da Origenes wohl verschiedene Schriftworte zusammenfügt,
nicht aber eigene als Jesussprüche angibt, so muß prjK^Ti dudpxave eine
bewußt zitierte Stelle der Überlieferung sein. Wir haben uns demnach zu
entscheiden, ob es sich dabei um eine Stelle aus dem fünften oder aus dem
achten Kapitel des Johannesevangeliums handelt. Trifft das zweite zu, so
haben wir es hier mit einem sehr alten Beleg für die als nicht johanneisch
erwiesene Perikope von der Ehebrecherin zu tun.

Nun haben die alten Herausgeber dieses Wort wirklich als Zitat aus
Joh. 8,11 bezeichnet: Lommatzsch (1831) vol. 15 p. 296, der ebenso wie Migne
auf de la Rue zurückgeht: III p. 231 C (Paris 1640). In seinem
Johannesevangelium hat Origenes diese Stelle nun ja sicher nicht gehabt; im
Johanneskommentar zitiert er alle möglichen Verse darum herum, nie aber Joh.
8,1—11. Wir müßten dann annehmen, er habe diese Perikope von anderwärts

gekannt und daraus ausnahmsweise in der Jeremiahomilie ein Zitat
geschöpft. Inhaltlich läßt sich das priKén àpdpxave auch sehr gut in die
Sündenvergebungsgeschichte von Joh. 8 einfügen.

Allein, gegen eine solche Auffassung sind doch die folgenden Bedenken
geltend zu machen: 1. Origenes zitiert Joh. 5,14 an fünf andern Orten: Luk.-
Fragm. XVII (GCS IX p. 241) und in den lat. Vers. Lev.-Hom. VIII, 6; IX,
4; Jos.-Hom. V, 6 und Ps.-Hom. X, 5. (Es ist allerdings festzustellen, daß in
all diesen Zitaten immer das ganze Wort von Joh. 5,14 wiedergegeben ist,
während nur in unserer Passage das pr|Kdxi àpctpxave allein steht.) 2. Das
Hapaxlegomenon reicht kaum aus, um einen ausreichenden Beweis für die
Existenz der umstrittenen Johannesperikope bei Origenes zu liefern, wenn
dieses Wort auch sonstwo untergebracht werden kann. 3. Hätte Origenes
diese Perikope gekannt, dann ist es nur schwer verständlich, warum er sie
sonst nie erwähnt. Aus theologischen Gründen sie abzulehnen, lag keine
Ursache vor.

Auch wenn die Möglichkeit offengelassen werden muß, daß sich hier
eine Spur der Perikope von Joh. 8,1—11 findet, so ist es m. E. doch
wahrscheinlicher, daß die Jeremiahomilie XVI Joh. 5,14 zitiert hat.

New York, z. Z. Birsfelden/Bld. Samuel Läuchli.

Notizen und Glossen.
Deutscher Theologentag in Marburg/Lahn.

Nach langen Jahren fand in Marburg/Lahn vom 27. bis 30. 3.1950 wieder
ein deutscher Theologentag statt, zu dem sich 105 Teilnehmer von 22
Universitäten und kirchlichen Hochschulen aus ganz Deutschland zusammen-


	Miszellen

