Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 6 (1950)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 137

werden vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen.»
Das theologische Denken dagegen sucht diese Offenbarung
dem Verstindnis und der Fassungskraft einer bestimmten
Zeit nahezubringen. Theologie mull also im guten Sinne des
Wortes immer «zeitgemifly sein, auch wenn sie sich gegen
den herrschenden Geist ihrer Zeit wendet. Es gibt Zeiten, in
denen der Begriff der Gnade Gottes, andere Zeiten, in denen
der Begriff der Majestit Gottes in den Mittelpunkt des theo-
logischen Denkens gestellt werden muf. Die christliche Ethik
kann der einen Zeit am besten dienen, wenn sie den Begriff
der Freiheit, einer andern Zeit, wenn sie den Begriff der Ge-
meinschaft besonders betont. Unsere Zeit, die im Massenwesen
zu versinken droht, braucht zu ihrer geistigen Genesung nichts
dringender als eine Theologie des Personalismus.
Bremerhaven. Ernst Walter Schmidt.

Rezensionen.

Vedanta und Wir, mit einer erlauternden KEinfiihrung hrsg.
von Christopher Isherwood, Ziirich, Rascher Verlag 1949,
512 S., Fr.21.—.

Das vorliegende Buch stellt die Auslese dar von ca. 70 Ar-
tikeln, die dem unter dem Titel «Vedanta und der Westeny er-
scheinenden Organ der amerikanischen Vedanta-Gesellschaft
entnommen sind. Griinder der ersten Gesellschaft dieses Na-
mens war Vivekananda, Schiiler Ramakrishnas, von diesem
zum Triager seiner Botschaft an die Welt ausersehen (S.31).
In einem in unser Buch aufgenommenen, bisher unverdsffent-
lichten Vortrag (265—80) erzdhlt er einiges iiber sein eigenes
Werk. Man stofit darin auf eine interessante Charakteristik
der Inder: «Der allgemeine Zustand der breiten Massen des
Volkes ist der des Hungerleidensy (266). «Aber in Indien ist
Armut nicht identisch mit Siinde, Verworfenheit und Laster»
(278). «Der Inder tut alles religios: Trinken und Schlafen,
Spazierengehen und Heiraten, ja sogar das Stehlen... Die
Lebenskraft, die Mission dieses Volkes ist die Religion» (267).
Und im Umgang mit seinem Lehrer hat Vivekananda die Pa-
role gelernt: «Wir miissen eine allumfassende Religion be-
ginnen, und zwar soforts (272)! Mit dem «allumfassendy ist



138 Rezensionen

gewissermaflen das Thema angeschlagen, das sich durch das
ganze Buch hindurchzieht. Zerlegt erscheint es in den 3 Lehr-
sitzen, aus denen der Herausgeber die Vedanta-Philosophie
bestehen 16t (7): «1. Die wahre Natur des Menschen ist gott-
lich. 2. Es ist das Ziel des menschlichen Lebens, diese gott-
liche Natur (255 heifit es: «die Gegenwart Gottesy, 194 ge-
radezu: «Gotty) zu verwirklichen (vgl. 332—35: «Religion ist
Verwirklichungy). 3. Alle Religionen stimmen im wesentlichen
iiberein.» Gerade dieser letzte Gedanke kehrt in den verschie-
densten Varianten wieder, z. B. sagt Swami Prabhavananda,
der Schiiler und Biograph Brahmanandas, welch letzteren
Ramakrishna als seinen geistigen Sohn betrachtete: «Jede Re-
ligion lehrt die gleiche Wahrheit, ndmlich, daBl das Reich
Gottes inwendig in uns isty (102). Dem seien gleich hinzuge-
fiigt die folgenden Sétze desselben Autors: «Ich beniitze ab-
sichtlich den Ausdruck des ,Reiches Gottes inwendig in uns’,
um den Leser darauf hinzuweisen, daf} das Endziel beim Hin-
duismus (Moksha), beim Buddhismus (Nirvana) und beim
Christentum das gleiche isty (334). «In jedem Menscheny —
und das fithrt wieder auf den ersten der obengenannten drei
Siatze — «ist Gott verborgen... Wenn wir die Vollkommen-
heit in Gott, wenn wir die Wahrheit suchen, die uns die Er-
lésung bringen soll, so suchen wir in Wirklichkeit unser
wahres Selbsty. (292 f.) «Wir miissen also lernen nach innen
zu schaueny (102), um die Unwissenheit «durch Erleuchtung
zu beseitigeny (Patanjali, 64). Das heillt in den Worten des
Herausgebers soviel wie «Vedanta wendet sich, gleichsam
tiber die Kopfe der Sektierer und Dogmatiker hinweg, an die
ausiibenden Mystiker aller Religioneny (17). Entsprechend
kann Prabhavananda von seinem Meister Brahmananda er-
ziahlen, dall er wie alle erhabenen Seelen Stunden hatte, in
denen er von GottesbewubBtsein erfiillt war und iiberall Gott
und nichts als Gott sah» (399). «Dieses Gotteserlebnis ist
freilich nur in Samadhi, im transzendentalen Bewultsein,
moglich und ist erst nach anstrengenden, eifrigen und uner-
miidlichen religiésen Uebungen erreichbary (256). Zu ihnen
«gehort als besonders segensreiche und Reinheit des Herzens
bewirkende Uebung Japam, die Wiederholung eines heiligen
Wortes» (vgl. 237) «oder einer Gebetsformel und die Meditation



Rezensionen 139

iiber deren Bedeutungy (106, vgl. 187), ferner «der kinestheti-
sche Ausdruck der Anbetung, welcher sich im Tanz dulerty
(115), wo nicht schon «der Umgang mit heiligen Personen»
(206). Nur wer in Anwendung solcher Uebungen den Weg
konsequent verfolgt, «<wird die Wirklichkeit von Angesicht zu
Angesicht schauen und mit Christus sagen kénnen: ,Ich und
der Vater sind eins’» (110) — man beachte dabei wieder die
Verwendung ausgesprochen christlicher Terminologie! Was
im ibrigen die Fassung des Géttlichen anbetrifft, so durch-
lauft sie je nach der menschlichen Veranlagung die 3 Stufen:
1. mit Gestalt und Eigenschaften, 2. ohne Gestalt, aber mit
Eigenschaften, 3. ohne Gestalt und ohne Eigenschaften (97),
d.h. daB sie vom Personlichen zum Unpersonlichen fort-
schreitet (205, 255). Kin spezifisches Erbe Ramakrishnas
ist der Glaube in die «gottliche Muttery, die das Herz anbeten
soll (237), «die Quelle aller Macht, die alle segensreichen
Eigenschaften in sich schliefity (255). Bei alledem ist «die Er-
16sung von den Fesseln des Lebens, das Betreten des Reiches
Gottes nicht ein Ziel, das wir nach dem Tode erreichen oder
nicht erreichen werden, sondern es ist die Verwirklichung der
Vollkommenheit auf Erden, wihrend wir im Koérper leben
und uns bewegen wie jeder andere Mensch. In der Katha
Upanishad lesen wir: Dann wird, wer sterblich, unsterblich /
Hier schon erlangt das Brahman er» (291): das aber ist «das
letzte Wort der Religiony: «Brahman ist alles»> (494)!

In solcher «die geistige und philosophische Verstindigung
zwischen Ost und West fordernder Arbeity liegt nach eigenem
Gestéindnis der Zweck dieses Buches (405). Von Indien soll
die christliche Kirche lernen. «Um wieder ins Geleise zu kom-
men, einen wahren Glauben, Uebung, Leben und Botschaft zu
empfangen, sollte sie nicht vor der Annahme der Hilfe der
umfassenden und scharfsinnigen Metaphysik und der prakti-
schen psychophysiologischen Technik zuriickschrecken, wel-
che Vedanta bereithédlt> (483); denn «der Vedantist hat eine
viel umfassendere Weltanschauung als der Hebriery (70, vgl.
72); speziell war es «von allem Anfang an das Ideal der
Ramakrishna-Mission, dem Menschen dazu zu verhelfen, Gott
zu finden, ihn zu lehren, sich Gott hinzugeben und in der
Liebe zu ihm aufzugeheny (288). '



140 Rezensionen

Zufall wollte, da} wahrend das obige Buch mir zur Be-
sprechung vorlag, eine strenggldubige christliche Mutter mir
in tiefer Bekiimmernis die Klage vorbrachte, wie ihr heran-
wachsender Sohn, durch verderbliche Lektiire verfiihrt, Ge-
fahr laufe, vom rechten Glauben abzufallen, und auf meine
Erkundigung nach dem Titel solch gefihrlicher Schrift wurde
mir die Antwort: «Vedanta und Wir»! Der ziinftige Religions-
historiker urteilt dariiber anders: schon die Gerechtigkeit mul}
er dem Buch widerfahren lassen: von gehéssig polemischem
Ton ist es so weit entfernt, dal es gelegentlich (vgl. 295) ge-
radezu von tiefer Verehrung fiir Christus spricht; nur daf es
neben Christus in gleichem Atem Buddha oder Ramakrishna
nennt: Gerade als Dokument eines Synkretismus, wie ihn die
Ramakrishna-Mission propagiert, ist es fiir den Religions-
historiker lehrreich, ihm neben der Grofziigigkeit der An-
sitze dieses Synkretismus Iehlerquellen vor Augen fiithrend,
wie sie naheliegender Verkennung oder Verwischung origi-
naler Eigenstindigkeit der geschichtlichen KEinzelreligionen
entspringen konnen.

Basel. Alfred Bertholet.

J. Touzard, Grammaire Hébraique abrégée. Nouvelle édition
refondue par A. Robert, Paris, J. Gabalda et Cie, 1949, VII,
114 u. 36 * pp.

«So lieb uns das Evangelium ist, so hart lat uns iiber
den Sprachen halten ... Die Sprachen sind die Scheiden, dar-
in das Messer des Geistes steckt. Sie sind der Schrein, darin-
nen man dies Kleinod trigt. Sie sind das Gefidfi, darinnen man
diesen Trank fafit. Sie sind die Kemnat, darinnen diese Speise
liegt.» Dieses Wort Luthers vom Jahre 1524 zeigt, welchen
Wert er einer griindlichen Kenntnis der biblischen Sprachen
fiir das Verstidndnis der Bibel beimafl, wie er ja auch selber
sich in der alttestamentlichen Exegese immer mehr von Vul-
gata und Hieronymus losmachte und auf den hebriischen
Text und die jiidischen Kommentare zuriickgriff. — Die
Kriegs- und Nachkriegsjahre haben auch auf diesem Gebiet
zu einem sehr empfindlichen Mangel an den unentbehrlichen
Lehrmitteln gefiihrt, der erst jetzt allméhlich wieder behoben
werden kann. Das altbewédhrte Elementarbuch von Hollen-



Rezensionen 141

berg-Budde, das seit 1935 von mir betreut wird, konnte zum
Gliick beizeiten in die Schweiz heriibergenommen werden;
1943 und 1948 sind in photochemischer Wiedergabe bei Hel-
bing und Lichtenhahn in Basel neue Auflagen erschienen.
Auch die etwas mehr akademisch gehaltene Hebrédische Gram-
matik von C. Steuernagel in der «Porta Linguarum Orienta-
liumy ist 1948 neu herausgekommen. In Holland hat J.J.
Koopmans die zweiteilige «Hebreeuwsche Grammaticay von
J. Nat neu herausgegeben (Leiden, Brill, 1945).

In Frankreich hat nun A. Robert, offenbar der Nachfolger
von J. Touzard am <Institut Catholique de Parisy, dessen he-
bréiische Grammatik, die 1905 erstmals erschienen war, den
Bediirfnissen des Anféngers entsprechend verkiirzt und zu-
gleich nach der neueren Fachliteratur iiberarbeitet und er-
ginzt neu erscheinen lassen. Der Druck ist gut und auch
im Hebrédischen fehlerfrei. An Ubungsstiicken und Tabellen
ist nicht gespart. Die Methode ist rein deskriptiv, und die Dar-
bietung beschrinkt sich auf das Allernotwendigste, beriick-
sichtigt aber auch die Syntax. Den Schlufl bilden ein paar
zusammenhéngende Texte mit Erklirungen. Warum sind auf
Tabelle I1I, die in Umschrift die Grundformen des starken
Verbs bietet — ohne griindliche Erklarung durch den Lehrer
wird sie der Schiiler nicht so leicht verstehen! —, Imperativ
und Infinitiv constructus als g¢ful angesetzt und nicht als qu-
tul2 Auf S.104 (Prov. 10,7) lies V2T fiir 727. — In der Hand
eines Lehrers, der selber noch einiges mehr weil, wird das
Buch gewill gute Dienste leisten.

Basel. Walter Baumgariner.

W. F. Flemington, The New Testament Doctrine of Baplism,
London, S. P. C. K., 1948, 160 S. 10 s. 6 d.

Die Frage nach dem Sinn der christlichen Taufe ist offen-
bar eines der Probleme, die gegenwiirtig sozusagen «in der
Lufty liegen. Denn die Diskussion, die neuerdings in Eng-
land dariiber stattgefunden hat und zu der diese Schrift
Stellung nimmt, ist ganz unabhéngig von derjenigen, die auf
dem Kontinent anldBlich der Veroffentlichung von Karl Barths
Taufschrift die Gemiiter erregt hat und erregt. In der Tat
erwahnt der Verfasser, Dozent in Cambridge und Schiiler



142 Rezensionen

C. H. Dodds, weder die Arbeit K. Barths, die immerhin 1941
erschienen ist, noch die Schriften und Artikel, die fiir oder
gegen sie veroffentlicht worden sind. Die allerneuesten Bei-
trige konnte er iibrigens nicht kennen, da sie ungefihr zur
gleichen Zeit wie seine Untersuchung entstanden sind. Be-
dauerlicher ist wohl, dall er auch Joachim Jeremias’ schon
1939 in 1. (soeben in 2. verdnderter) Auflage erschienene Bro-
schiire «Hat die Urkirche die Kindertaufe geiibt?» nicht kennt.
Anderseits ist es jedoch um so beachtenswerter, dafl er ganz
unabhéingig zu dhnlichen Resultaten gelangt wie J. Jeremias
und ich in meiner im gleichen Jahre (1948) wie die vorliegende
herausgekommenen «Tauflehres.

Im ersten Teil werden zunichst die Voraussetzungen der
christlichen Taufe in drei Kapiteln untersucht (jiidische
Waschungen und Proselytentaufe; Johannestaufe; Jesus und
die Taufe). Die vielbehandelte Frage nach dem Alter der Pro-
selytentaufe beantwortet F., indem er nach Priifung der Texte
und Argumente mit W. Brandt, Billerbeck und J. Leipoldt das
Bestehen dieses Brauchs fiir die vorchristliche Zeit annimmt
(s. dazu neuerdings W. Michaelis, Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz
1949, S.17{f., 34 ff., und die Antwort von J. Jeremias, ThZ
1949, S.418 ff.) Auf diesem Hintergrund wird dann die Jo-
hannestaufe beurteilt, und zwar indem zunichst die funda-
mentalen Unterschiede festgestellt werden: Vornahme an
Juden, Vollzug durch einen Tidufer mit prophetischem Auf-
trag, Betonung der Eschatologie und des ethischen Elements.
Was den prophetischen Charakter der Johannestaufe betrifft,
liefert der Verfasser zur ganzen Diskussion einen Beitrag,
der mir der wertvollste in seinem Buche zu sein scheint, in-
dem er im Anschluf an Wheeler Robinson (Old Testament
Essays 1927, S.1{f.) den von Johannes an Juden vollzogenen
Akt, als wiren sie Proselyten, auf eine Linie stellt mit den
von den alttestamentlichen Propheten in besondern Situatio-
nen vorgenommenen Handlungen, etwa von Jeremia, der sich
mit dem holzernen Joche vorstellt. Solche Handlungen, wie
sie auch von Elia, Elisa, Jesaja und Ezechiel bezeugt sind,
sind mehr als Symbole und mehr als das gesprochene Wort:
Jahve ist es, der durch sie nicht nur verkiindet, sondern
bereits ausfithrt. Fiir den christlichen Sakramentsbegriff



Rezensionen 143

scheint mir dieser Zusammenhang sehr wichtig und jeden-
falls stirker in der Bibel begriindet, als was iiber das Wesen
der Sakramente in neuern Arbeiten von dogmatischen Defini-
tionen aus geschrieben worden ist.

Im Kapitel iiber die Taufe Jesu scheint mir besonders
wertvoll, dafl ihre Beziehung zum Tode Jesu richtig erkannt
ist, und zwar wieder unabhingig von meinen eigenen dies-
beziiglichen Ausfiihrungen, die ja auch fiir meine Auffassung
grundlegend sind. Allerdings scheint mir dieser Zusammen-
hang mit dem blofien Hinweis auf Luk. 12,50 noch nicht ge-
niigend begriindet, und ich glaube, dafl diese Liicke erst durch
die weitern Argumente ausgefiillt wird, die ich beizubringen
suche, vor allem die Beziehung der Himmelsstimme auf den
leidenden Gottesknecht.

Im zweiten Teil untersucht F. Wesen und Bedeutung der
urchristlichen Taufe nach der Apostelgeschichte, den paulini-
schen Briefen und den johanneischen Schriften, und im An-
schlufl an C.H. Dodd bezeichnet er sie als «Sakrament der
realisierten Eschatologie». Bei Paulus wird neben Roém. 6 die
fundamentale Stelle 1. Kor.12, 13 gebiihrend gewiirdigt und
betont, dafl der Heilige Geist den Akt der Einpflanzung des
Téauflings in den Leib Christi vollzieht. In Eph. 4, 4 hat die
Bindung der Taufe an die Kirche den Sinn, dafl diese alles
empfangen hat, was die Taufe verleihen soll.

Im dritten Teil wird zunéchst die berechtigte Frage ge-
stellt: warum haben die ersten Christen getauft, wihrend doch
Johannes der Téufer durch Wort und Tat eigentlich angezeigt
hat, daB der Christus der Wassertaufe ein Ende setzt? Wenn,
wie der Verfasser annimmt, Matth. 28, 18 ff. erst ein spiterer
Versuch ist, die Taufe auf Christus zuriickzufiihren, so wird
die Frage nur um so brennender. F. gibt die Antwort, die sich
von seiner Auffassung der Taufe Jesu durch Johannes aus auf-
dringt: Das Band ist die Beziehung von Jesu eigenem Ge-
tauftwerden zu seinem Tod und seiner Auferstehung. Nur von
hier aus ist es verstindlich, daf} die ersten Christen auf die
nunmehr in diesen Heilstatsachen erfiillte Wasser- und Gei-
stestaufe zuriickgriffen, die Jesus selbst im Jordan als Hin-
weis auf sein Siihnewerk empfangen hat.

Es ist verdienstvoll, dal der Verfasser erst im Schlufi-



144 Rezensionen

kapitel dieses dritten Teils von der Kindertaufe spricht, ob-
wohl nun erwartet werden mufl, daf manche Leser sich da-
mit begniigen werden, diese Seiten ohne den vorangehenden
grundlegenden Teil zu lesen. F. hilt die Praxis der Kinder-
taufe fiir wahrscheinlich. Die Parallele zum duflern Vollzug
der Proselytentaufe und zur Beschneidung scheint auch ihm
so evident, daBl irgendein Hinweis auf eine abweichende Be-
handlung der Kinder postuliert werden miilte, wenn es in
diesem Punkte eine solche gegeben hiitte. Weiter fiihrt er als
altchristliche Zeugnisse fiir die Kindertaufe Justin Apol. I,
15 und Mart. Polyk. IX an. Im iibrigen behandelt er mit Recht
die Frage unter dem Gesichtswinkel der Tauflehre des Neuen
Testaments. Ich hebe aus diesem Kapitel nur einige Punkte
hervor: in Kol. 3,20 (Eph.6,1) ist vorausgesetzt, dal die an-
geredeten Kinder ¢év xupiw sind. Die «Geburt von oben» bezieht
sich sowohl auf Erwachsene als auf Kinder, und es bedeutet
eine pietistische Verengung, sie von der Entscheidung ab-
hingig zu machen. Die Tauflehre des Neuen Testaments be-
sagt, dall der Getaufte werden soll, was er ist. Das findet
aber besondere Anwendung auf die Kindertaufe. Selbstver-
stindlich ist der Glaube der Gemeinde notwendig, damit das
Wunder der Aufnahme in den Leib Christi sich vollziehe. Der
Verfasser erwartet daher eine Erneuerung der Kirche nicht
von der allgemeinen Einfiihrung der Erwachsenentaufe, son-
dern von einer ernsthafteren Besinnung auf das Wesen der
Taufe iiberhaupt, so dafl fiir alle Getauften, wie fiir Luther,
das zuriickschauende «baptizatus sumy wieder seine grund-
legende Bedeutung erhalte.
Basel. Oscar Cullmann.

Jean Héring, La premiére Epitre de saint Paul aux Corinthiens
(Commentaire du Nouveau Testament, publié sous la direc-
tion de P. Bonnard, O. Cullmann, J. Héring, F. J. Leenhardt,
Ch. Masson, Ph. H. Menoud, Th. Preiss et Chr. Senft), Neu-
chatel/Paris, Delachaux et Niestlé S. A., 1949, VII et 155 p.,
Fr. 9.50.

Der Verlag Delachaux et Niestlé hat es unternommen, ein
Kommentarwerk iiber das ganze NT herauszugeben, das auf
15 Bédnde veranschlagt ist. Die Erkldrungen der einzelnen



Rezensionen 146

Schriften des NTs werden von den oben im Titel genannten
westschweizerischen und franziosischen protestantischen Theo-
logen verfallt werden. Als erster Band liegt die Auslegung des
1. Korintherbriefes durch J.Héring, Stralburg, vor. Es darf
als gliickliche Fiigung bezeichnet werden, dal als erster
Kommentar gleich die Erkldrung des 1. Kor. erschienen ist,
jenes Schreibens, das am meisten unter allen Schriften des N'T's
auf konkrete einzelne Probleme des urchristlichen Gemeinde-
lebens eingeht. Dabei handelt es sich in dem vorliegenden
Kommentar um ein Werk, das fiir den Pfarrer und Theologen
bestimmt ist; wir haben es also bei dieser nun erscheinenden
Reihe nicht mit einem Gegenstiick zur «Prophezeiy zu tun.
Kenntnis des Griechischen, Vertrautheit mit der Textkritik
und mit vielen Problemen geschichtlicher und theologischer
Art werden vorausgesetzt.

Im ganzen weill der Verf. sich stark der Auslegung von
Frédéric Godet verpflichtet, dessen Gedéchtnis der Band auch
gewidmet ist. Aber es zeigt sich bei der Lektiire auch, daBl die
Auslegung von Johannes Weill zum 1. Kor. (1910) stark auf
ihn eingewirkt hat. Der eigentlichen Auslegung ist eine kurze
Einleitung vorausgeschickt, in der iiber die Griindung der Ge-
meinde von Korinth und tiiber die Briefsituation gehandelt
wird. Wir erfahren da auch, daBl fiir Héring der 1. Kor. ein
aus zwei Briefen zusammengesetztes Schriftstiick ist. Diese
zwei ineinandergearbeiteten Paulusbriefe sind: A: 1. Kor.
1—8; 10, 23—11, 1; 16, 1—4.10—14; B: 1. Kor.9; 10, 1—22;
11—15; Rest von Kap.16. Das 13. Kapitel stammt zwar von
Paulus, ist aber spiiter von anderer Hand in den jetzigen Zu-
sammenhang eingefiigt worden. Auf diesen Abschnitt folgt
ein kurzer bibliographischer Abrif}, in dem der Verf. uns be-
kannt macht mit der Literatur, mit der er sich auseinan-
dersetzte. Etwas befremdend wirkt hier sein Urteil iiber A.
Schlatters Kommentar (Paulus der Bote Jesu, 1934), den er
«un ouvrage de vulgarisation» nennt (man mache den Ver-
such und gebe Schlatters Werk einem gebildeten Nichttheo-
logen in die Hand!). Man vermifit in der Literaturangabe viele
neuere und neueste Werke, wie besonders ein Vergleich mit
der von W.G. Kiimmel besorgten 4. Aufl. des Kommentars
von Lietzmann zeigt. Doch mag dieser Mangel zusammen-

10



146 Rezensionen

héngen mit der Kriegs- und Nachkriegszeit, in der der Aus-
tausch wissenschaftlicher Werke sehr behindert war.

Was am vorliegenden Kommentar stark auffillt, ist seine
intensive Beschiftigung mit textkritischen Fragen. Der Text
von Nestle wird nicht einfach iibernommen, sondern immer
wieder kritisch iiberpriift. Diesen Fragen ist viel — oft zu
viel — Raum gewidmet. Es ist gut, dafl wir durch diese Erkli-
rung immer wieder gezwungen werden, uns mit den Fragen
des Textes auseinanderzusetzen; man wird Gewinn davon
haben, auch da, wo man dem Verf. nicht wird folgen koénnen.
Daneben aber unterldfit es der Verf. nicht, immer wieder auf
die kirchliche Gegenwart Bezug zu nehmen, d. h. er redet vom
Text und seiner Erklidrung aus iiber Fragen, die die Christen-
heit heute beschiftigen. Auf diese Weise kommen philoso-
phische und praktische Fragen in Sicht.

Als Beispiel nenne ich die Bemerkung nach 1, 13: wie kommt man in der
Christenheit, welche diesen Brief kennt, dazu, sich nach fithrenden Ménnern
zu nennen und zu reden von <«Dominikanerny, <Franziskanern», <«Luthe-
ranern», «Calvinisten», «Wesleyanern»?! 7, 32 heilit: der Apostel wullte
wohl, dall es allzuviele Ehemédnner gibt, die ihrer Frau nicht zu gefallen
suchen! Auf S.80 gibt Anm. 1 eine kurze Ueberlegung zur Frage der Alle-
gorese in der Verkiindigung von heute (angeregt durch 10, 5); 11, 16 gibt
AnlaB}, von der Kopfbhedeckung der Frau im Gottesdienst heute zu reden.

Durch den ganzen Kommentar zieht sich eine Reihe von
geistreichen und aufhellenden Bemerkungen.

1, 18: Paulus redet nicht von ceowopévor, sondern von cwZépevoy, d.h.von
Leuten, qui sont en train d’étre sauvés; 3, 18: uwpdc war in der kynischen
und stoischen Philosophie Fachausdruck, um den Gegner der Philosophie
zu bezeichnen; 3, 21: nicht die Apostel rithmen sich, sondern ihre Gefolgs-
leute; 7, 3: die Ehe hat ihren Wert in sich selber und nicht im Zwecke der
Fortpflanzung; 7, 32: keine Hoherwertung des Zolibates, im Gegenteil:
man kann dem Herrn leichter dienen, wenn man nicht <geteilt» ist; 8§, 6:
Betonung der kosmischen Bedeutung der Christologie, die im 19. Jahr-
hundert zu wenig beachtet wurde; 12, 4: der Christ bekommt den Heiligen
Geist nicht in abstracto, sondern immer in der Form einer konkreten Eig-
nung, die er in den Dienst der Kirche zu stellen hat; 14, 33 f.: im Blick auf
11, 5 darf es in der Kirche die <femme prédicatrice» geben; 15: der Glaube
an die Auferstehung hiéngt zusammen mit dem vom Alten Testament ver-
kiindigten Glauben von Gott dem Schépfer und mit der Hoffnung auf die
Neuschopfung des Kosmos; 15, 20—22: Paulus kennt nur die Auferstehung
der Christen; 15, 42—44: wenn dem modernen Menschen der Tod eine <na-
tiirliche» Sache ist, mége er bedenken, dall dem Theologen gerade auch die



Rezensionen 147

Natur ein Problem ist; der Auferstehungsleib ist realer als der jetzige
Leib, weil er ohne Schwachheit und voller Kraft sein wird.

Neben diesen Positiva, die leicht noch vermehrt werden
konnten, stehen nun aber auch Dinge, die uns fraglich er-
scheinen.

Da. ist etwa die Hypothese von den zwei ineinandergearbeiteten Briefen.
Wer meint, daB in der Frage des Gotzenopferfleisches zwischen 10, 1—20
und 10, 23—11, 1 ein Widerspruch bestehe, der sich nur durch die Annahme
zweier Briefe losen lasse, 16st das Problem nicht, sondern schiebt es nur
weiter zuriick: der Widerspruch bleibt als solcher bei Paulus stehen —
wenn iiberhaupt ein Widerspruch vorhanden ist; eine etwas tiefere Exegese
konnte zu einem andern Resultat kommen. Zwischen Kapitel 8 und 9 sieht
der Verf. einen abrupten Uebergang, der auf eine «Naht» hindeutet; aber
mindestens so abrupt ist der Uebergang von Kap. 7 zu Kap. 8, die nach dem
Verf. zusammengehoren, Besteht ferner zwischen 4,19 und 16,5 wirklich
ein so groBer Unterschied, daf er nur durch die Annahme zweier Briefe
erklirt werden kann? — Warum wird in 1,15 die Taufformel «auf meinen
Namen» nicht erklart? Geht es in 1,21 wirklich um die Erkenntnis Gottes
aus der Natur? Warum erwiihnt der Verf. in 6,11 die Taufe und ihre escha-
tologische Ausrichtung nicht? Viele Fragen wiirden sich dann kldren. In
6,12—17 sind doch wohl neben den Libertinern auch Asketen gemeint. Die
Deutung von 7, 36—40 auf geistliche Ehen (Syneisakten) diirfte durch Lietz-
mann doch widerlegt sein, Besteht zwischen 9, 4 f. und Matth. 10, 7—14 ein
so grofler Widerspruch? Ist nicht auch nach Matth. 10, 10 der Arbeiter seiner
Speise wert, und geht es in 1. Kor. 9,4 f. um etwas anderes? Paulus hat sich
doch in der Regel fiir seinen Dienst am Wort gerade nichi entschidigen
lassen (Héring sagt das Gegenteil!). Zu 10,1—4 hiitten die rabbinischen
Parallelen herangezogen werden miissen; manches wire dadurch geklirt
worden, was in der Auslegung Hérings unklar bleibt. Kann man wirklich
bei Paulus die jerusalemische Tradition fiir so gering anschlagen, wie das
der Verf. zu 11, 2 tut? Es wiire da noch an den «Jerusalemer» Barnabas zu
erinnern. Die ganze Erdrterung iiber die Verschleierung der Frau im Got-
tesdienst (zu 11, 4 ff.) wire richtiger geworden, wenn der Artikel xarta-
kahOmtw im ThWBzNT 111, 563 beachtet worden wiire.

Ueberblickt man diese Reihen von Positiva und Negativa,
die beide nicht vollstindig sind, erkennt man unschwer, dafl
der hier vorliegende Kommentar ein anregendes Buch ist, das
auf viele Probleme hinweist und immer Lésungen und Erkli-
rungen vorschlédgt, mit denen eine Auseinandersetzung sich
lohnt. Auf alles einzugehen ist nie mdglich, aber der Verf. hat
auf knappem Raum eine gute Einfiihrung in den 1. Kor. ge-
geben.

Bern. Hans Bietenhard.

10%*



148 Rezensionen

Alois Dempf, Selbstkritil der Philosophie und vergleichende
Philosophiegeschichte im Umriff, Wien, Thomas Morus
Presse, Verlag Herder, 1947, 347 S., ca. Fr. 21.50.

Das Buch A. Dempfs ist eigentlich eine Programmschrift.
Es enthélt eine Fiille von interessanten Anregungen und Be-
obachtungen, welche jedoch zur systematischen Begriindung
der vorgetragenen Gesamtanschauung nicht geniigen kénnen.
Der Verf. scheint sich dieser Tatsache bewullt zu sein, kiindet
er doch im Vorwort an, daB «die eigentliche Verifikation der
hier dargestellten Gesetzlichkeit der Philosophieentwicklungy
erst noch erfolgen werde, und zwar in mehreren gréferen Pu-
blikationen, die z.T. bereits im Manuskript vorliegen sollen.
Solange von dem angekiindigten Gesamtwerk des Denkers nur
das hier vorliegende F'ragment bekannt ist (das immerhin pro-
grammatisch die Grundgedanken des Ganzen vorweg darbie-
tet), wird Zuriickhaltung im Urteil geboten sein.

Nach Ansicht des Verf. unterliegt das Geistesleben aller Zeiten und
Violker stets den gleichen, soziologisch bedingten Entwicklungsgesetzen.
Das gilt insbesondere auch fiir die Philosophie, die neben Religion und
Politik als selbstindige und urspriingliche Lebensmacht zu begreifen ist.
In allen Perioden der Philosophiegeschichte — Dempf unterscheidet drei-
zehn solcher Perioden, einschlieBlich der arabischen, indischen und chine-
sischen Philosophie — entfaltete sich jeweils «die Philosophie» in der ihr
eigentiimlichen, gesetzmifigen Weise.

Das Auftreten der Philosophie, d. h. der Beginn einer Periode, erfolge
stets bei AnlaBl einer Kulturkrise. Als Regel der Entwicklung gelte als-
dann, daf die Philosophie zuerst in stiindischer, alsdann in beruflicher und
zuletzt in freipersonlicher Kulturbindung stehe. Im Rahmen dieses drei-
stufigen Ablaufes ergebe sich, innerer GesetzmiBigkeit folgend, jeweils
eine Aufspaltung in sieben Richtungen, nimlich in moralischen Realismus,
mystischen Realismus, kritischen Realismus, subjektiven Idealismus, Natu-
ralismus und Materialismus, In dieses iibergreifende Schema glaubt der
Verf. alle Philosophien aller Zeiten einordnen zu kénnen. So gehéren —
beispielsweise — in der Periode der Renaissance-Philosophie zur Richtung
des mystischen Realismus folgende Denker: C. di Rienzi, M. Ficino, Reuch-
lin, Luther, Zwingli, Calvin, Weigl, Boehme, Comenius, Scheffler; oder in
der neuzeitlichen Philosophie zur Richtung des kritischen Realismus: Gro-
tius, Newton, Leibniz, Wolff, Herder, Baader, Gorres, Giinther, Bolzano,
Bergson, Driesch.

Diese kultursoziologische Gesamtschau der Philosophie ermégliche, die
relativistische Betrachtungsweise des Historismus zu iiberwinden. Durch
eine vergleichende Wissenschaft, die «Sophiologie», will der Verf. die



Miszellen 149

einzelnen Philosophien vergleichen, die Unzuldnglichkeit ihrer Monismen
und ihrer einseitigen Kulturideale nachweisen und aus der Gesamtschau
die bleibenden und giiltigen Erkenntnisse herausheben. So werde durch eine
umfassende Kritik der philosophischen Vernunft das wahre Wesen und Ziel
der Philosophie, das Reich des Geistes (als eigene Lebensmacht neben den
kirchlichen und politischen Reichen) erschlossen. Dall der Preis, der fiir
diese Ueberwindung des Historismus bezahlt wird, nicht gering ist, erkennt
der Verf. offenbar selbst. <Es klingt hart, daf} die selbstédndigsten Menschen,
die Philosophen, doch auch noch der Gemeinschaftsgesetzlichkeit unter-
liegen sollen, aber man mull sich mit dieser Tatsache abfinden und die
Soziologisierung der Philosophie in Kauf nehmen, um aus ihrer Historisie-
rung herauszukommen.»

Im Anhang an die «Selbstkritik der Philosophie» findet sich noch eine
ganz knappe vergleichende Darstellung der Philosophiegeschichte, welche
im wesentlichen dem Erweis der gleichen Thesen dient.

Das Werk macht den Eindruck einer eigenwilligen, origi-
nellen denkerischen Arbeit. Im einzelnen enthélt es zahlreiche
erhellende Durchblicke und fruchtbare Anregungen. Dagegen
erscheint uns die «Selbstkritik der Philosophies im ganzen
allzusehr konstruiert, als daf sie in der vorliegenden Form
iiberzeugen konnte. Wenn auch nicht zu bestreiten ist, daf
soziologisch bedingte Umstinde Einflufl auf Stil und Gedan-
ken der Philosophie haben kénnen, so geht der Verf. doch
wohl viel zu weit, wenn er daraus allgemeine GesetzmafBig-
keiten des Geisteslebens meint ableiten zu diirfen.

Guttannen/Kt. Bern. Feliz Flickiger.

Miszellen.

Die «Heiligen» in Psalm 16.

«Die Heiligen, die in der Erde sind», Ps.16,3 im Zusammenhang der
Verse 2—5, sind der alten wie der neuesten Exegese ein Ritsel. Die Ver-
gchiedenheit der Erklirungen und Uebersetzungen ist geradezu iiber-
raschend.

So ist z. B. in der neuen Ziircher Bibel zu lesen: «Ich spreche zu dem
Herrn: Du bist mein Herr; es gibt fiir mich kein Gliick aulier dir. Die Hei-
ligen, die im Lande sind, sie sind die Herrlichen, an denen ich mein Wohl-
gefallen habe. Viel sind die Schmerzen derer, die andern [Géttern] nach-
eilen.» Wer sind diese hochgepriesenen Heiligen im Lande? (<Gotterny ist
Zutat des Uebersetzers.)

Dagegen Hans Schmidt, Die Psalmen, Tiibingen, 1931, S.23: «Nichts
niitzen alle Heiligen, die jene erwihlt haben, noch die Herrlichen zumal,



	Rezensionen

