
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 137

werden vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen.»
Das theologische Denken dagegen sucht diese Offenbarung
dem Verständnis und der Fassungskraft einer bestimmten
Zeit nahezubringen. Theologie muß also im guten Sinne des
Wortes immer «zeitgemäß» sein, auch wenn sie sich gegen
den herrschenden Geist ihrer Zeit wendet. Es gibt Zeiten, in
denen der Begriff der Gnade Gottes, andere Zeiten, in denen
der Begriff der Majestät Gottes in den Mittelpunkt des
theologischen Denkens gestellt werden muß. Die christliche Ethik
kann der einen Zeit am besten dienen, wenn sie den Begriff
der Freiheit, einer andern Zeit, wenn sie den Begriff der
Gemeinschaft besonders betont. Unsere Zeit, die im Massenwesen
zu versinken droht, braucht zu ihrer geistigen Genesung nichts
dringender als eine Theologie des Personalismus.

Bremerhaven. Ernst Walter Schmidt.

Rezensionen.
Vedanta und Wir, mit einer erläuternden Einführung hrsg.

von Christopher Isherwood, Zürich, Rascher Verlag 1949,
512 S., Fr. 21.—.

Das vorliegende Buch stellt die Auslese dar von ca. 70

Artikeln, die dem unter dem Titel «Vedanta und der Westen»
erscheinenden Organ der amerikanischen Vedanta-Gesellschaft
entnommen sind. Gründer der ersten Gesellschaft dieses
Namens war Vivekananda, Schüler Ramakrishnas, von diesem

zum Träger seiner Botschaft an die Welt ausersehen (S. 81).
In einem in unser Buch aufgenommenen, bisher unveröffentlichten

Vortrag (265—80) erzählt er einiges über sein eigenes
Werk. Man stößt darin auf eine interessante Charakteristik
der Inder: «Der allgemeine Zustand der breiten Massen des

Volkes ist der des Hungerleidens» (266). «Aber in Indien ist
Armut nicht identisch mit Sünde, Verworfenheit und Laster»
(278). «Der Inder tut alles religiös: Trinken und Schlafen,
Spazierengehen und Heiraten, ja sogar das Stehlen... Die
Lebenskraft, die Mission dieses Volkes ist die Religion» (267).
Und im Umgang mit seinem Lehrer hat Vivekananda die
Parole gelernt: «Wir müssen eine allumfassende Religion
beginnen, und zwar sofort» (272)! Mit dem «allumfassend» ist



138 Rezensionen

gewissermaßen das Thema angeschlagen, das sich durch das

ganze Buch hindurchzieht. Zerlegt erscheint es in den 3

Lehrsätzen, aus denen der Herausgeber die Vedanta-Philosophie
bestehen läßt (7): «1. Die wahre Natur des Menschen ist göttlich.

2. Es ist das Ziel des menschlichen Lebens, diese
göttliche Natur (255 heißt es: «die Gegenwart Gottes», 194
geradezu: «Gott») zu verwirklichen (vgl. 332—35: «Religion ist
Verwirklichung»), 3. Alle Religionen stimmen im wesentlichen
üherein.» Gerade dieser letzte Gedanke kehrt in den verschiedensten

Varianten wieder, z. B. sagt Swami Prabhavananda,
der Schüler und Biograph Brahmanandas, welch letzteren
Ramakrishna als seinen geistigen Sohn betrachtete: «Jede
Religion lehrt die gleiche Wahrheit, nämlich, daß das Reich
Gottes inwendig in uns ist» (102). Dem seien gleich hinzugefügt

die folgenden Sätze desselben Autors: «Ich benütze
absichtlich den Ausdruck des ,Reiches Gottes inwendig in uns',
um den Leser darauf hinzuweisen, daß das Endziel beim
Hinduismus (Moksha), beim Buddhismus (Nirvana) und beim
Christentum das gleiche ist» (334). «In jedem Menschen» —
und das führt wieder auf den ersten der obengenannten drei
Sätze — «ist Gott verborgen Wenn wir die Vollkommenheit

in Gott, wenn wir die Wahrheit suchen, die uns die
Erlösung bringen soll, so suchen wir in Wirklichkeit unser
wahres Selbst». (292 f.) «Wir müssen also lernen nach innen
zu schauen» (102), um die Unwissenheit «durch Erleuchtung
zu beseitigen» (Patanjali, 64). Das heißt in den Worten des

Herausgebers soviel wie «Vedanta wendet sich, gleichsam
über die Köpfe der Sektierer und Dogmatiker hinweg, an die
ausübenden Mystiker aller Religionen» (17). Entsprechend
kann Prabhavananda von seinem Meister Brahmananda
erzählen, daß er wie alle erhabenen Seelen Stunden hatte, in
denen er von Gottesbewußtsein erfüllt war und überall Gott
und nichts als Gott sah» (399). «Dieses Gotteserlebnis ist
freilich nur in Samadhi, im transzendentalen Bewußtsein,
möglich und ist erst nach anstrengenden, eifrigen und
unermüdlichen religiösen Uebungen erreichbar» (256). Zu ihnen
«gehört als besonders segensreiche und Reinheit des Herzens
bewirkende Uebung Japam, die Wiederholung eines heiligen
Wortes» (vgl. 237) «oder einer Gebetsformel und die Meditation



Rezensionen 139

über deren Bedeutung» (106, vgl. 187), ferner «der kinestheti-
sche Ausdruck der Anbetung, welcher sich im Tanz äußert»
(115), wo nicht schon «der Umgang mit heiligen Personen»
(206). Nur wer in Anwendung solcher Uebungen den Weg
konsequent verfolgt, «wird die Wirklichkeit von Angesicht zu
Angesicht schauen und mit Christus sagen können: ,Ich und
der Vater sind eins'» (110) — man beachte dabei wieder die
Verwendung ausgesprochen christlicher Terminologie! Was
im übrigen die Fassung des Göttlichen anbetrifft, so durchläuft

sie je nach der menschlichen Veranlagung die 8 Stufen:
1. mit Gestalt und Eigenschaften, 2. ohne Gestalt, aber mit
Eigenschaften, 3. ohne Gestalt und ohne Eigenschaften (97),
d. h. daß sie vom Persönlichen zum Unpersönlichen
fortschreitet (205, 255). Ein spezifisches Erbe Ramakrishnas
ist der Glaube in die «göttliche Mutter», die das Herz anbeten
soll (287), «die Quelle aller Macht, die alle segensreichen
Eigenschaften in sich schließt» (255). Bei alledem ist «die
Erlösung von den Fesseln des Lebens, das Betreten des Reiches
Gottes nicht ein Ziel, das wir nach dem Tode erreichen oder
nicht erreichen werden, sondern es ist die Verwirklichung der
Vollkommenheit auf Erden, während wir im Körper leben
und uns bewegen wie jeder andere Mensch. In der Katha
Upanishad lesen wir: Dann wird, wer sterblich, unsterblich/
Hier schon erlangt das Brahman er» (291): das aber ist «das
letzte Wort der Religion»: «Brahman ist alles» (494)!

In solcher «die geistige und philosophische Verständigung
zwischen Ost und West fördernder Arbeit» liegt nach eigenem
Geständnis der Zweck dieses Buches (405). Von Indien soll
die christliche Kirche lernen. «Um wieder ins Geleise zu kommen,

einen wahren Glauben, Uebung, Leben und Botschaft zu
empfangen, sollte sie nicht vor der Annahme der Hilfe der
umfassenden und scharfsinnigen Metaphysik und der praktischen

psychophysiologischen Technik zurückschrecken, welche

Vedanta bereithält» (483); denn «der Vedantist hat eine
viel umfassendere Weltanschauung als der Hebräer» (70, vgl.
72); speziell war es «von allem Anfang an das Ideal der
Ramakrishna-Mission, dem Menschen dazu zu verhelfen, Gott
zu finden, ihn zu lehren, sich Gott hinzugeben und in der
Liebe zu ihm aufzugehen» (288).



140 Rezensionen

Zufall wollte, daß während das obige Buch mir zur
Besprechung vorlag, eine strenggläubige christliche Mutter mir
in tiefer Bekümmernis die Klage vorbrachte, wie ihr
heranwachsender Sohn, durch verderbliche Lektüre verführt,
Gefahr laufe, vom rechten Glauben abzufallen, und auf meine
Erkundigung nach dem Titel solch gefährlicher Schrift wurde
mir die Antwort: «Vedanta und Wir»! Der zünftige Religionshistoriker

urteilt darüber anders: schon die Gerechtigkeit muß
er dem Buch widerfahren lassen: von gehässig polemischem
Ton ist es so weit entfernt, daß es gelegentlich (vgl. 295)
geradezu von tiefer Verehrung für Christus spricht; nur daß es
neben Christus in gleichem Atem Buddha oder Ramakrishna
nennt: Gerade als Dokument eines Synkretismus, wie ihn die
Ramakrishna-Mission propagiert, ist es für den Religionshistoriker

lehrreich, ihm neben der Großzügigkeit der
Ansätze dieses Synkretismus Fehlerquellen vor Augen führend,
wie sie naheliegender Verkennung oder Verwischung originaler

Eigenständigkeit der geschichtlichen Einzelreligionen
entspringen können.

Basel. Alfred Bertholet.

J. Touzard, Grammaire Hébraïque abrégée. Nouvelle édition
refondue par A. Robert, Paris, J. Gabalda et Cie, 1949, VII,
114 u. 36 * pp.

«So lieb uns das Evangelium ist, so hart laßt uns über
den Sprachen halten Die Sprachen sind die Scheiden, darin

das Messer des Geistes steckt. Sie sind der Schrein, darinnen

man dies Kleinod trägt. Sie sind das Gefäß, darinnen man
diesen Trank faßt. Sie sind die Kemnat, darinnen diese Speise
liegt.» Dieses Wort Luthers vom Jahre 1524 zeigt, welchen
Wert er einer gründlichen Kenntnis der biblischen Sprachen
für das Verständnis der Bibel beimaß, wie er ja auch selber
sich in der alttestamentlichen Exegese immer mehr von Vul-
gata und Hieronymus losmachte und auf den hebräischen
Text und die jüdischen Kommentare zurückgriff. — Die
Kriegs- und Nachkriegsjahre haben auch auf diesem Gebiet
zu einem sehr empfindlichen Mangel an den unentbehrlichen
Lehrmitteln geführt, der erst jetzt allmählich wieder behoben
werden kann. Das altbewährte Elementarbuch von Hollen-



Rezensionen 141

berg-Budde, das seit 19S5 von mir betreut wird, konnte zum
Glück beizeiten in die Schweiz herübergenommen werden;
1943 und 1948 sind in photochemischer Wiedergabe bei Hel-
bing und Lichtenliahn in Basel neue Auflagen erschienen.
Auch die etwas mehr akademisch gehaltene Hebräische Grammatik

von C. Steuernagel in der «Porta Linguarum Orienta-
lium» ist 1948 neu herausgekommen. In Holland hat J. J.
Koopmans die zweiteilige «Hebreeuwsche Grammatica» von
J. Nat neu herausgegeben (Leiden, Brill, 1945).

In Frankreich hat nun A. Robert, offenbar der Nachfolger
von J. Touzard am «Institut Catholique de Paris», dessen
hebräische Grammatik, die 1905 erstmals erschienen war, den
Bedürfnissen des Anfängers entsprechend verkürzt und
zugleich nach der neueren Fachliteratur überarbeitet und
ergänzt neu erscheinen lassen. Der Druck ist gut und auch
im Hebräischen fehlerfrei. An Übungsstücken und Tabellen
ist nicht gespart. Die Methode ist rein deskriptiv, und die
Darbietung beschränkt sich auf das Allernotwendigste, berücksichtigt

aber auch die Syntax. Den Schluß bilden ein paar
zusammenhängende Texte mit Erklärungen. Warum sind auf
Tabelle III, die in Umschrift die Grundformen des starken
Verbs bietet — ohne gründliche Erklärung durch den Lehrer
wird sie der Schüler nicht so leicht verstehen! —, Imperativ
und Infinitiv constructus als qetul angesetzt und nicht als qu-
tul? Auf S. 104 (Prov. 10, 7) lies "Ol für "OL — In der Hand
eines Lehrers, der selber noch einiges mehr weiß, wird das
Buch gewiß gute Dienste leisten.

Basel. Walter Baumgartner.

\W. F. Flemington, The New Testament Doctrine of Baptism,
London, S. P. C. K., 1948, 160 S. 10 s. 6 d.

Die Frage nach dem Sinn der christlichen Taufe ist offenbar

eines der Probleme, die gegenwärtig sozusagen «in der
Luft» liegen. Denn die Diskussion, die neuerdings in England

darüber stattgefunden hat und zu der diese Schrift
Stellung nimmt, ist ganz unabhängig von derjenigen, die auf
dem Kontinent anläßlich der Veröffentlichung von Karl Barths
Taufschrift die Gemüter erregt hat und erregt. In der Tat
erwähnt der Verfasser, Dozent in Cambridge und Schüler



142 Rezensionen

C. H. Dodds, weder die Arbeit K. Barths, die immerhin 1941

erschienen ist, noch die Schriften und Artikel, die für oder
gegen sie veröffentlicht worden sind. Die allerneuesten
Beiträge konnte er übrigens nicht kennen, da sie ungefähr zur
gleichen Zeit wie seine Untersuchung entstanden sind.
Bedauerlicher ist wohl, daß er auch Joachim Jeremias' schon
1939 in 1. (soeben in 2. veränderter) Auflage erschienene
Broschüre «Hat die Urkirche die Kindertaufe geübt?» nicht kennt.
Anderseits ist es jedoch um so beachtenswerter, daß er ganz
unabhängig zu ähnlichen Resultaten gelangt wie J. Jeremias
und ich in meiner im gleichen Jahre (1948) wie die vorliegende
herausgekommenen «Tauflehre».

Im ersten Teil werden zunächst die Voraussetzungen der
christlichen Taufe in drei Kapiteln untersucht (jüdische
Waschungen und Proselytentaufe; Johannestaufe; Jesus und
die Taufe). Die vielbehandelte Frage nach dem Alter der
Proselytentaufe beantwortet F., indem er nach Prüfung der Texte
und Argumente mit W. Brandt, Billerbeck und J. Leipoldt das
Bestehen dieses Brauchs für die vorchristliche Zeit annimmt
(s. dazu neuerdings W. Michaelis, Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz
1949, S. 17 ff., 34 ff., und die Antwort von J. Jeremias, ThZ
1949, S. 418 ff.) Auf diesem Hintergrund wird dann die
Johannestaufe beurteilt, und zwar indem zunächst die
fundamentalen Unterschiede festgestellt werden: Vornahme an
Juden, Vollzug durch einen Täufer mit prophetischem
Auftrag, Betonung der Eschatologie und des ethischen Elements.
Was den prophetischen Charakter der Johannestaufe betrifft,
liefert der Verfasser zur ganzen Diskussion einen Beitrag,
der mir der wertvollste in seinem Buche zu sein scheint,
indem er im Anschluß an Wheeler Robinson (Old Testament
Essays 1927, S. 1 ff.) den von Johannes an Juden vollzogenen
Akt, als wären sie Proselyten, auf eine Linie stellt mit den
von den alttestamentlichen Propheten in besondern Situationen

vorgenommenen Handlungen, etwa von Jeremia, der sich
mit dem hölzernen Joche vorstellt. Solche Handlungen, wie
sie auch von Elia, Elisa, Jesaja und Ezechiel bezeugt sind,
sind mehr als Symbole und mehr als das gesprochene Wort:
Jahve ist es, der durch sie nicht nur verkündet, sondern
bereits ausführt. Für den christlichen Sakramentsbegriff



Rezensionen

scheint mir dieser Zusammenhang sehr wichtig und jedenfalls

stärker in der Bibel begründet, als was über das Wesen
der Sakramente in neuern Arbeiten von dogmatischen Definitionen

aus geschrieben worden ist.
Im Kapitel über die Taufe Jesu scheint mir besonders

wertvoll, daß ihre Beziehung zum Tode Jesu richtig erkannt
ist, und zwar wieder unabhängig von meinen eigenen
diesbezüglichen Ausführungen, die ja auch für meine Auffassung
grundlegend sind. Allerdings scheint mir dieser Zusammenhang

mit dem bloßen Hinweis auf Buk. 12, 50 noch nicht
genügend begründet, und ich glaube, daß diese Lücke erst durch
die weitern Argumente ausgefüllt wird, die ich beizubringen
suche, vor allem die Beziehung der Himmelsstimme auf den
leidenden Gottesknecht.

Im zweiten Teil untersucht F. Wesen und Bedeutung der
urchristlichen Taufe nach der Apostelgeschichte, den paulini-
schen Briefen und den johanneischen Schriften, und im
Anschluß an C. H. Dodd bezeichnet er sie als «Sakrament der
realisierten Eschatologie». Bei Paulus wird neben Rom. 6 die
fundamentale Stelle 1. Kor. 12, 13 gebührend gewürdigt und
betont, daß der Heilige Geist den Akt der Einpflanzung des

Täuflings in den Leib Christi vollzieht. In Eph. 4, 4 hat die
Bindung der Taufe an die Kirche den Sinn, daß diese alles
empfangen hat, was die Taufe verleihen soll.

Im dritten Teil wird zunächst die berechtigte Frage
gestellt: warum haben die ersten Christen getauft, während doch
Johannes der Täufer durch Wort und Tat eigentlich angezeigt
hat, daß der Christus der Wassertaufe ein Ende setzt? Wenn,
wie der Verfasser annimmt, Matth. 28,18 ff. erst ein späterer
Versuch ist, die Taufe auf Christus zurückzuführen, so wird
die Frage nur um so brennender. F. gibt die Antwort, die sich
von seiner Auffassung der Taufe Jesu durch Johannes aus
aufdrängt: Das Band ist die Beziehung von Jesu eigenem
Getauftwerden zu seinem Tod und seiner Auferstehung. Nur von
hier aus ist es verständlich, daß die ersten Christen auf die
nunmehr in diesen Heilstatsachen erfüllte Wasser- und
Geistestaufe zurückgriffen, die Jesus selbst im Jordan als
Hinweis auf sein Sühnewerk empfangen hat.

Es ist verdienstvoll, daß der Verfasser erst im Schluß-



144 Rezensionen

kapitel dieses dritten Teils von der Kindertaufe spricht,
obwohl nun erwartet werden muß, daß manche Leser sich
damit begnügen werden, diese Seiten ohne den vorangehenden
grundlegenden Teil zu lesen. F. hält die Praxis der Kindertaufe

für wahrscheinlich. Die Parallele zum äußern Vollzug
der Proselytentaufe und zur Beschneidung scheint auch ihm
so evident, daß irgendein Hinweis auf eine abweichende
Behandlung der Kinder postuliert werden müßte, wenn es in
diesem Punkte eine solche gegeben hätte. Weiter führt er als
altchristliche Zeugnisse für die Kindertaufe Justin Apol. I,
15 und Mart. Polyk. IX an. Im übrigen behandelt er mit Recht
die Frage unter dem Gesichtswinkel der Tauflehre des Neuen
Testaments. Ich hebe aus diesem Kapitel nur einige Punkte
hervor: in Kol. 3, 20 (Eph. 6,1) ist vorausgesetzt, daß die
angeredeten Kinder èv Kupîw sind. Die «Geburt von oben» bezieht
sich sowohl auf Erwachsene als auf Kinder, und es bedeutet
eine pietistische Verengung, sie von der Entscheidung
abhängig zu machen. Die Tauflehre des Neuen Testaments
besagt, daß der Getaufte werden soll, was er ist. Das findet
aber besondere Anwendung auf die Kindertaufe. Selbstverständlich

ist der Glaube der Gemeinde notwendig, damit das
Wunder der Aufnahme in den Leib Christi sich vollziehe. Der
Verfasser erwartet daher eine Erneuerung der Kirche nicht
von der allgemeinen Einführung der Erwachsenentaufe,
sondern von einer ernsthafteren Besinnung auf das Wesen der
Taufe überhaupt, so daß für alle Getauften, wie für Luther,
das zurückschauende «baptizatus sum» wieder seine
grundlegende Bedeutung erhalte.

Basel. Oscar Cullmann.

Jean Héring, La première Epître de saint Paul aux Corinthiens
(Commentaire du Nouveau Testament, publié sous la direction

de P. Bonnard, 0. Cullmann, J. Héring, F. J. Leenhardt,
Ch. Masson, Ph. H. Menoud, Th. Preiss et Chr. Senft), Neu-
châtel/Paris, Delachaux et Niestlé S. A., 1949, VII et 155 p.,
Fr. 9.50.

Der Verlag Delachaux et Niestlé hat es unternommen, ein
Kommentarwerk über das ganze NT herauszugeben, das auf
15 Bände veranschlagt ist. Die Erklärungen der einzelnen



Rezensionen 145

Schriften des NTs werden von den oben im Titel genannten
westschweizerischen und französischen protestantischen Theologen

verfaßt werden. Als erster Band liegt die Auslegung des
1. Korintherhriefes durch J. Héring, Straßburg, vor. Es darf
als glückliche Fügung bezeichnet werden, daß als erster
Kommentar gleich die Erklärung des 1. Kor. erschienen ist,
jenes Schreibens, das am meisten unter allen Schriften des NTs
auf konkrete einzelne Probleme des urchristlichen Gemeindelebens

eingeht. Dabei handelt es sich in dem vorliegenden
Kommentar um ein Werk, das für den Pfarrer und Theologen
bestimmt ist; wir haben es also bei dieser nun erscheinenden
Reihe nicht mit einem Gegenstück zur «Prophezei» zu tun.
Kenntnis des Griechischen, Vertrautheit mit der Textkritik
und mit vielen Problemen geschichtlicher und theologischer
Art werden vorausgesetzt.

Im ganzen weiß der Verf. sich stark der Auslegung von
Frédéric Godet verpflichtet, dessen Gedächtnis der Band auch
gewidmet ist. Aber es zeigt sich bei der Lektüre auch, daß die
Auslegung von Johannes Weiß zum 1. Kor. (1910) stark auf
ihn eingewirkt hat. Der eigentlichen Auslegung ist eine kurze
Einleitung vorausgeschickt, in der über die Gründung der
Gemeinde von Korinth und über die Briefsituation gehandelt
wird. Wir erfahren da auch, daß für Héring der 1. Kor. ein
aus zwei Briefen zusammengesetztes Schriftstück ist. Diese
zwei ineinandergearbeiteten Paulusbriefe sind: A: 1. Kor.
I—8; 10, 23—11, 1; 16, 1—4.10—14; B: l.Kor.9; 10, 1—22;
II—15; Rest von Kap. 16. Das 13. Kapitel stammt zwar von
Paulus, ist aber später von anderer Hand in den jetzigen
Zusammenhang eingefügt worden. Auf diesen Abschnitt folgt
ein kurzer bibliographischer Abriß, in dem der Verf. uns
bekannt macht mit der Literatur, mit der er sich auseinandersetzte.

Etwas befremdend wirkt hier sein Urteil über A.
Schlatters Kommentar (Paulus der Bote Jesu, 1934), den er
«un ouvrage de vulgarisation» nennt (man mache den
Versuch und gebe Schlatters Werk einem gebildeten Nichttheo-
logen in die Hand!). Man vermißt in der Literaturangabe viele
neuere und neueste Werke, wie besonders ein Vergleich mit
der von W. G. Kümmel besorgten 4. Aufl. des Kommentars
von Lietzmann zeigt. Doch mag dieser Mangel zusammen-

10



146 Rezensionen

hängen mit der Kriegs- und Nachkriegszeit, in der der
Austausch wissenschaftlicher Werke sehr behindert war.

Was am vorliegenden Kommentar stark auffällt, ist seine
intensive Beschäftigung mit textkritischen Fragen. Der Text
von Nestle wird nicht einfach übernommen, sondern immer
wieder kritisch überprüft. Diesen Fragen ist viel — oft zu
viel — Raum gewidmet. Es ist gut, daß wir durch diese Erklärung

immer wieder gezwungen werden, uns mit den Fragen
des Textes auseinanderzusetzen; man wird Gewinn davon
haben, auch da, wo man dem Verf. nicht wird folgen können.
Daneben aber unterläßt es der Yerf. nicht, immer wieder auf
die kirchliche Gegenwart Bezug zu nehmen, d. h. er redet vom
Text und seiner Erklärung aus über Fragen, die die Christenheit

heute beschäftigen. Auf diese Weise kommen philosophische

und praktische Fragen in Sicht.

Als Beispiel nenne ich die Bemerkung nach 1,13 : wie kommt man in der
Christenheit, welche diesen Brie! kennt, dazu, sich nach führenden Männern
zu nennen und zu reden von «Dominikanern», «Franziskanern»,
«Lutheranern», «Calvinisten», «Wesleyanern»?! 7, 32 heißt: der Apostel wußte
wohl, daß es allzuviele Ehemänner gibt, die ihrer Frau nicht zu gefallen
suchen! Auf S. 80 gibt Anm. 1 eine kurze Ueherlegung zur Frage der Alle-
gorese in der Verkündigung von heute (angeregt durch 10, 5) ; 11, 16 gibt
Anlaß, von der Kopfbedeckung der Frau im Gottesdienst heute zu reden.

Durch den ganzen Kommentar zieht sich eine Reihe von
geistreichen und aufhellenden Bemerkungen.

1, 18: Paulus redet nicht von ocoipop^voi, sondern von aioZöpevoi, d.h. von
Leuten, qui sont en train d'etre sauvés; 3, 18: pwpôç war in derkynischen
und stoischen Philosophie Fachausdruck, um den Gegner der Philosophie
zu bezeichnen; 3, 21: nicht die Apostel rühmen sich, sondern ihre Gefolgsleute;

7, 3: die Ehe hat ihren Wert in sich selber und nicht im Zwecke der
Fortpflanzung; 7, 32: keine Höherwertung des Zölibates, im Gegenteil:
man kann dem Herrn leichter dienen, wenn man nicht «geteilt» ist; 8, 6:

Betonung der kosmischen Bedeutung der Christologie, die im 19.
Jahrhundert zu wenig beachtet wurde; 12, 4: der Christ bekommt den Heiligen
Geist nicht in abstracto, sondern immer in der Form einer konkreten
Eignung, die er in den Dienst der Kirche zu stellen hat; 14, 33 f.: im Blick auf
11, 5 darf es in der Kirche die «femme prédicatrice» geben; 15: der Glaube
an die Auferstehung hängt zusammen mit dem vom Alten Testament
verkündigten Glauben von Gott dem Schöpfer und mit der Hoffnung auf die
Neuschöpfung des Kosmos; 15, 20—22: Paulus kennt nur die Auferstehung
der Christen; 15, 42—44: wenn dem modernen Menschen der Tod eine
«natürliche» Sache ist, möge er bedenken, daß dem Theologen gerade auch die



Rezensionen 147

Natur ein Problem ist; der Auferstehungsleib ist realer als der jetzige
Leib, weil er ohne Schwachheit und voller Kraft sein wird.

Neben diesen Positiva, die leicht noch vermehrt werden
könnten, stehen nun aber auch Dinge, die uns fraglich
erscheinen.

Da ist etwa die Hypothese von den zwei ineinandergearbeiteten Briefen.
Wer meint, daß in der Frage des Götzenopferfleisches zwischen 10, 1—20

und 10, 23—11, 1 ein Widerspruch bestehe, der sich nur durch die Annahme
zweier Briefe lösen lasse, löst das Problem nicht, sondern schiebt es nur
weiter zurück: der Widerspruch bleibt als solcher bei Paulus stehen —
wenn überhaupt ein Widerspruch vorhanden ist; eine etwas tiefere Exegese
könnte zu einem andern Resultat kommen. Zwischen Kapitel 8 und 9 sieht
der Yerf. einen abrupten Uebergang, der auf eine «Naht» hindeutet; aber
mindestens so abrupt ist der Uebergang von Kap. 7 zu Kap. 8, die nach dem
Verf. zusammengehören. Besteht ferner zwischen 4,19 und 16, 5 wirklich
ein so großer Unterschied, daß er nur durch die Annahme zweier Briefe
erklärt werden kann? — Warum wird in 1,15 die Taufformel «auf meinen
Namen» nicht erklärt? Geht es in 1, 21 wirklich um die Erkenntnis Gottes
aus der Natur? Warum erwähnt der Verf. in 6,11 die Taufe und ihre escha-
tologische Ausrichtung nicht? Viele Fragen würden sich dann klären. In
6,12—17 sind doch wohl neben den Libertinern auch Asketen gemeint. Die
Deutung von 7, 36—40 auf geistliche Ehen (Syneisakten) dürfte durch Lietz-
mann doch widerlegt sein. Besteht zwischen 9, 4 f. und Matth. 10, 7—14 ein
so großer Widerspruch? Ist nicht auch nach Matth. 10,10 der Arbeiter seiner
Speise wert, und geht es in 1. Kor. 9,4 f. um etwas anderes? Paulus hat sich
doch in der Regel für seinen Dienst am Wort gerade nicht entschädigen
lassen (Hering sagt das Gegenteil!). Zu 10,1—4 hätten die rabbinischen
Parallelen herangezogen werden müssen; manches wäre dadurch geklärt
worden, was in der Auslegung Hörings unklar bleibt. Kann man wirklich
bei Paulus die jerusalemische Tradition für so gering anschlagen, wie das
der Verf. zu 11, 2 tut? Es wäre da noch an den «Jerusalemer» Barnabas zu
erinnern. Die ganze Erörterung über die Verschleierung der Frau im
Gottesdienst (zu 11,4 ff.) wäre richtiger geworden, wenn der Artikel Kara-
xaXÛTTTuj im ThWBzNT III, 563 beachtet worden wäre.

Ueberblickt man diese Reihen von Positiva und Negativa,
die beide nicht vollständig sind, erkennt man unschwer, daß
der hier vorliegende Kommentar ein anregendes Buch ist, das
auf viele Probleme hinweist und immer Lösungen und
Erklärungen vorschlägt, mit denen eine Auseinandersetzung sich
lohnt. Auf alles einzugehen ist nie möglich, aber der Yerf. hat
auf knappem Raum eine gute Einführung in den 1. Kor.
gegeben.

Bern. Hans Bietenhard.

10*



148 Rezensionen

Alois Dempf, Selbstkritik der Philosophie und vergleichende
Philosophiegeschichte im Umriß, Wien, Thomas Morus
Presse, Verlag Herder, 1947, 347 S., ca. Fr. 21.50.

Das Buch A. Dempfs ist eigentlich eine Programmschrift.
Es enthält eine Fülle von interessanten Anregungen und
Beobachtungen, welche jedoch zur systematischen Begründung
der vorgetragenen Gesamtanschauung nicht genügen können.
Der Verf. scheint sich dieser Tatsache bewußt zu sein, kündet
er doch im Vorwort an, daß «die eigentliche Verifikation der
hier dargestellten Gesetzlichkeit der Philosophieentwicklung»
erst noch erfolgen werde, und zwar in mehreren größeren
Publikationen, die z. T. bereits im Manuskript vorliegen sollen.
Solange von dem angekündigten Gesamtwerk des Denkers nur
das hier vorliegende Fragment bekannt ist (das immerhin
programmatisch die Grundgedanken des Ganzen vorweg darbietet),

wird Zurückhaltung im Urteil geboten sein.

Nach Ansicht des Verf. unterliegt das Geistesleben aller Zeiten und
Völker stets den gleichen, soziologisch bedingten Entwicklungsgesetzen.
Das gilt insbesondere auch für die Philosophie, die neben Religion und
Politik als selbständige und ursprüngliche Lebensmacht zu begreifen ist.
In allen Perioden der Philosophiegeschichte — Dempf unterscheidet dreizehn

solcher Perioden, einschließlich der arabischen, indischen und
chinesischen Philosophie — entfaltete sich jeweils <die Philosophie» in der ihr
eigentümlichen, gesetzmäßigen Weise.

Das Auftreten der Philosophie, d. h. der Beginn einer Periode, erfolge
stets bei Anlaß einer Kulturkrise. Als Regel der Entwicklung gelte
alsdann, daß die Philosophie zuerst in ständischer, alsdann in beruflicher und
zuletzt in freipersönlicher Kulturbindung stehe. Im Rahmen dieses
dreistufigen Ablaufes ergebe sich, innerer Gesetzmäßigkeit folgend, jeweils
eine Aufspaltung in sieben Richtungen, nämlich in moralischen Realismus,
mystischen Realismus, kritischen Realismus, subjektiven Idealismus,
Naturalismus und Materialismus. In dieses übergreifende Schema glaubt der
Verf. alle Philosophien aller Zeiten einordnen zu können. So gehören —
beispielsweise — in der Periode der Renaissance-Philosophie zur Richtung
des mystischen Realismus folgende Denker: C. di Rienzi, M. Ficino, Reuch-

lin, Luther, Zwingli, Calvin, Weigl, Boehme, Comenius, Scheffler; oder in
der neuzeitlichen Philosophie zur Richtung des kritischen Realismus: Gro-
tius, Newton, Leibniz, Wolff, Herder, Baader, Görres, Günther, Bolzano,
Bergson, Driesch.

Diese kultursoziologische Gesamtschau der Philosophie ermögliche, die
relativistische Betrachtungsweise des Historismus zu überwinden. Durch
eine vergleichende Wissenschaft, die «Sophiologie», will der Verf. die



Miszellen 149

einzelnen Philosophien vergleichen, die Unzulänglichkeit ihrer Monismen
und ihrer einseitigen Kulturideale nachweisen und aus der Gesamtschau
die bleibenden und gültigen Erkenntnisse herausheben. So werde durch eine
umfassende Kritik der philosophischen Vernunft das wahre Wesen und Ziel
der Philosophie, das Reich des Geistes (als eigene Lehensmacht neben den
kirchlichen und politischen Reichen) erschlossen. Daß der Preis, der für
diese Ueberwindung des Historismus bezahlt wird, nicht gering ist, erkennt
der Verf. offenbar selbst. <Es klingt hart, daß die selbständigsten Menschen,
die Philosophen, doch auch noch der Gemeinschaftsgesetzlichkeit
unterliegen sollen, aber man muß sich mit dieser Tatsache abfinden und die
Soziologisierung der Philosophie in Kauf nehmen, um aus ihrer Historisierung

herauszukommen.»
Im Anhang an die <Selbstkritik der Philosophie» findet sich noch eine

ganz knappe vergleichende Darstellung der Philosophiegeschichte, welche
im wesentlichen dem Erweis der gleichen Thesen dient.

Das Werk macht den Eindruck einer eigenwilligen,
originellen denkerischen Arbeit. Im einzelnen enthält es zahlreiche
erhellende Durchblicke und fruchtbare Anregungen. Dagegen
erscheint uns die «Selbstkritik der Philosophie» im ganzen
allzusehr konstruiert, als daß sie in der vorliegenden Form
überzeugen könnte. Wenn auch nicht zu bestreiten ist, daß

soziologisch bedingte Umstände Einfluß auf Stil und Gedanken

der Philosophie haben können, so geht der Verf. doch
wohl viel zu weit, wenn er daraus allgemeine Gesetzmäßigkeiten

des Geisteslehens meint ableiten zu dürfen.
Guttannen/Kt. Bern. Felix Flückiger.

Miszellen.

Die «Heiligen» in Psalm 16.

«Die Heiligen, die in der Erde sind», Ps. 16, 3 im Zusammenhang der
Verse 2—5, sind der alten wie der neuesten Exegese ein Rätsel. Die
Verschiedenheit der Erklärungen und Uebersetzungen ist geradezu
überraschend.

So ist z.B. in der neuen Zürcher Bibel zu lesen: «Ich spreche zu dem

Herrn: Du bist mein Herr; es gibt für mich kein Glück außer dir. Die
Heiligen, die im Lande sind, sie sind die Herrlichen, an denen ich mein
Wohlgefallen habe. Viel sind die Schmerzen derer, die andern [Göttern]
nacheilen.» Wer sind diese hochgepriesenen Heiligen im Lande? («Göttern» ist
Zutat des Uebersetzers.)

Dagegen Hans Schmidt, Die Psalmen, Tübingen, 1931, S. 23 : «Nichts
nützen alle Heiligen, die jene erwählt haben, noch die Herrlichen zumal,


	Rezensionen

