
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 2

Artikel: Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

Autor: Schmidt, Ernst Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877445

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877445
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


116 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

der gemeinsamen harmonistischen Fragestellung beider. An
dem Rechte dieser Konfrontierung ist kein Zweifel. Aber duo
si quaerunt idem, non est idem; genauer gesprochen: «Identität»

der Fragestellung Philos und des Mittelalters besteht nur
in sehr allgemeinem Sinne, sofern beide den Ausgleich
zwischen Wissenschaft und Offenbarung suchen, und sie
verblaßt, sobald man an die besondere Fassung der auszugleichenden

Kulturgrößen denkt 39. Das Mittelalter hat im
allgemeinen (u. zw. gerade in denjenigen Vertretern, an die W. in
erster Reihe denkt) den Offenbarungsbegriff viel schroffer
gefaßt als Philo und den Ausgleich zwischen Bibel und Hellas

auf Grund einer von Philo wesentlich abweichenden
Auswahl des beiderseitigen Kulturgutes geführt. Nicht als
Entfaltung der Lehre Philos, sondern als neue Begegnung
zwischen dem Griechentum und einer teilweise auf dem AT
beruhenden Frömmigkeit ist die Philosophie des Mittelalters zu
begreifen.

Jerusalem. Isaak Heinemann.

Beiträge zu einer Theologie des Personalismus.

1. Menschen-Ich und Gottes-Ich.

Der Mensch ist ein persönliches, ein seiner selbst bewußtes
Wesen. Es ist das größte Wunder des Geistes, daß der Mensch
von sich selber weiß, daß er Ich zu sich sagen kann. Den
Augenblick, in dem das Kind, das ja zunächst in der dritten
Person von sich spricht, Ich von sich sagt, kann man als die
Geburt seines persönlichen Charakters bezeichnen. In diesem

Augenblick stellt sich ein neuer, zum Bewußtsein seiner selbst
erwachter Mensch seiner Umwelt gegenüber, erhebt sich über
alles bloße in das natürliche Leben Hineingebettet-Sein. Was
ist das Ich eigentlich? Eine völlige geschlossene Einheit oder

39 Wir haben davon abgesehen, die Frage zu prüfen, ob Philo wirklich
der bedeutende Philosoph gewesen ist, als welchen W. I 114 ihn auffaßt.
Wir haben das Verhältnis der Jenseitslehre Philos zu der mittelalterlichen
(vgl. Anm. 7) nicht untersucht und sind auf Fragen, in denen die
biblischen Religionen voneinander abweichen, nicht eingegangen. Wir wollten
nur an einigen wichtigen Punkten zeigen, in welcher Richtung W.s
Grundanschauung uns als einseitig oder unzutreffend erscheint.



E.W.Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 117

die bloße Form für einen gewaltige Gegensätze in sich
bergenden, ja in seinen Gegensätzlichkeiten auseinanderstrebenden

Inhalt?
Miguel de Unamuno behauptet: «Außer dem, was jeder für

Gott ist, außer dem, was er für die andern ist, und außer
dem, wofür er sich selbst hält, gibt es noch einen Menschen,
nämlich den, der zu sein er sich wünscht. Und ich behaupte,
der zu sein ein Mensch sich wünscht ist der Schöpfer in ihm,
d. h. in seinem tiefsten Innern, ist der wahrhaft reale Mensch.
Und durch das, was wir sein wollten, und nicht durch das,
was wir wirklich waren, werden wir erlöst oder verdammt
werden. Gott wird einen jeden von uns belohnen oder strafen,
indem er ihn die ganze Ewigkeit hindurch das sein läßt, was
er sein wollte.» Man muß unterscheiden zwischen dem, was
ein Mensch tatsächlich ist, und dem, was er sein möchte,
zwischen dem realen und dem idealen Ich. Unamuno behauptet,
daß das ideale Ich gerade das reale, das eigentliche wirkliche
Ich des Menschen darstelle, daß der Mensch wesenhaft das sei,
was er zu sein wünsche, daß das ideale Leitbild, das ihm
vorschwebe, seine echte Wirklichkeit sei.

Nicht immer ist dem so. Denn manche Menschen sehen
überhaupt kein Leitbild vor sich, weil sie mit ihrer tatsächlichen
Wirklichkeit völlig einverstanden sind; sie sind so
selbstzufrieden, daß sie von einer Spannung von Idee und
Wirklichkeit überhaupt nichts wissen. Sie sind sich selbst genug,
sie haben sich nie etwas vorzuwerfen. «Wenn alle Menschen
so wären wie ich», sagen sie zuweilen, «dann sähe die Welt
anders aus!» Es gibt Menschen, die in idealen Welten zu
leben, nach idealen Werten zu streben behaupten, in
Wirklichkeit aber ganz nackte kalte Egoisten sind; ihr ideales Ich
ist eine bloße Maske, ein bloßes Schauspiel, eine Rolle, in der
sie sich vor der Welt ergehen. Wie oft sind in der großen
Politik ideale Gesinnungen und Ziele bloße Vorspiegelungen:
die Wirklichkeit ist brutaler Machttrieb! Und Politiker sind
die Menschen auch im kleinen: sie spielen sich so gerne etwas
vor. Nicht immer ist in solchen Fällen das ideale Ich bewußte
Maske, oft hält der Mensch tatsächlich seine Maske für seine
wahre Person, wie Frau Jenny Treibel in dem Fontaneschen
Roman von der Idealität ihres Strebens überzeugt ist, wäh-



118 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

rend sie in Wahrheit ein nüchterner, ihren Vorteil wahrender
Wirklichkeitsmensch ist.

Möglich ist auch der Fall, daß ein Mensch unter den Einfluß

einer starken Persönlichkeit gerät und das eigene Leben
nach ihrem Vorbild, ihren Anweisungen aufzubauen versucht,
obgleich vielleicht das Ideal, das er da vor sich aufrichtet oder
aufrichten läßt, seinem innersten Wesen fremd ist: es handelt
sich hier nicht um eine echte, sondern um eine falsche
Entwicklung, eine Pseudomorphose. Nehmen wir, um ein
verhältnismäßig äußerliches Beispiel anzuführen, den Fall, daß ein
technisch äußerst begabter und interessierter Vormund sein
vielleicht der Technik gleichgültig gegenüberstehendes,
ausgesprochen geisteswissenschaftlich-theoretisch begabtes Mündel
in einen technischen Beruf hineindrängt etwa durch die
Behauptung: der Technik gehöre die Zukunft, und der der Technik

dienende Mensch habe die glänzendsten Aufstiegsmöglichkeiten.

Der ohne innerste Neigung und wirkliche Begabung
diesem Beruf Zugeführte wird niemals wirklich Hervorragendes

in seinem Fache leisten, wird sich nie voll befriedigt und
ausgefüllt fühlen, das Leitziel außerordentlichen technischen
Könnens wird sich als Fehlbild erweisen, als ein den
Menschen von seiner wahren durch seine wirklichen Anlagen
gewiesenen Bestimmung ablenkendes Bild. Es ist denkbar,
daß auch Völker eine solche Pseudomorphose, eine solche
Fehlentwicklung durch falsche, ihrem wahren Wesen nicht
entsprechenden Ideale durchmachen. Bekanntlich hat die
«deutschgläubige» Propaganda im Dritten Reich behauptet,
das Christentum habe mit seiner ganzen Glaubens- und
Gedankenwelt das kraftvoll-natürliche germanische Leben
geschwächt, vergiftet, verdorben, während wir behaupten, daß
die christliche Religion das Seelenleben der germanischen Völker

unendlich vertieft und bereichert habe, daß es tiefinnersten

Wünschen des germanischen Geistes entgegengekommen
sei und darum nicht als Fremdglaube, sondern in mancher
Beziehung als Ergänzung des eigenen Wesens von den
germanischen Völkern angenommen wurde. Wir behaupten, daß
gerade die völkische Bewegung in ihrer Einseitigkeit, in ihrer
platten Propagierung vital-biologischer Werte, in ihrer
Verachtung aller feineren Regungen der Seele und des Geistes auf



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 119

die Dauer zu einer ungeheuerlichen Verflachung und Verbil-
dung des deutschen Menschen geführt hätte. Es war ein
falsches, zum mindesten äußerst einseitiges Leitbild, das von der
Propaganda des Dritten Reiches vor dem deutschen Volke
aufgerichtet wurde.

Wir gingen von den Spannungen aus, die zwischen
Wirklichkeit und Ideal, zwischen dem tatsächlichen Sein und dem
Leitbild des Menschen bestehen. Es gibt allerdings auch Fälle
— sie sind nicht sehr häufig, aber sie sind doch vorhanden —,
in denen diese Spannung deshalb aufgehoben ist, weil das
wirkliche und das ideale Ich eins geworden sind —; es handelt

sich um Menschen von natürlicher Selbstlosigkeit,
Menschen, denen die egoistischen Triebe und Leidenschaften, wie
sie im Durchschnitt herrschen, völlig fehlen: solche Menschen
— «schöne Seelen» nennt sie Schiller — strahlen eine
selbstverständliche reiche Güte, Hilfsbereitschaft, Herzensreinheit
aus. Hier ist der ideale Mensch in den sichtbaren Menschen
eingegangen oder fast ganz eingegangen. Solche Menschen sind
allerdings selten. Im Grunde, darin hat Nietzsche durchaus
recht, hat es nur einen wirklichen Christen gegeben, den, der
am Kreuze gestorben ist. In den meisten Fällen wird ein
Widerspruch, eine Disharmonie bestehen zwischen dem, was
der Mensch sein möchte, und dem, was er wirklich ist. Diese
Disharmonie ist anderer Art als die Disharmonie zwischen
Anlagen, die einander widerstreiten, z. B. zwischen
praktischökonomischer Begabung und der Neigung zu gelehrten Studien
bei dem gleichen Menschen. Wenn Grillparzer von sich sagt:
«In mir leben zwei völlig abgesonderte Wesen, ein Dichter
von übergreifender, ja sich überstürzender Phantasie, und ein
Verstandesmensch der kältesten und zähesten Art», so handelt

es sich hier nicht um den Gegensatz zwischen idealem
Ich und der tatsächlichen Wirklichkeit, sondern hier stellt der
Dichter zwei einander widerstreitende Seiten seines wirklichen
Charakters dar: künstlerische Phantasie und kühle
Verstandesreflexion liegen in ihm im Kampf. — Der Widerstreit aber,
den wir meinen, ist ein moralischer Widerstreit. Nicht um den
Gegensatz verschiedener Begabungsrichtungen in einem
Menschen handelt es sich hier — auch dieser Gegensatz kann
schuldhaft werden, indem der Mensch zwischen seinen vielen



120 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

Gaben hin und herschwankt, sich zersplittert, bald dies, bald
jenes angreift, alles tun, alles leisten möchte und schließlich
nichts ordentlich zu Ende bringt, oder indem er einige seiner
Gaben auf Kosten anderer wertvoller, von ihm völlig
vernachlässigter Anlagen überbetont —; so kann ein Mensch, der viele
Gaben hat, gerade durch die Vielseitigkeit seines Wesens,
durch die Gegensätzlichkeit seiner Gaben in Schuld verstrickt
werden, aber Gegensätzlichkeit von Gaben und Veranlagungen
braucht nicht zur Schuld zu werden, sondern kann ein
Menschenleben spannungsreich, weit und tief machen.

Der Gegensatz, um den es hier geht, ist moralischer
Natur, ist der Gegensatz zwischen niederem und höherem Ich,
zwischen tatsächlichem und idealem Ich, der Gegensatz, von
dem Rom. 7, 18—28 spricht. Der Apostel unterscheidet
zwischen dem Menschen, der er sein möchte, und dem Menschen,
der er tatsächlich ist, zwischen dem idealen Menschen und
dem wirklichen Menschen. Der ideale Mensch ist der wahre,
der wesenhafte Mensch. Oft geschieht es, daß jemand nach
einer Tat sich sagt: «So hast du gehandelt. Du hättest nicht
so handeln sollen! Das war dein wahres Ich nicht, das jetzt
gehandelt hat.» Wir haben also Augenblicke, in denen wir
unser tatsächliches Ich nicht als das wahre Ich anerkennen,
in denen wir gerade ein noch gar nicht verwirklichtes, ein als
Idee vor uns stehendes Ich als unser wirkliches Ich ansehen.

Wie gelangen wir zu der vollen Wirklichkeit des Ich? Wir
wissen alle, wie stark das Ich heute gefährdet ist, gefährdet
durch die Technik, die unter Auflösung der eigenständigen
Persönlichkeit den Menschen zu einem Maschinenteilchen
machen möchte, gefährdet durch die zu gewaltigen Zusammenschlüssen

führenden Wirtschaftsprozesse, die der persönlichen

Initiative des Einzel-Ich immer weniger Raum lassen,
gefährdet durch politische Massenbewegungen und ihren Hang
zum Kollektivismus. Es gibt nur eine Möglichkeit für das Ich,
allen Nivellierungstendenzen zum Trotz sich in seiner persönlichen

Eigenart zu behaupten; diese Möglichkeit ist der
Anschluß an Gott. Nur durch Gott, der selbst das allergewaltigste
Ich ist, werden wir ein wahres Ich.

Im Johannesevangelium offenbart sich das Göttliche
besonders häufig in Ich-Form. Der Evangelist greift hier auf



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 121

alte, vorchristliche Traditionen zurück. Das alte Aegypten
ließ seine Gottheiten in einem feierlich erhabenen Ich-Stil
reden, so vor allem die Göttin Isis. Mit großartiger Gelassenheit

spricht hier ein göttliches Ich schon in der heidnischen
Welt. Der vierte Evangelist übernimmt diese schlichte und
gerade in ihrer Schlichtheit so wuchtige und eindrucksvolle
Ich-Sprache und überträgt sie auf Christus, in dem das Ich
Gottes menschliche Wirklichkeit gefunden hat.

Meister Eckhart hat einmal gesagt: «Niemand kann das
Wörtlein Ich sprechen, denn allein der Vater.» Ich im tiefsten
Sinne des Wortes ist allein Gott, denn nur Gott ist echte
Persönlichkeit, das heißt durch sich selbst bestehendes Wesen.
Wir Menschen sind nur Persönlichkeiten zweiten, dritten,
vierten, fünften Grades, sind im Vergleich zu Gott
Schattengestalten, Schattenpersönlichkeiten. Friedrich Heinrich Jacobi,
der Zeitgenosse Kants und Goethes, betont mit Recht: «Sein,
Realität — ich weiß gar nicht, was es ist, wenn es nicht Person

ist. Und nun gar Gott. Was für ein Gott wäre das, der
nicht zu sich selbst sagen könnte: Ich bin, der ich bin! Die
Ichheit endlicher Wesen ist nur geliehen ein gebrochener
Strahl des transzendenten Lichtes, des allein Lebendigen.»
Gott ist Geist, Geist aber setzt Selbstbewußtsein, Personalität
voraus. Unpersönlicher Geist — das wäre hölzernes Eisen.
Oder, mit Jacobi zu reden, Selbstsein ohne Bewußtsein,
Bewußtsein ohne Selbstbewußtsein und wenigstens angelegte
Persönlichkeit ist unmöglich, ist «gedankenloser Wortschall».
Gott kann, wenn er gedacht wird, nur als Persönlichkeit
gedacht werden: wir müssen ihn als das vollkommenste Wesen
denken, das heißt, wir müssen ihm Persönlichkeit zuschreiben,

eben weil wir im persönlichen Leben die höchste Stufe
des Lebens sehen. Gott ist das allumfassende Ich, Persönlichkeit,

d. h. Selbstbewußtsein, reichste Liebe, überströmender
Wille. Er spricht: Ich bin, der ich bin. Alles hat Sein und
Leben nur von ihm und in ihm.

Der Mensch ist Persönlichkeit nur in Gott. Ohne Gott ist
der Mensch im Grunde nur ein Konglomerat einzelner Be-
wußtseinszustände. So hat eine rein positivistische, d. h. auf
unirdisch-göttliche Hintergründe verzichtende Weltschau ihn
stets gesehen. Die christliche Schau dagegen dringt tiefer: sie



122 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

sieht in Gott das allgewaltige Ich, das Milliarden von
Persönlichkeiten aus sich heraus setzt, sie sich gegenüberstellt
und dennoch in der Einheit seines mächtigen Lebens bewahrt.
«Niemand kann das Wörtlein Ich sprechen, denn allein der
Vater», sagt Meister Eckhart, und wir fügen hinzu: Nur der
Mensch kann das Wort «Ich» zu sich sagen, der sich von Gott
getragen weiß. In Christus ist diese Erkenntnis zum Durch-'
bruch gekommen. «Ich und der Vater sind eins.» Mensch und
Gott sind in ihm eins geworden. Christus ist ganz Mensch,
aber sein Ich ist kein isoliertes Atom, sondern weiß sich
geborgen im Vater, weiß sich vom übergreifenden Ich des Vaters
gezeugt. So steht das Ich des Sohnes dem des Vaters zwar
gegenüber, aber dennoch weiß es sich eines Wesens mit dem
Vater. Der Vater, der den Sohn sich gegenüberstellt, entläßt
ihn doch niemals aus der Wärme seines Lebens. «Ich und der
Vater sind eins.» Das sollte nicht nur vom Christus-Ich, das
sollte von jedem Menschen-Ich gelten. Denn Christus ist ja
nicht ein unnahbares Götzenbild, ein Wesen, mit dem keinerlei

Gemeinschaft möglich ist, er ist vielmehr der Weiser, der
uns den Weg zeigt, den Weg zum Vater, zum göttlichen Ich,
noch mehr: er selbst ist der Weg zum Vater, zum göttlichen
Ich. Wie er zum Vater gekommen ist, so sollen auch wir zum
Vater kommen. Wie er das göttliche Ich in sich aufgenommen
hat, wie er das eigene Ich in das Ich des Vaters zurückgetragen,

dem Ich des Vaters zurückgegeben hat — er im Vater,
der Vater in ihm —-, so sollen auch wir unser Ich nicht als
einen Splitter im Weltall empfinden, sondern als sinnvolles
und notwendiges Teilchen eines sinnvollen Ganzen, als Fädehen

im großen Weltgewehe, als Steinchen in einem gewaltigen

Gottestempel. Mit anderen Worten: wir müssen unser
Ich im Ich des Vaters geborgen sehen; nur dann gelangen wir
zu wahrer Ich-Erfüllung. Ein Ich, das so in Gott lebt, ist allen
Gefährdungen enthoben, es ist unzerstörbar geworden. Es
erkennt Gott, wie es von Gott erkannt worden ist.

Wir erkennen andere Wesen ja nur durch unser eigenes
Ich. Wir beurteilen andere nach Analogie unseres eigenen
inneren Lebens. Ein gemeiner, selbstsüchtiger Mensch wird
auch bei anderen zumeist gemeine, selbstsüchtige Motive
voraussetzen, ein Mensch, der selbstlose Güte ausstrahlt, wird



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 123

ihm im allgemeinen unverständlich sein. Umgekehrt wird es
dem reinen Menschen oft schwerfallen, einen schmutzigen,
hinterlistigen Egoisten überhaupt zu verstehen. So schlecht
kann doch der andere gar nicht sein — wird er bei sich denken.

— Wie wir selbst sind, so beurteilen wir andere. Das
Ich ist so das Medium zur Erkenntnis der Welt. «War' nicht
das Auge sonnenhaft, die Sonne könnt' es nie erblicken; lag
nicht in uns des Gottes eigne Kraft, wie könnt' uns Göttliches
entzücken?» sagt Goethe. Weil das Auge sonnenhaft, ein Stück
Sonne, verwandelte Sonne ist, darum ist es imstande, das Licht
zu erblicken. Weil der Mensch gotthaft ist, mit dem innersten
Kern seines Wesens zu Gott gehört, darum ist er imstande,
Gott zu ahnen, zu erkennen, zu schauen. Weil der Mensch
Geist ist, kann er den göttlichen Geist erfassen, nur der Heilige

Geist selbst kann den heiligen Gott erkennen, darum weiß
nur der Mensch etwas von Gott, der selber Träger Heiligen
Geistes geworden ist. Einem solchen Menschen aber begegnet
Gott auf tausend Wegen. «Ich höre und sehe Gott in jeglichem
Ding, aber begreife ihn nicht im geringsten, noch begreif ich,
was wunderbarer sein könnte als ich», sagt Walt Whitman.
In sich selbst findet er die größten Wunder, und er fährt fort:
«Ich finde Briefe von Gott in den Straßen verstreut, ein jeder
gezeichnet mit Gottes Namen.» Gott, das Wunder aller Wunder,

ist uns nahe, ist uns gegenwärtig. Von diesem wunderbaren

göttlichen Ich sollen wir uns erfüllen, durchtränken
lassen und so unser eigenes Ich zu echter Wirklichkeit
emporheben.

2. Massen-Ich und Christen-Ich.

Ein Pferd, das von einem jungen Mann geritten wurde,
ging mit ihm durch — berichtet eine äsopische Fabel. Der
Reiter wagte nicht, während des Laufes abzuspringen. «Wohin

denn, wo geht's denn hin?» rief man ihm zu. «Wohin es
dem da gefällt», antwortete der junge Mann und deutete auf
das Pferd. So müßt auch ihr, behauptet der alte Fabeldichter,
wenn ihr der Wahrheit die Ehre geben wollt, auf die Frage:
«Wohin treibt ihr eigentlich?» antworten: «Wohin es den
Leidenschaften gefällt.» Manchmal könntet ihr sagen: «Wohin

uns die Lust», manchmal: «Wohin uns die Ruhmsucht»,



i 24 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

manchmal: «Wohin uns die Geldgier treibt.» Denn manchmal
läßt euch die Lust, manchmal die Angst, manchmal etwas
anderes entgleisen. Der Mensch glaubt so oft, aus sich selbst
heraus zu leben, sich selbst zu bestimmen. In Wirklichkeit
wird er von Leidenschaften und Trieben regiert, die sein
selbstbewußtes, persönlichkeitsstolzes Ich völlig über den Haufen
zu rennen, ja ganz und gar auszulöschen scheinen.

Und doch soll der Mensch Persönlichkeit werden,
wahrhaftiges, sich selbst bestimmendes Ich. Wie aber kommen wir
zu wahrhaftiger Icherfüllung? Wie bewahren wir das Ich
davor, im Triebhaften, im Massenhaften, im Technisch-Seelen-
losen zu versinken? Diese Gefahr ist groß, entsetzlich groß
in unserer dem Massenhaften, dem Kollektiven ausgelieferten
Zeit. Ortega y Gasset hat in seinem Buche «Der Aufstand der
Massen» davon gesprochen, und vor ihm und gleichzeitig mit
ihm haben andere gleiche oder ähnliche Gedanken ausgesprochen.

Europa steht im Zeichen der Ueberfüllung. In den
ausgebombten Städten Deutschlands ist jeder Keller-, jeder Bodenraum

für Wohnzwecke beschlagnahmt. Zimmer, in denen man
einmal für sich allein sein kann, gelten als Luxus. So hocken
die Leute heute dicht aufeinander: Ameisenexistenzen in einer
überfüllten Welt. Bis 1800 hat sich in 12 Jahrhunderte
umspannender Geschichte Europas Bevölkerung nicht wesentlich
vermehrt. Seuchen und hohe Kindersterblichkeit sorgten
dafür, daß keine Uebervölkerung eintrat. Von 1800 bis 1914 ist
die Zahl der Europäer von 180 auf 460 Millionen angewachsen,

hat sich also fast verdreifacht — dank der besseren
Hygiene und der durch die moderne Technik herbeigeführten
Arbeitsmöglichkeiten. Wir leben in überfüllten Ländern, Städten,
Gemeinden; das Dasein ist ein massenhaftes geworden, die
Massen haben sich erhoben, und während sich früher die
Masse von einer wirklichen Elite führen ließ, handelt sie jetzt
selbstbewußt, im Gefühl ihrer Souveränität und zwingt dem
Gemeinwesen durch das Mittel des materiellen Denkens ihre
Wünsche und Geschmacksrichtungen auf. Ortega y Gasset
sagt: «Charakteristisch für den gegenwärtigen Augenblick ist
es daß die gewöhnliche Seele sich über ihre Gewöhnlichkeit

klar ist, aber die Unverfrorenheit besitzt, für das Recht



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 125

der Gewöhnlichkeit einzutreten und es tiberall durchzusetzen

Die Masse vernichtet alles, was anders, was
ausgezeichnet, persönlich, eigenbegabt und erlesen ist.» Im
Zeitalter der Massen ist der Mensch, der sein eigenes, ein persönliches

Leben führen will, besonders gefährdet. Der innerlich
selbständige, eigene Wege gehende Mensch hat es immer im
Leben schwerer als der, der mit dem großen Strome schwimmt,
aber im Zeitalter der Masse ist sein Dasein besonders bedroht;
das Glück, sich in Einklang zu wissen mit wesentlichen
Zeitströmungen, bleibt ihm versagt. Denn es ist ein großes Glück,
auf der Seite einer Bewegung zu stehen, die von Erfolg zu
Erfolg schreitet, und es ist immer schmerzlich, wenn ein
Mensch auf verlorenem — scheinbar oder tatsächlich verlorenem

— Posten kämpfen muß, wenn wir zusehen und mitanhören

müssen, wie der erbärmlichste Hohlkopf, wenn er nur
zu der erfolgreichen, der fortschreitenden Partei gehört, das,
was uns heiligste Ueberzeugung ist, mit flachem Spott übergießt

und Kübel auf Kübel plattester Bosheiten über das, was
uns unumstößliche Wahrheit ist, ausgießt. Es ist schwer, dann
nicht in Bitterkeit, Menschenverachtung und Haß zu versinken,

es ist schwer, dann doch an die Zukunft der eigenen
Wahrheit, die Zukunftskraft der eigenen Ueberzeugung zu
glauben und allem Augenschein zum Trotz doch immer fest
daran zu glauben, daß die jetzt im Schatten stehende Wahrheit

einmal helles Licht um sich verbreiten wird und daß die
Spötter und Sieger von heute die Geschlagenen von morgen
sein werden. Dornenvoll ist der Weg dessen, der einer
erfolglosen Minderheit angehört, dornenvoll darum der Weg des

innerlich selbständigen Menschen, in einer Zeit, in der die
Masse den Ton angibt. Ein Volk, ein Reich, ein Führer,
spricht der nationalistische Kollektivismus. Wehe dem, der
aus der Reihe tanzt! Wehe dem, der eigene Wege zu gehen
versucht, der für sich selber kochen möchte, statt aus der
allgemeinen Suppe zu löffeln! Wehe dem, der von der Parteilinie
abweicht! Die Abweichung führt schließlich in ein Konzen-
tationslager.

Die ungeheure Gefahr, in der das Ich unter der Herrschaft
von Massenbewegungen steht, ist von Männern mit prophetischem

Blick, von scharfsinnigen Kritikern der Zeit schon seit



126 E.W.Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

Jahrzehnten gesehen worden. In seinen «Ideen zur Natur-
und Leidensgeschichte der Völker» beschäftigt sich Frank
Thieß mit dem Verhältnis von Kollektiv und Einzelwesen, er
sieht im «freien Selbst» die «einzige und größte Kostbarkeit
unseres armen Lebens» und behauptet, daß ohne wahre
Ichverwirklichung die Menschheit verloren sei, da der Kollektivismus

in den Nihilismus, die Entwertung aller persönlichen
menschlichen Werte, einmünde.

Die Gefahr ist richtig gesehen, aber ein Heilmittel wird
nicht gegeben. Ein Heilmittel kann von der Haltung, die Frank
Thieß einnimmt, aus auch nicht gegeben werden. Denn für
ihn schwebt das «freie Seihst» beziehungslos in einem von
keiner allumfassenden Macht durchwalteten Weltraum, treibt
im Strome des «geschichtlichen Gefälles» dahin. Wohl redet
auch Frank Thieß — so in seinem weitverbreiteten Werke
«Das Reich der Dämonen» — von einem Weltgeiste, aber im
Grunde ist dieser «Weltgeist» für ihn reine Natur, er «zielt
stets auf etwas rein Naturhaftes: das innerlich Schwache und
Unfruchtbare stirbt, während das Lebensfähige dem zustrebt,
was die klinische Psychologie mit dem ,lebbaren Zustand'
bezeichnet». Es ist also im tiefsten doch eine antimetaphysische,
naturalistische Haltung, die diesen Dichter und
Geschichtsphilosophen kennzeichnet. Dem Einzelmenschen bleibt nichts
übrig, als sich vom Strome des «geschichtlichen Gefälles»
tragen zu lassen. Nur wenn «Geist und Dämon» sich in ihm
vereinen, d. h. wenn der Mensch die Tendenzen des naturhaft-
kosmischen Geschehens in sich aufgenommen hat, sich von
ihnen durchwalten, von ihnen anfeuern und durchs Dasein
treiben läßt, vermag der Einzelne, eben weil er Geistträger ist,
Entscheidendes zu vollbringen. Für eine solche Anschauung
ist das Weltleben ein dunkler Fluß, auf dem beziehungslos,
Irrlichtern gleich, einzelne Flammen, die menschlichen
Einzel-Ichs, hin und her tanzen. Einige Flämmchen, die etwas von
den Dämonien des rauschenden Stromes der Natur in ihr
Lehensdocht haben aufsteigen lassen, werden gewürdigt, einzelne
Phasen dieses unaufhörlichen Strömens etwas zu beleuchten,
etwas Geisteslicht über sie auszustrahlen, die allermeisten der
das kosmische Geschehen begleitenden Ichflammen versinken



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 127

spurlos im «geschichtlichen Gefälle», von dem man weder
weiß, von wo es herabstürzt, noch wohin es fließt.

Der vorhin erwähnte Ortega y Gasset sieht im
kommunistischen Kollektivismus die Hauptgefahr für das Ich in
unserer Gegenwart. Nicht, als ob der Inhalt der kommunistischen

Lehre in russisch-bolschewistischer Ausprägung auf
den Europäer der Gegenwart irgendwelche Anziehungskraft
ausübe, nein — der abendländische «Bürger» wisse sehr gut,
daß die Tage des Menschen, der nur von seinen Renten lebe
und sie seinen Söhnen vermache, auch ohne den Kommunismus

gezählt seien. Es sei, behauptet Ortega y Gasset, nicht so,
daß Feigheit Europa dem Bolschewismus ausliefern werde.
Denn der Bürger sei nicht feige, er sei vielmehr im Augenblick
angriffslustiger als der Arbeiter. Niemals hätte in Rußland
der Bolschewismus triumphiert, wenn es dort einen wirklichen
Bürgerstand gegeben hätte. Der Faschismus, der eine
kleinbürgerliche Bewegung gewesen sei, habe sich gewalttätiger
benommen als der ganze Sozialismus. Nicht aus Gründen
politischer Moral lehne die ungeheure Mehrheit der Europäer

den Kommunismus ab, sondern einfach deshalb, weil sie
in der kommunistischen Organisation keinen Vorteil für die
menschliche Glückseligkeit erblicke. Trotzdem bedeute der
Bolschewismus für Europa eine Gefahr, und zwar aus folgendem

Grunde: Auf jeden Fall stelle er ein kolossales menschliches

Unterfangen dar. Die Menschen hätten in ihm entschlossen

einen Reformplan in Angriff genommen und lebten straff
unter der hohen Zucht, die sie für ihren Glauben auf sich
genommen hätten. Wenn die von Menschenbegeisterungen
allerdings schwer zu beeinflussende Weltwirklichkeit diesen
Versuch nicht völlig scheitern lasse, wenn sie ihm den Weg
nur ein wenig freigebe, müsse er rein in seiner Eigenschaft
als großartige Unternehmung über der kontinentalen Menschheit

aufgehen wie ein fremdes neues Gestirn. Verharre Europa
in brütender Erniedrigung ohne neue Lebenspläne, wie sollte
es der Ansteckung durch ein so stolzes Beginnen entgehen
können? Dann werde sich der Europäer unschwer bereit
finden, seine Einwände gegen den Kommunismus hinunterzuschlucken

und sich, wenn nicht durch dessen Inhalt, so durch
dessen moralische Geste hinreißen lassen.



128 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

Ortega y Gasset fordert von Europa, daß es der kommunistischen

Idee eine Zukunftsidee gegenüberstelle; nur dann
habe es Aussicht, den Bolschewismus wirklich zu überwinden.

Als einzige Rettung, als wirklich in die Zukunft weisenden

Gedanken empfiehlt er dann den europäischen Nationalstaat,

die Europaunion, die Vereinigten Staaten von Europa.
Es genüge nicht, zu hoffen, daß die materiellen Schwierigkeiten

den Kommunismus früher oder später zusammenbrechen
lassen würden; ehrenhafter und fruchtbarer sei es, dem
Kommunismus den Ansporn eines neuen Lebensprogramms
entgegenzustellen.

Wir leben im Zeitalter des Massenmenschen, behauptet
jener spanische Denker. Der Massenmensch gebe heute den
Ton an. Unter allen denen, die wahrhaft in dieses Jahrhundert
gehörten, werde man keinen einzigen finden, dessen Haltung
zum Leben sich nicht dahin zusammenfassen ließe, daß er
jedes Recht und keine Pflicht zu haben glaube. Gleichgültig,
ob er als Reaktionär oder als Revolutionär maskiert sei: er
werde sich als Träger unbeschränkter Rechte fühlen.
Faschistische Reaktionäre und bolschewistische Revolutionäre
haben hier die gleiche Gesinnung. Der Reaktionär behaupte,
daß die Rettung von Staat und Volk ihm das Recht verleihe,
alle anderen Gebote zu übertreten und den Mitmenschen zu
zermalmen, besonders wenn er eine Persönlichkeit von Format

sei. Und dasselbe gelte für den Revolutionär. Seine scheinbare

Begeisterung für den Handarbeiter und die soziale
Gerechtigkeit diene ihm als Maske, um sich dahinter jeder Pflicht
— wie Höflichkeit, Wahrhaftigkeit, vor allem der
Ehrfurcht vor überlegenen Menschen, zu entziehen. Der Diktator
schmeichle dem Massenmenschen, indem er alles Hervorragende

mit Füßen trete. Die Flucht vor jeder Verpflichtung
erkläre die Erscheinung, daß diese Menschen sich lächer-
lieherweise für jung ausgäben, weil sie gehört hätten, daß die
Jugend mehr Rechte als Pflichten besitze. Von der Verpflichtung,

Taten zu tun oder getan zu haben, fühle der junge
Mensch sich immer entbunden, er lebe immer auf Kredit, es
sei gleichsam ein falsches, halb ironisches, halb zärtliches
Recht, das die Nicht-mehr-Jungen den Jungen einräumten.
Aber es sei verblüffend, wenn diese es nun im Ernst bean-



E.W.Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 129

spruchten, um sich daraufhin alle Rechte zu nehmen, die nur
dem gebührten, der schon etwas vollbracht habe. Man benutze
das Jung-sein zu Erpressungen. Dem Massenmenschen gehe
Sittlichkeit schlechtweg ab, denn Sittlichkeit sei wesentlich ein
Erlebnis der Unterordnung, sei Dienst- und Pflichtbewußtsein.

Wie überwinden wir dieses die Sittlichkeit verneinende
Massenmenschentum? Durch eine politische Organisation ist es
nicht zu überwinden. Ortega y Gasset fordert die Europaunion
als die Idee, die der bolschewistischen Idee ein erfolgreicher
Gegner sein werde. Sicherlich würde ein wirtschaftlich
aufblühendes Europa für die bolschewistische Agitation ein
hoffnungsloses Feld sein, aber zur Ueberwindung des Massendenkens

an sich wird auch die Europaunion nicht führen.
Auch auf dem Boden eines vereinigten Europa können
Massenwesen und Massendenken sich entfalten. Denn es ist ja
nicht so, daß nur der Bolschewismus Symptom der Vermassung

des gegenwärtigen Lebens ist; auch in Demokratien kann
die Masse, kann der «Herr Omnes» regieren. Die Antithese:
Bolschewismus gleich Massenherrschaft — Demokratie gleich
Persönlichkeitsbejahung ist falsch. Auch der Sozialismus
kann persönlichkeitsbejahend sein, ja es ist durchaus ein
persönlichkeitsbejahender politischer Kommunismus denkbar,
und umgekehrt kann eine bürgerliche Demokratie durchaus
kollektivistisch sein.

Nur dort kann der Kollektivismus überwunden werden, wo
die Menschen sich ihres Ich bewußt geworden sind, wo sie
sich als Person fühlen, wo sie wissen, daß nur in persönlichem

Leben die wahre Bestimmung, das «höchste Glück der
Erdenkinder» zu suchen und zu finden ist. Darum läßt sich
der Kollektivismus auch nicht vom Boden östlichen, z. B.
indischen Denkens aus überwinden. Denn das östliche Denken
ist nicht in jeder Einzelausprägung, wohl aber in seiner
Grundtendenz persönlichkeitsfeindlich, es strebt gerade nach
Auflösung der Individuation, der Persönlichkeit. Die Welt ist
für die indische Weisheit etwas, das eigentlich nicht sein sollte,
eine Scheinwirklichkeit, von der der Mensch sich lösen muß.
Ein Urübel haftet der Seele an, Anavamala, das heißt das die
Seele zu einem individuellen Wesen machende Uebel. — Wo

9



130 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

aber im individuellen, persönlichen Lehen als solchem bereits
ein Uebel gesehen wird, steht man dem persönlichkeitsauflösen-
den kollektiven Denken wehrlos gegenüber.

Den Kollektivismus kann nur eine Haltung überwinden,
die sich dem Ich und seiner Entfaltung verpflichtet weiß, die
vom Menschen fordert, daß er «allen Gewalten zum Trotz»
sich zu «erhalten» habe. Das Christentum ist nicht
Ich-Vernichtung, sondern Ich-Erfüllung. Das Christentum stellt dem
Menschen die Aufgabe: sein Ich, das so vielen nivellierenden
Einflüssen ausgesetzt ist, das von Massenströmungen hin und
her bewegt wird wie Algen in fließendem Gewässer, das,
durch die Technik unterjocht, in allen möglichen Organisationen

und Kartellen zu ersticken droht, dieses so bedrohte Ich
auf göttlichen Grund zu stellen und so zu wahrer Befreiung
zu gelangen.

Denken wir an Theophrastus Paracelsus, der als einer der
ersten sich dem mittelalterlichen Kollektivismus entwand und
sein eigenes Leben zu leben wagte. Der mittelalterliche Mensch
sah, wie Jacob Burckhardt es dargestellt hat, die Außenwelt
und das eigene Innere wie unter einem gemeinsamen Schleier
liegen, einem Schleier, gewoben aus Glauben, Kindesbefangenheit

und Wahn. Die durch diesen Schleier geschaute Welt
erschien dem mittelalterlichen Menschen wundersam gefärbt,
der Mensch selbst aber fühlte sich nicht als Individualwesen,
als selbständige Persönlichkeit, sondern er «erkannte sich nur
als Rasse, Volk, Partei, Korporation, Familie oder sonst in
irgendeiner Form des Allgemeinen». Der Einzelne lebte stets

nur im Allgemeinen, als Glied einer bestimmten Familie, als
Glied einer Zunft, eines bestimmten Standes, an dessen
Anschauungen und Lebensart er von der Wiege bis zum Grabe
gebunden war. Zuerst in Italien, in der Zeit der sogenannten
Renaissance, begann der Schleier, der für den mittelalterlichen
Menschen alles einhüllte, zu verwehen, man begann den Staat,
die Außenwelt überhaupt, objektiv zu betrachten; im
Menschen selbst erhob sich das Bewußtsein individuellen Wertes,
als selbständiges Wesen stellte sich der Mensch seiner Umwelt
gegenüber.

In Deutschland war Paracelsus einer der ersten, der es

wagte, ganz sein eigenes Leben zu leben; als Arzt ging er



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 131

seine eigenen Wege, er fühlte sich nicht als bloßes Glied der
Aerztezunft, er nahm vielmehr deren Gegnerschaft auf sich;
durch ihren Haß von einem Ort zum andern, von einem Land
ins andere gejagt, verzichtete er doch nie auf eigenes
Forschen und Denken, fühlte sich in aller Einsamkeit als
Bahnbereiter kommender Werte und rief seinen Gegnern stolz zu:
«Ihr müßt mir nach, ich nicht euch nach, ihr mir nach'.» Wer
selbst etwas ist, soll nicht eines anderen Nachahmer sein —
das war sein Grundsatz. Alterius non sit, qui suus esse potest.

Gewiß kann eine solche starke Betonung des eigenen Ich
zu einer Ueberbetonung führen. Das Ich soll zur Selbständigkeit

erwachen, aber nicht, um sich von allen Bindungen
loszureißen, sondern um nun gerade die eigenen, selbständig
errungenen Werte der Umwelt zur Verfügung zu stellen. Das
Ich, das vor der Zeit unbewußt in Gott ruhte, soll, zum
Bewußtsein erwacht und durch die irdischen Mühen und Kämpfe
geläutert und zu eigener Gestalt gelangt, den so errungenen
Reichtum Gott zur Verfügung stellen und so die göttliche
Fülle vermehren helfen. So sieht das Christentum die Aufgabe
des Menschen an. Von Gott und durch Gott und zu Gott sind
alle Dinge. Alle Menschenseelen sind auf dem Wege zu Gott,
aber nicht, um in Gott zu verlöschen, sondern um durch
eigene im Leben errungene Werte den Reichtum Gottes zu
vermehren.

Das Menschen-Ich soll zum Gottes-Ich werden. Es ist ein
erhabener Augenblick, wo uns die Wahrheit aufgeht, daß wir
zu Gott gehören und daß Gott zu uns gehört, wo unser Ich
zum Gefäß wird, das die göttliche Wahrheit in sich aufnimmt,
zu der Stätte, wo Gott dem Menschen begegnet. Dem selbständig

gewordenen Ich soll gerade die innigste Vereinigung
zuteil werden, die Vereinigung mit dem göttlichen Ich. «Ich und
der Vater sind eins», sagt Christus. Die Zweiheit wird zur
Einheit. Zu dieser Einheit mit Gott sollen auch wir gelangen.
Denn wie Christus zur Einheit mit Gott gelangte, so will er
auch uns zur Einigung mit Gott führen. Er will in denen
leben, die an ihn glauben «ich in ihnen und Du, Vater, in mir,
so werden sie zu einer vollkommenen Einheit mit uns
gelangen».



132 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

3. Christus und der Ferne Osten.

Das Christentum ist ebenso weit entfernt von einer
Entwertung wie von einer Vergöttlichung der Welt. Steht der
buddhistische Osten oft in der Gefahr, die irdische Wirklichkeit

zu entwerten, sich kampflos in das Leid des Daseins zu
fügen, so steht umgekehrt der Westen in der Gefahr, das
Irdische zu überschätzen und zu vergessen, daß die irdische
Welt nur vergängliche Erscheinung des Ewigen ist. Muß die
christliche Religion die Menschen des Ostens, die sich gern
vor dem Ansturm des Leides in ein stilles Kloster, in stille
Beschaulichkeit zurückziehen möchten, auf die Pflicht
einsatzbereiter Liebe hinweisen, so hat das Christentum im
Abendland immer wieder gegenüber einer allzugroßen
irdischen Selbstsicherheit auf den Uebergangscharakter alles
irdischen Daseins hinzuweisen und die Worte Christi in die
Zeit hineinzurufen: «Der Mensch lebt nicht vom Brot allein,
sondern von einem jeglichen Wort, das aus dem Munde Gottes
geht.»

In seinen «Europäischen Betrachtungen» teilt uns André
Gide ein Gespräch mit, das ein ehemaliger chinesischer
Minister, ein kluger, vielgereister Mensch, mit ihm führte.
Der Chinese weist auf den Widerspruch hin, der zwischen
dem daseinsbejahenden, sogar lebensgierigen, tatendurstigen,
eroberungssüchtigen Geist des Abendlandes und der auf
waffenloser, vergebungsbereiter, im Entsagen und Verzichten
das wahre Glück sehenden Gesinnung der christlichen
Religion, der Religion der abendländischen Völker, besteht. Das
Abendland strebe in mannigfachen Formen immer nach Reichtum,

das Christentum dagegen gerade nach Armut. Auf diesen
Zwiespalt sei das Disharmonische des abendländischen
Wesens und des abendländischen Menschen zurückzuführen.
Religion und Kultur bewegten sich auf entgegengesetzter Linie
und seien nur durch unbefriedigende Kompromisse
zusammengehalten. Demgegenüber sei der Osten — vor dem
zerstörenden Einbruch des abendländischen Geistes — seelisch
einheitlicher und darum glücklicher gewesen. Der Kindheitszustand,

den Christus dem Abendlande vergebens predige,
sei dort erreicht worden. Die östliche Weisheit habe den
Zustand der Glückseligkeit, den das Christentum in den Himmel



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 133

verlege, auf Erden verwirklicht. Sie sei dazu imstande
gewesen, weil ihre großen Lehrer Laotse, Konfuzius und Buddha
Moral und Weisheit niemals getrennt und niemals, wie das
Christentum es getan habe, ihre Lehren auf etwas Ueber-
natürliches gegründet hätten, das dann den Angriffen der
Vernunft jederzeit offen liege. Im Osten sei der Tugendhafteste

zugleich der Vernünftigste.
So ähnlich wird vielfach vom Osten aus über die

christlich-abendländische Welt geurteilt. Man weist darauf hin, daß
abendländischer Geist und Christentum im Gegensatz zueinander

ständen, daß der abendländische Geist und das
Christentum sich in der Bewertung der Wirklichkeit grundsätzlich
unterschieden. Auch in folgende Form hat man seine Ueher-
zeugung von der Gegensätzlichkeit von europäischem und
christlichem Geist gekleidet: es sei ein Glück, daß das
Christentum die Religion der so raubtierhaften westlichen Völker
geworden sei. Denn was wäre aus ihnen geworden, wenn
nicht die Religion der Nächstenliebe die Gier dieser Völker
noch einigermaßen geziigelt hätte! Sie hätten sich sonst völlig
zerfleischt, hätten die ganze Welt in ein Meer von Blut
verwandelt.

Wir wollen nicht bestreiten, daß dieser östlichen Kritik
an unserer abendländisch-christlichen Welt ein Wahrheitsmoment

zugrunde liegt. Und doch ist diese Kritik einseitig.
Zunächst einmal: der Widerspruch zwischen den Hochzielen
jeder echten Religion und der tatsächlichen menschlichen
Wirklichkeit besteht überall: im Osten ebenso wie im Westen.
Daß der Osten den Zustand der Glückseligkeit auf Erden
verwirklicht habe, trifft keineswegs zu: auch für die konfuzianische

Welt des vorrevolutionären kaiserlichen China, der
jener Minister nachtrauert, trifft das nicht zu; es sind, genau
so wie im Westen, immer nur einzelne besonders hochstehende
ethische oder religiöse Naturen gewesen, in denen die moralischen

oder religiösen Forderungen eine das ganze Leben
bestimmende Wirklichkeit geworden sind. Man müßte denn, wie
es der Konfuzianismus allerdings tut, die Ansprüche an die
Menschen sehr, sehr herabschrauben, um von einer allgemeinen

Verwirklichung des ethischen Ideals reden zu können.
Unrichtig ist an der oben erwähnten Kritik ferner dies, daß



134 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

die religiöse Verankerung der christlichen Moral, ihre
Verankerung im Uehersinnlichen, im Metaphysischen schuld an
ihrer Wirkungslosigkeit sei. Das gerade Gegenteil ist richtig:
jede echte Moral setzt den Glauben an eine absolute Macht
des Guten voraus, berührt sich also an ihrer Wurzel mit
religiösen Gedanken. Es gibt keine hochstehende Moral ohne
metaphysische Hintergründe. Das gilt auch für die Morallehren

des Ostens. Der Taoismus ist Metaphysik: «Die Ewigkeit

erkennen, das ist Weisheit», sagt Laotse. «Wer die Ewigkeit

nicht erkennt, handelt blindlings und unheilvoll.» Auch
das letzte Ziel der buddhistischen Sittlichkeit, das Nirvana,
liegt im Unirdischen. Nur der Konfuzianismus macht eine
Ausnahme, aber eben darum steht er nach dem Zusammenbruch

des chinesischen Kaiserreichs im Ansturm des
revolutionären Denkens, das die chinesische Republik durchwühlt,
in einer furchtbaren Krise. Auf Vernunft allein läßt sich eben
keine echte Moral begründen: die Vernunft kann ebensogut
zur Begründung einer Moral der Nächstenliebe wie einer
Moral des Willens zur Macht dienen. Tatsächlich lebt jede
bloße Vernunftmoral von heimlichen Anleihen, die sie von
der gleichzeitigen religiösen Moral erhebt.

Die östliche Kritik sieht wohl die Gegensätzlichkeiten
zwischen Christentum und abendländischer Welt, nicht aber die
Verwandtschaft, die zwischen dem Christentum und dem Geist
Europas und Nordamerikas besteht. Man beurteilt das
Christentum, dem östlichen Fühlen entsprechend, zu einseitig pas-
sivistisch, man sieht nicht die ungeheuren aktiven Energien
des Christentums, die die Veranlassung gewesen sind dafür,
daß die abendländische Welt sich für den christlichen Glauben

entschied. Die Spannung, die zwischen dem Christentum
und der germanisch-romanischen, aber auch der slawischen
Welt besteht, ist eine ungemein fruchtbare Spannung
gewesen. André Gide betont mit Recht in dem von ihm mit
jenem Chinesen geführten Gespräch, daß es der zu energischer

Individualisierung führende Personalismus des
Christentums, die allem Vermassungsstreben entgegengesetzte
christliche Ueberzeugung von dem unendlichen Wert der
Einzelseele gewesen ist, die die abendländische Menschheit für
das Christentum gewonnen habe und immer wieder für die



E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus 135

christliche Idee, sei es in ihrer katholischen, sei es in ihrer
protestantischen Form, gewinne. Dieser Individualisierung,
diesem energischen Personalismus verdankt das Abendland
seinen inneren Reichtum und eine geistig-seelische Spannweite,

die die des Ostens weit hinter sich läßt. So furchtbare
Opfer diese Individualisierung gekostet hat — wir können
und wollen auf sie nicht verzichten, weil wir nur in dieser
Verpersönlichung die Verwirklichung höchster menschlicher
Werte sehen können. Individualisierung ist für den Christen
immer Persönlichkeitswerdung von Gott her und zu Gott hin:
und darum hat André Gide recht, wenn er die Zukunftsaufgabe

der christlich-abendländischen Welt in einer doppelten
Frontstellung sieht: gegen die isolierende Eitelkeit des
Nationalismus und gegen die Entpersönlichung des Internationalismus.

Von drei tibetanischen Lamas wird uns erzählt, sie wurden

durch die Hauptstädte Europas geführt, und es wurden
ihnen die «Errungenschaften» unserer Zivilisation, insbesondere

die Meisterwerke europäischer Technik, gezeigt. Darauf
erklärten sie: «Es ist gewiß sehr bemerkenswert, was ihr
Abendländer alles habt und könnt, die Eisenhahnen und
Flugzeuge, die Kinos, das Radio usw., aber wir begreifen denn
doch nicht ganz, warum erwachsene Menschen auf derartige
kindliche Spielereien so viel Zeit und Mühe verwenden.» Diese
Antwort jener hohen buddhistischen Geistlichen ist kennzeichnend

für die Haltung der buddhistischen Religion, die mit
überlegener Verachtung auf alle Arbeit blickt, auch auf die
Versuche des Abendlandes, die Natur zu beherrschen und
durch technische Meisterschaft in den menschlichen Dienst zu
zwingen. Das alles, so sagen die Buddhisten, ist törichte
Kraftverschwendung, führt zu nichts, macht die Menschen nicht
um ein Jota besser und glücklicher, macht sie höchstens noch
unglücklicher.

Der abendländische Mensch ist — im Gegensatz zu dem
beschaulichen, bequemen Orientalen — stets ein Mensch der
Arbeit, des Wirkens und Schaffens gewesen. Der
abendländisch-europäische Mensch suchte Gott nicht in unerkennbaren
Fernen; er ging den Spuren des Ewigen im Diesseits nach.
Er belauschte die Schöpferarbeit Gottes in der Natur und



136 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

suchte dieser Schöpferarbeit durch eigene Schöpferleistungen
nachzueifern. Die Hingahe des abendländischen Menschen an
die Welt der Technik, über die jene drei buddhistischen
Lamas so staunten und die sie für eine kindliche Spielerei
ansahen, ist in Wahrheit für den Abendländer mehr als Spiel,
ist vielmehr ein leidenschaftlicher Versuch, durch die
Herrschaft über die Natur göttlich-schöpferische Kräfte zu
betätigen. Wir suchen Gott in seiner irdischen Gestalt, in seinem
irdischen Wirken. Der Wirklichkeitssinn des abendländischen
Menschen ist eine Form seiner Gottesverehrung. Allerdings
steht der abendländische Mensch in der Gefahr, über der
Wirklichkeit Gott aus den Augen zu verlieren. Er vergißt,
daß hinter der Schöpfung der ewige Schöpfer steht, er betet
die Schöpfung statt des Schöpfers an. Dann aber verwandelt
sich das wirkliche Leben in einen wüsten Tanz, einen
sinnlosen Wirbel von Weltatomen. Die Welt wird entgottet, und
damit wird das Leben seines tiefsten Sinnes beraubt. Dahin
kommt man, wenn man aus sich selbst heraus wirken will.

Das Große an Christus ist dies, daß er aus Gott heraus
lebte, daß er beides miteinander verband: Hingabe an Gott
und Hingabe an die Welt. Die Hingabe an Gott führte ihn
dazu, die Welt als die göttliche Schöpfung zu lieben; die Blumen

auf dem Felde, die Vögel unter dem Himmel waren ihm
Geschöpfe Gottes, die Menschen waren ihm Kinder Gottes,
und mit erbarmender Liebe ging er den Elenden und Verlorenen

nach. Indem er die Welt mit ihrer Freude, mit ihrem Leid,
mit ihrem Guten, mit ihrer unendlichen Schuld an sein reiches
Herz nahm, zeigte er seine Liebe zu Gott. So war er ein Wirkender,

ein rastlos Schaffender, der aber über seinem Schaffen
nicht die Berge Gottes aus den Augen verlor, sondern gerade
dadurch, daß er unermüdlich im Geiste ehrfürchtiger Liebe
tätig war, den göttlichen Höhen nahe und näher kam. Nicht
weltflüchtige fromme Beschaulichkeit, aber auch nicht bloße
Hingabe an das Diesseits unter Aufgabe jeder Ewigkeits- und
Gottesbeziehung, sondern Weltliebe und Gottesliebe vereinigt
— Dienst an der Welt, Dienst an den Menschen als die rechte
Art und Weise, Gott zu dienen, das ist das Ziel, zu dem er
die Seinen hinführen will.

Die Christusoffenbarung ist zeitlos: «Himmel und Erde



Rezensionen 137

werden vergehen, aber meine Worte werden nicht vergehen.»
Das theologische Denken dagegen sucht diese Offenbarung
dem Verständnis und der Fassungskraft einer bestimmten
Zeit nahezubringen. Theologie muß also im guten Sinne des
Wortes immer «zeitgemäß» sein, auch wenn sie sich gegen
den herrschenden Geist ihrer Zeit wendet. Es gibt Zeiten, in
denen der Begriff der Gnade Gottes, andere Zeiten, in denen
der Begriff der Majestät Gottes in den Mittelpunkt des
theologischen Denkens gestellt werden muß. Die christliche Ethik
kann der einen Zeit am besten dienen, wenn sie den Begriff
der Freiheit, einer andern Zeit, wenn sie den Begriff der
Gemeinschaft besonders betont. Unsere Zeit, die im Massenwesen
zu versinken droht, braucht zu ihrer geistigen Genesung nichts
dringender als eine Theologie des Personalismus.

Bremerhaven. Ernst Walter Schmidt.

Rezensionen.
Vedanta und Wir, mit einer erläuternden Einführung hrsg.

von Christopher Isherwood, Zürich, Rascher Verlag 1949,
512 S., Fr. 21.—.

Das vorliegende Buch stellt die Auslese dar von ca. 70

Artikeln, die dem unter dem Titel «Vedanta und der Westen»
erscheinenden Organ der amerikanischen Vedanta-Gesellschaft
entnommen sind. Gründer der ersten Gesellschaft dieses
Namens war Vivekananda, Schüler Ramakrishnas, von diesem

zum Träger seiner Botschaft an die Welt ausersehen (S. 81).
In einem in unser Buch aufgenommenen, bisher unveröffentlichten

Vortrag (265—80) erzählt er einiges über sein eigenes
Werk. Man stößt darin auf eine interessante Charakteristik
der Inder: «Der allgemeine Zustand der breiten Massen des

Volkes ist der des Hungerleidens» (266). «Aber in Indien ist
Armut nicht identisch mit Sünde, Verworfenheit und Laster»
(278). «Der Inder tut alles religiös: Trinken und Schlafen,
Spazierengehen und Heiraten, ja sogar das Stehlen... Die
Lebenskraft, die Mission dieses Volkes ist die Religion» (267).
Und im Umgang mit seinem Lehrer hat Vivekananda die
Parole gelernt: «Wir müssen eine allumfassende Religion
beginnen, und zwar sofort» (272)! Mit dem «allumfassend» ist


	Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

