
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 2

Artikel: Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

Autor: Heinemann, Isaak

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877444

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 99

Philo als Vater der mittelalterlichen
Philosophie

Die übliche, wohl nur von Spengler bestrittene, Dreiteilung
der Philosophiegeschichte hat jüngst entschiedenen Widerspruch

erfahren. H. A. Wolfson, der mit einer Anzahl von
Veröffentlichungen zur Philosophie des Mittelalters und der
Renaissance hervorgetreten war, stellt ein Werk in Aussicht,
dessen erster Teil der griechischen Philosophie gewidmet sein
soll, der 2. Philo, der 3. dem Mittelalter, der 4. Spinoza. Der
zweite, Philo behandelnde Teil liegt bereits vor1; er umfaßt
1000 Seiten (einschließlich der mustergiltig sorgfältigen
Indices) und läßt die Anschauung des Gesamtwerks deutlich
erkennen: «Mediaeval philosophy is the history of the
philosophy of Philo. For well nigh seventeen centuries this
philosophy dominated European thought. Nothing really new
happened in the history of European philosophy during that
extended period. The long succession of philosophers during
that period... have only tired to expound. the principles
laid down by Philo» (II459). Danach ist die mittelalterliche
Philosophie nicht mehr als selbständige Erscheinung
anzusehen; dies gilt nicht nur von der «europäischen», sondern
ebensosehr auch von der orientalischen Philosophie der Araber

und der Juden. Das Philobild des Verfassers zielt vor
allem darauf ab, Philo als den Begründer jener Philosophie
zu verstehen, die nach W. geherrscht hat, bis Spinoza ihre
Grundlagen erschütterte.

Den Beweis für seine Behauptung gewinnt W. nicht etwa
durch Weiterführung der seitherigen Forschungen über den
Einfluß Philonischer Methoden und Anschauungen auf Judentum

und Christentum. Diesen Forschungen gegenüber zeigt er
sogar eine (wie mir scheint, sehr erfreuliche) Zurückhaltung.
Er betont, daß Uebereinstimmungen zwischen Philo und rab-
binischen Schriften nicht ohne weiteres Entlehnung der Rab-
binen beweisen (I 91 f.; 306), daß sich Philos Naturphilosophie

1 Philo, Foundations of religious philosophy in Judaism, Christianity,
and Islam, by Harry Austryn Wolfson, Cambridge (Mass.), 1947, I (462 S.),
II (531 S.), von mir besprochen in der hebräischen Zeitschrift Qirjat Sefer
(Jerusalem) 1948, 208 ff.

7*



100 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

(1323), mit Einschluß der Schöpfungslehre (1195), seine
Logoslehre (I 282) und seine Allegoristik (I 134) wesentlich von
der mittelalterlichen unterscheiden und daß weder Maimonides
noch Thomas direkt von Philo gelernt haben können (II 310).
Vielmehr gründet W. seine These wesentlich auf die
Untersuchung der methodischen Grundlagen der alexandrinischen
und der mittelalterlichen Lebensanschauung. Daß beide eine
Vermittlung zwischen Bibel und Philosophie versuchen, ist
unbestritten. Das Neue bei W. liegt darin, daß er Philo eine
Herabsetzung der Philosophie und eine Neigung zur Dog-
matik im späteren Sinne des Wortes zuschreibt, die man bisher
bei ihm noch nicht gefunden hat, daß er überdies die
Unterschiede in den Bildungsstoffen, die der alexandrinischen und
der mittelalterlichen Philosophie zugrundeliegen, sehr gering
einschätzt. Und seine Anschauungen verdienen im Hinblick
auf die Gelehrsamkeit und den Scharfsinn, mit denen er sie zu
begründen weiß, gewissenhafte Nachprüfung.

1. Philosophia ancilla theologiae.

Die Lehre der Scholastik von der Philosophie als Magd
der Theologie schreibt W. Philo, der Patristik, dem Islam
und dem mittelalterlichen Judentum zu. Ist ihm hierin
zuzustimmen?

Bei Philo ist diese Lehre nirgends ausgesprochen. Im
Gegenteil: es ist nicht leicht mit ihr vereinbar, wenn er die
Philosophie als Quelle aller Güter (SpL. III 186), als höchstes
Gut (Op. 53 f. ; SpL. I 336) und als vollkommensten Gegenstand

des Studiums (Ebr. 51) bezeichnet, durch welches der
Sterbliche zur Unsterblichkeit gelangt (Op. m. 77). Nach einer
Schrift über die Gesetze der Thora (SpL. II 230) sollen wir den
Eltern dankbar sein, daß sie die Seele gefördert haben durch
Grammatik, Arithmetik, Geometrie, Musik und den gesamten
philosophischen Unterricht, der den im sterblichen Leibe
wohnenden Geist emporhebt und zum Himmel hinanstreben läßt;
von Ausbildung in den Quellen der Tradition ist nicht die
Rede; und Philo erwähnt zwar gelegentlich Nachrichten, die
er von jüdischen Exegeten gehört hat, aber nicht Schriftauslegung

als Teil der regelmäßigen Ausbildung. Von hier aus
versteht sich die Darstellung seines Studiengangs Congr. 74 ff.:



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 101

er hat zunächst Grammatik, Geometrie, Musik studiert und
sich erst dann ihrer «Herrin», der Philosophie, zugewandt —
wie auch Abraham erst mit Hagar, der Magd, als Vertreterin
der Enkyklia, Kinder zeugen muß, ehe er mit der Herrin (das
bedeutet ja Sara), d.h. der Philosophie, fruchtbare Verbindung

eingehen darf. Genau im gleichen Sinne haben die Stoiker

den relativen Wert der Fachwissenschaften gegenüber der
PrinzipienWissenschaft betont2; sogar bezüglich der
Schriftdeutung geht Philo in ihren Fußtapfen, da sie die reinen
Empiristen mit jenen Freiern verglichen, die sich mit den Mägden

der Penelope begnügen, da die Herrin sich ihnen versagt
(Stoic, fgm. 1350). — Nun fügt aber Philo hinzu: «Wie die
enkyklischen Wissenschaften zum Erwerb der Philosophie
beitragen, so die Philosophie zum Erwerb der Weisheit...
der Wissenschaft von den göttlichen und menschlichen Dingen
und ihren Ursachen. Wie die enkyklische Bildung Magd der
Philosophie, dürfte daher die Philosophie (selbst) Magd der
Weisheit sein.» Diese Worte setzt W. 1149 gleich mit dem
Satze, die Philosophie sei die Magd der Theologie! Er stützt
sich darauf, daß (I 20) bei den Rabbinen und einzelnen
Hellenisten (hinzukommt Jos. Ant. XX 264) bisweilen Weisheit
und Thora identifiziert werden. Aber 1) beweisen die schwächer

im Griechischen wurzelnden Schriftsteller nichts für Philo,

der häufig sowohl von Weisheit wie von Thora redet, ohne
sie je gleichzusetzen 3; 2) wenn er grundsätzlich beide Begriffe
gleichsetzte, so berechtigte uns das noch nicht, überall Thora
für Weisheit einzusetzen; sogar Midrasch Mischle zu 1, 1

unterscheidet zwischen beiden; 3) ganz unstatthaft wäre es hier, da
Philo die Weisheit (wie W. natürlich zugibt) streng stoisch
definiert und da in seinem Bildungsgang, wie wir sahen, jedes
Thorastudium fehlt. Allerdings erklärt er § 80, daß die
Enthaltsamkeit zwar um ihrer selbst willen zu pflegen ist; «würdiger

aber dürfte es scheinen, wenn man sie der Ehre und Ge-

2 Pohlenz, Die Stoa I (1948) 214; 292. Aul die Anmerkungen zur
deutschen und zur englischen Uebersetzung ist hei allen Philostellen
stillschweigend verwiesen.

3 Insbesondere fehlt die Gleichsetzung Ebr. 31 zu Spr. Sal. 8,22. Die
von W. angeführten Stellen Q. Gn. II § 58 und Leg. all. III 46 füllen die
Lücke seines Beweisganges nicht aus.



102 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

neigtheit Gottes willen pflegte». In diesen Worten Philos sieht
W. I 150 einen Hinweis auf die Thora — ohne jeden Grund.
Das Lebensideal, das hier und in der Parallelstelle Qu. Gn.
III § 21 entworfen wird, ist allgemein menschlich, nicht
jüdisch; Gottes Wille zeigt sich nach Philo, wie sofort deutlich
werden wird, auch im Sittengesetz; fromme Menschen gibt es
nach ihm allenthalben (W. II 374) ; und eine Enthaltsamkeit,
wie Kaiser Marcus sie als religiöser Mensch gefordert und
geübt ihat, entspricht vollkommen dem hier aufgestellten Ideal.
Die religiöse Färbung des Weisheitsbegriffes ist auch aus Hellas

zu belegen.4 Und von der scholastischen Entwertung des
Denkens zugunsten des Schriftstudiums ist nicht die leiseste
Spur bei Philo zu merken.

Clemens Str. I 5 (W. 1166 f.) betrachtet gleichfalls die En-
kyklia als Mägde der Philosophie, der «Wissenschaft von
göttlichen und menschlichen Dingen und ihren Ursachen».
Er fügt indessen hinzu: «Ich bewundere die kosmische
Bildung nur als jugendlich-unreif und als Dienerin, aber deine
Wissenschaft ehre ich als rechtmäßige Gattin.» Er spielt
damit auf den Gegensatz von Kosmos und Uranos an, der sich
zwar schon in der klassischen Philosophie findet5, aber
allerdings für Philo eine weit größere Bedeutung besitzt6 und sich
im Christentum noch weiter verschärft, wo aus dem philoni-
schen Kosmopolites der Uranopolites geworden ist7. Clemens
legt also wohl den Grund zu dem abfälligen Werturteil vieler
Scholastiker über alles weltliche Wissen; aber er redet vom

4 Leisegang, RE. Pauly-Kroll, Realenzyklop. der Alterstumsw.) III
A 1022; Pohlenz I 297 f. Natürlich kamen die im Hellenismus hervortretenden

religiösen Neigungen Philos Frömmigkeit stark entgegen, und diese
wurzelt im Judentum. Aber diese von niemand bestrittenen Tatsache
rechtfertigt es nicht, ihm den Glauben an die Philosophie als «bondwoman

or handmaid of Scripture» (W. I 150) zuzuschreiben. Wie von diesem
Glauben aus die Hagarerzählung aufzufassen ist, zeigt deutlich die Klage
Fitsacres über die Theologen, die den Mägden, den Profanwissenschaften,
huldigen, statt der Königin Theologie (Grabmann, Kulturphilos. des Thomas
von Aquin 115), und die Deutung der beiden Frauen auf Philosophie und
Thora durch den von der Scholastik beeinflußten Prediger Isaak Arama
(15. Jhdt. : Schmiedl, Studien über jüd. Religionsphil. 1869, 217).

5 Arist. Phys. II 196 a 25; De caelo I 280 a 21.
0 Leisegang, Index Philoneus 464 b 12 ff.
7 Reitzenstein, Hell. Mysterienreligionen3 245.



I. Heinemarin, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 103

Verhältnis der Enkyklia zur Philosophie, die er im weiten
Sinne des Wortes, mit Einschluß der Ursachenforschung,
auffaßt; W. geht zu weit, wenn er meint, daß Clemens «wesentlich»

dasselbe sage wie die Scholastik.
Die Wissenschaftslehre der Araber und der Juden des

Mittelalters ist gerade W. genau bekannt.8 Den Satz des Damian
kann er in ihr nicht nachweisen.

Nach Ihn Roschd ist «die Weisheit (Philosophie) die
Gefährtin des Religionsgesetzes und seine Milchschwester».9
Das ist nicht «the same idea» wie bei Damian, sondern
das Gegenteil: die Lehre von der Gleichstellung der beiden
Erkenntnisquellen, «Philosophie und Gesetz», die nach Ibn
Roschd «beide Wahrheit sind, da sie auf Gott, den Geber des
Gesetzes und Spender der Vernunft, zurückgehen».

Nach dem ersten uns deutlich erkennbaren Vertreter der
jüdisch-mittelalterlichen Philosophie verweisen die beiden
Erkenntnisquellen aufeinander: Sinne und Vernunft rechtfertigen

den Glauben an die Ueberlieferung; die Bibel billigt das
Vertrauen auf Wahrnehmung und Intellekt.10 Die jüdischen
Aristoteliker gehen in der Wertschätzung der Vernunfterkenntnis

eher noch weiter: an einer bekannten Stelle (More
II 25) erklärt Maimonides: wenn er nicht an die Ewigkeit der
Welt glaube, so habe das nicht seinen Grund in den Worten
der Bibel; die Stellen, an denen sie von der Weltschöpfung
redet, seien nicht zahlreicher als die anthropomorphistischen;
und die Pforten der (uneigentlichen) Auslegung seien (auch
bezüglich der Schöpfungslehre) nicht verschlossen. Die Stelle
ist auch deshalb lehrreich, weil sie zeigt, weshalb Männer,
denen die Bibel Gottes Wort war, sich tatsächlich auf die
«irrende Menschenvernunft», mit W. zu reden (s. u.),
mindestens ebenso stark verließen: weil nämlich die Bibel, wie

8 Vgl. seinen Aufsatz im Hebrew Union College Jubilee Volume,
Cincinnati 1925, 263 ff.

0 M. Pleßner hatte die Freundlichkeit, den von W. I 157 nach M. J.
Müller zitierten Satz in der Ausgabe von Gauthier, Alger 1942,
nachzuschlagen, zu übersetzen und mich an Leo Strauß, Philosophie und Gesetz
(1935) 71 zu erinnern.

19 Ueber Saadia vgl. Bacher, Bibelexegese vor Maimuni (1896) 1, 4;
Saul Horovitz, Psychologie bei den jüdischen Religionsphilosophen I (1898)
48, 90; Heschel, JQR 1944, 391 ff.



104 1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

sie es ausdrückten, vielfach nur «in Menschensprache redet»
und daher auf Grund unseres Denkens gedeutet werden muß.
Dennoch findet W. 1157 einen Beleg für die Ansicht des
Damian bei Maimonides in einem Privatbrief an einen Talmu-
disten, dem er erklärt, die Thora sei stets das geliebte Weib
seiner Jugend gewesen, und die anderen Wissenschaften, die
er aus Ammon und Moab übernommen, sollten ihr nur als
Würzerinnen, Köchinnen und Bäckerinnen dienen. — Ganz
abgesehen davon, daß Maimonides der letzte war, der einem
philosophisch Ungebildeten die volle Wahrheit über methodische

Grundfragen enthüllt hätte und daß er mehr von seinen
persönlichen Neigungen spricht als von dem Werte der Thora
und der Wissenschaft für die Fundierung der Weltanschauungslehre

— ist es zulässig, einen im Musivstil gehaltenen
Privatbrief, als besonders exakten Ausdruck methodischer
Stellungnahme, einer ganzen wissenschaftlichen Literatur
gegenüberzustellen und aus ihm, statt aus dem tatsächlichen
Verfahren, «die» Haltung des jüdischen Mittelalters 11 zu
bestimmen?

2. Philos Lehre von der Schriftoffenbarung.
Aus der Lehre von der Philosophie als Magd der Schrift

folgt nach W. 1164, daß die Schrift nach Philonischer und
mittelalterlicher Anschauung eine Reihe von Grundlehren
göttlichen Ursprungs enthält, durch welche (nach I S. V) «die
Philosophie, dies Erzeugnis irrender Menschenvernunft,
geprüft und berichtigt werden soll». Eine solche Reihe
konstruiert er 1164 für Philo aus mehreren Stellen. Nach Op. m.
170 ergibt sich aus dem biblischen Schöpfungsbericht der
Glaube an Gottes Dasein, seine Einheit, die Erschaffung der
Welt, ihre Einheit, Gottes Vorsehung. In der Vorschrift der
Thora, daß gewisse Verstümmelte und die Angehörigen
bestimmter Völker «nicht in die Gemeinde Gottes kommen
dürfen», sieht Philos Allegoristik (Sp. L. I 327 ff.) die Abweisung
derer, die die Ideen oder Gottes Dasein leugnen, an mehrere
Götter glauben oder Vernunft oder Sinne verherrlichen. An

11 Wie weit die christliche Scholastik auf die ausgehende jüdische
Philosophie des Mittelalters gewirkt hat (s. Anm. 4), ist hier nicht zu
untersuchen.



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 105

anderen Stellen wird der Glaube an den göttlichen Urprung
der Thora (s. u.) und die Hoffnung auf Unsterblichkeit (V.
Mos. II 14) ausgesprochen.

Der Unterschied zwischen dieser von W. zusammengestellten
Liste und denen der mittelalterlichen Philosophen liegt auf

der Hand. Die letzteren dienen dazu, den Unterschied zwischen
dem Gläubigen und dem Ungläubigen erschöpfend zu bezeichnen.

Sie betonen daher vorwiegend die nur aus der Heiligen
Schrift zu entnehmenden Lehren. Bei Philo erscheint kein
Satz, den er nicht auch in griechischer Wissenschaft gefunden
hätte.12 Dagegen findet sich unter seinen Grundlehren die
Ideenlehre, obschon Philo selbst zugibt, daß die Menschen
diese Bezeichnung gefunden haben (SpL. I 48), da er sogar
mit den Mitteln seiner Exegese nur leise Anspielungen auf sie
in der Bibel entdecken kann.13

Es steht jedoch unter jenen Sätzen einer, der zwar keinen
Widerspruch zu griechischem Denken enthält, aber allerdings
geeignet war, zu solchem Widerspruch zu führen und in jedem
Falle methodisch die Theologie auf neue Grundlagen zu stellen.

Es ist der Satz vom göttlichen Ursprung der Thora. Dieser

Satz ist, wie die Geschichte der Inspirationslehre zeigt,
sehr verschiedener Auslegung fähig. Eine vollständige
Darstellung der Auffassung Philos und ihrer Quellen würde den
Rahmen unserer Untersuchung sprengen. Wir müssen aber
die Frage klären, wie Philo die Offenbarung, als geschichtlichen

Akt (nicht als dauernde Erleuchtung frommer
Menschen), versteht und ob sein Offenbarungsbegriff demjenigen

entspricht, den W. als kennzeichnend für die vorspinozi-
stische Philosophie betrachtet.

Nach W. II 185 glaubt Philo auch an eine geschichtliche
Offenbarung an Heiden. Er schreibt Philo den Glauben an die

12 Tatsächlich weicht Philo vom Timaios erheblich ab; mit W. I 227 ff.
trifft Leisegang zusammen (EE. XX16: vom Verf. frdl. übersandt), der
i. a. Philo viel näher an die Griechen heranrückt. Aber Philo glaubt an die
Uebereinstimmung mit Plato zweifellos: nur darauf kommt es hier an.

13 Op. m. 25 schließt Philo: Wenn der Mensch, dieser Teil des Kosmos,
Nachbild ist, so ist es gewiß auch nach Moses der ganze Kosmos. SpL. I 48

sagt Philo nur, daß Menschen die göttlichen Gewalten als Ideen bezeichnen

— nicht, daß die Thora es tut. Nach anderen Stellen (W. I 182) ist das
Stiftszelt nach einem Urbilde geschaffen (nicht die Welt).



106 /. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophiet

sieben «Noachidischen» Gesetze zu, welche nach rabbinischer,
mittelalterlicher und neuzeitlicher Lehre dem Noah und seinen
Nachkommen unmittelbar nach der Sintflut gegeben worden
sind.14 Nun hatte zwar schon Jakob Bernays in den Heraklit-
briefen die Hand eines jüdisch-hellenistischen Fälschers zu
erkennen geglaubt, weil die in ihnen ausgesprochene Rüge des
«Verzehrens lebender Tiere» ihn an das noachidische Verbot
des «Essens von Gliedern lebender Tiere» erinnerte. Aber man
hält heute wohl allgemein an dem heidnischen Ursprung dieser

Briefe fest, zumal sich auch für die Verwerfung der
«Omophagie» griechische Parallelen haben erbringen lassen.15
Und Philo erwähnt in den Quaestiones bei der ausführlichen
Auslegung von Gen. 9, 3 ff. die Noachidengesetze nicht;
vielmehr gilt ihm an den von W. angeführten Stellen das
Naturgesetz, nicht eine einmalige Kundgebung Gottes, als Quell
menschlicher Sittlichkeit.

Aber allerdings glaubt Philo an göttliche Offenbarungen
an Israel. Die Zehn Gebote sind durch eine von Gott eigens
geschaffene Stimme verkündet worden (Dec. 32 u. ö.). Mit
Bezug auf sie heißt Gott Gesetzgeber (Post. C. 143). Den übrigen

Inhalt der Thora hat Moses (V. Mos. II 188) mitgeteilt,
teils als Dolmetsch Gottes, teils in Form von Frage und
Antwort, teils in göttlicher Verzückung (dazu W. II 34). Als
Wirkungen dieser Verzückung werden § 246 auch Verkündungen
und Warnungen des Moses angeführt. Der gesamte Inhalt der
Thora gilt ihm also als inspiriert; aber auch die Geschichtsbücher

(Conf.149), die prophetischen Reden (Conf.44; Somn. II
172) und die Psalmen (Agr. 50; Plant. 29; Heres. 290); auch
der Verfasser des Spruchbuches zählt zum «göttlichen Chor»
(Ebr. 31).18

14 Gabirol Avencebrol) schließt die Schilderung der Seligen in
seinem Gedicht «Königskrone»: «und dies sind die Söhne Noahs» (nach
Gen. 10,1) in schönem Doppelsinn: «die Hüter der Noachidengesetze» und
«die Kinder der ewigen Ruhe» (etymologisch). Zur Neuzeit Cohen, Religion

der Vernunft (1929) 143. 16 RE. Sppl. V224 (mit Literatur).
16 Unsere knappe Behandlung (s. o.) kann die einzelnen Ausdrücke für

die Inspiration nicht unterscheiden. Vollständigkeit der Belege ist nicht
erstrebt. Von Stellen, in denen Philo nicht im eigenen Namen spricht
(Dec. 15; Probus 80), ist absichtlich abgesehen, ebenso von solchen, wo er
sich auf göttliche Aussprüche bezieht, die die Bibel erwähnt.



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 107

Wie verhält sich seine Inspirationslehre und die auf ihr
aufgebaute Exegese zu verwandten Erscheinungen in der
griechischen und jüdischen Kultur?

«Auslegung» zur Gewinnung von Normen für unser eigenes

Denken und Tun fand Philo nicht nur im Judentum. Der
Grieche «exegesiert» :

1. Dichter. Man sucht im Homer nicht nur Erbauung für
jung und alt, sondern auch wissenschaftliche Wahrheit. Den
Chrysippos muß Poseidonios daran erinnern, daß Zeugnisse
der Alten erst angeführt werden dürfen, wenn der Beweis für
die Wahrheit eines Satzes bereits erbracht ist.17 Die
Homerexegese lieferte Methoden, die an Kühnheit z. T. hinter denen
der Aggada nicht zurückstehen (Gematria; Allegoristik).

2. Philosophen — in derart zunehmendem Maße, daß schon
ein Zeitgenosse Philos klagt: quae philosophia fuit, facta phi-
lologia est (Sen. ep. 108, 23). Insbesondere haben stoische
Verehrer Piatos «Exegese des Timaios» getrieben (Sextus Math.
VIT 93), an den sich auch Philo in der Darstellung der
Weltbildung anschließt, und haben auch in der Ethik18 an Piatos
Lehre angeknüpft.

3. Gesetze, vorwiegend natürlich aus praktischem Bedürfnis.

«Exegeten» hießen hochgeachtete Sakralbeamte in Athen.
Als inspiriert galten den Männern der Wissenschaft nicht

die Dichter. Dagegen deutete man den Namen des Pythagoras
in seiner Schule als «die Wahrheit sagend so gut wie der
Pythische Gott» (Diog. La. VIII 12); mit dem Worte «er hat
es gesagt» schlug man Zweifel nieder und deutete Speisevorschriften

allegoristisch (Iambi. V. Pyth. 86 f.), nicht anders
wie Vorgänger Philos und der Barnabasbrief.

Vor allem aber hält man Gesetze für inspiriert — in
doppeltem Sinn.19

Das Sittengesetz ist nach stoischer Lehre mit dem höch-

17 Galen, Plac. Hipp, et PI. 502 Kühn; dazu Eucken, Methode der arist.
Forschung 4. 18 Pohlenz, Stoa I 256; II 133.

19 Ueber den Ursprung des Sittengesetzes im göttlichen Logos, dessen

Teil der individuelle Logos des Menschen ist, vgl. Pohlenz, Stoa I 133.

Pantasopulos, Lehre vom natürlichen und positiven Rechte bei Philo,
kenne ich nur aus der kritischen Anführung bei Goodenough, By light—
light (1935) 92.



108 1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

sten Gott identisch (I 162; II 1076 Arnim) oder von ihm
gegeben (I 537, 20). Das höchste Gesetz, welches das ganze
Weltgeschehen regelt durch die Weisheit des Gebietens und
Verbietens, ist nach Cicero (Leg. II 8 Arnim III 316) der Geist
des durch seinen Logos (ratio) zwingenden oder untersagenden

Gottes, der Orthos Logos (ratio recta) des höchsten Zeus.
Philo deutet De Jos. 29 den Namen seines Helden als «Zusatz

zu (Gott) dem Herrn»; er sieht also (anders als Mut. 89;
Somn. II 47) in der ersten Silbe das Tetragramm, das die LXX
durch Kyrios wiedergibt. «Denn ein Zusatz zu der mit
Herrschaft (kûpoç) begabten Natur ist die Verfassung der
Einzelstaaten. Der Großstaat nämlich ist dieser Kosmos, und er hat
eine einzige Verfassung, ein einziges Gesetz, das Naturgesetz,
das vorschreibt, was zu tun, und untersagt, was zu unterlassen

ist.» Danach ist Gott der Geber des Gesetzes, des sittlichen
so gut wie des physischen. Noch deutlicher rechnet Philo Fuga
95 die «gesetzgebende» Kraft Gottes unter die Kolonien des

Logos, genau entsprechend Cicero; die Erkenntnis Gottes als
«Gesetzgebers» in diesem Sinne ist natürlich nicht Kenntnisnahme

eines geschichtlichen Hergangs, sondern ausschließlich
dem Weisen vorbehalten (§ 99).

Aber natürlich war der Glaube, daß alles, was über das
Naturgesetz hinausgeht, menschliche, allzumenschliche
Satzung sei, im Altertum weitverbreitet, und er hat zu scharfen
Angriffen auf die jüdischen Ritualgesetze geführt.20 Philo
mißbilligt diese Angriffe. Er hält, wie wir wissen, auch das
Sinaigesetz für «gottgegeben». Scheinbar stellt er als Jude die
philosophische Lehre der Stoiker und die traditionelle Lehre
seines Glaubens ohne rechte Vermittlung nebeneinander.

In Wahrheit fand er die Nebeneinanderstellung natürlicher
und geschichtlicher Gesetzgebung durch Gott bereits hei den
Stoikern. Wenn die Kyniker ein Vergnügen darin fanden, des

geschichtlich Gewordenen zu spotten, suchten die Stoiker vielfach

zwischen dem Glauben an den «physischen» Ursprung
des Sittengesetzes und dem — schon von Herodot ernst genommenen

— Anspruch vieler Gesetzgeber auf göttliche Inspiration
21 zu vermitteln.

20 «Philons Bildung» 449; 458 f. 21 Pfister, RE. XI 2129 f.



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 109

Aus der gleichen Schule wie jener Satz Ciceros und Philos

über den Logos als Quell des Sittengesetzes, vielleicht
sogar aus der gleichen Feder22 stammt eine Abhandlung, welche
den Moses als Vertreter «wahrer Frömmigkeit» schilderte und
ihn zusammenstellte mit Minos, der Befehle von Zeus brachte,
und mit Lykurgos, der die Orakel der Pythia vermittelte. «Mag
es in Wahrheit (mit ihrer Inspiration) stehen wie auch immer
— die Menschen haben daran geglaubt und sich danach
gerichtet.» Unser Stoiker lehnt also den Anspruch der Gesetzgeher

nicht ah; er kann es auch kaum, wenn er an göttliche
Orakel glaubt, wie es die meisten Mitglieder seiner Schule
getan haben. Aber er heißt ihn auch nicht ausdrücklich und in
allen Fällen gut. Die Frage der Herkunft eines Gesetzes ist
nicht ausschlaggebend für einen Philosophen, der über den

Anspruch dieses Gesetzes auf «Göttlichkeit» je nach dessen

Uebereinstimmung mit dem Naturgesetz entscheidet, wie sein
Lob der ursprünglichen Verfassung des Moses und die an es

geknüpfte Verwerfung aller Ritualgesetze beweist.
Philo will «das Leben des Moses schildern, den die einen

als Gesetzgeber der Juden, die anderen als Dolmetsch heiliger
Gesetze ansehen» (V. Mos. II). Er kennt also natürlich die
Diskussion über die Inspiration des Moses, nimmt aber zu
ihr keine Stellung; ihm genügt, zu Anfang und als These seiner

Schrift festzustellen, daß er «der größte und vollkommenste

Mensch» gewesen ist. Die Frage nach der Herkunft seiner
Gesetze erscheint daher auch Philo nicht unmittelbar als
wesentlich; mittelbar ist sie es insofern, als Moses' Größe auf
der Vereinigung mehrerer Eigenschaften beruht und sowohl
die des Gesetzgebers wie des «Propheten», auch bezüglich der
Gesetze (II 188; s.o.), sich bei Moses in harmonischer Ver-

22 Ueber Poseidonios als Quelle für Strabo XVI 760 ff. vgl. Reinhardt,
Poseidonios über Ursprung und Entartung (mit Lit.) 1928, der in der
Ablehnung jeder Skepsis des Pos. bezüglich der Ansprüche der Gesetzgeber
(17,1) etwas zu weit geht. Nicht «der göttliche Befehl wird auf die Natur
der Dinge zurückgeführt», sondern nur der Befehl als solcher, der göttlich
oder menschlieh sein kann. Meine Vermutung, daß Cicero Leg. II aus
Poseidonios schöpft (Pos. met. Sch. II 251 ff.), ist angefochten worden;
Pohlenz I 244 denkt an Antipater, gibt aber II 119 zu, daß schon Poseidonios,

wie es Cicero tut, auf die Proömien der alten Gesetze verwiesen
haben mag.



110 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie1

bindung (II 7) finden. Solche Harmonie wäre freilich nicht
möglich, wenn Philo restlos an der Auffassung festhielte, daß
der Prophet «nichts aus Eignem vorträgt, sondern Gott sich
nur seiner Organe zur Offenbarung seines Willens bedient.> 23

Dann wäre die bei Philo so häufige Bezeichnung des Moses
als Gesetzgeher nur Redensart. In Wahrheit erkennt aber
Philo Y. Mos. II 8 ausdrücklich an, daß die Gesetzgebung des
Moses von seinen persönlichen Eigenschaften zeugt: seiner
Menschenliebe, seiner Liebe zum Guten und seinem Haß gegen
das Schlechte; auch nach SpL. II 104; Virt. 80 ff. haben sich
gewisse soziale Gesetze aus Moses' persönlicher Gesinnung
ergeben. Soweit stimmt er mit den Griechen24 überein, die Moses'

persönliche Gesinnung rühmen, ohne seinen Anspruch
auf göttliche Eingebung zu bestreiten. —

Für die exegetische Begründung seiner Weltanschauung
fand Philo also methodische Ansätze in Griechenland, 1) in
der Gepflogenheit der Philosophen, ihre Ansichten in
Vorgänger hineinzudeuten, 2) in der Anerkennung offenbarter
Gesetze. Tatsächlich geht er natürlich in der Bedeutung, die
er der offenbarten Erkenntnisquelle beimißt, über die Griechen

weit hinaus. Auch von den anderen Orientalen, deren
inspirierte Naturdeuter manche Stoiker ernst nahmen25,
unterscheiden sich Philo und Josephus 26 erheblich. Sie bestreiten

ja grundsätzlich den Glauben an das Dasein anderer Götter,

damit aber natürlich den Anspruch der anderen Gesetzgeber

auf Offenbarung; überdies besitzen ihre Offenbarungsurkunden,

dank ihrem weit größeren Gehalt an weltanschaulichen

Lehren und im Hinblick auf die Sitte regelmäßiger
Schrifterklärung in öffentlicher Versammlung, eine
unvergleichlich stärkere Bedeutung für das religiöse Leben des
Einzelnen und der Gesamtheit, als die heidnischen sie jemals
erlangen konnten.

23 W.II 28 nach SpL. IV 49; andere Stellen, Literatur und Quellenkritik

MGWJ. 1920, 25 ff.
21 Auch Hekataios wußte von Moses' Anspruch auf Inspiration.
25 Seneca Nat. q. III 29, 1: Berosos qui Belum interpretatus est.
26 Wenn er Ant. III 81 dem Leser überläßt, ob er an die Offenbarung

am Sinai glauben will, und Ap. II 161 Moses unter die heidnischen Gesetzgeher

(versteht sich: unter Wahrung seines Vorzuges) einreiht, so geht
er weiter als Philo.



/. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 111

Aber auch der Unterschied zwischen hellenistisch-jüdischer
27 und rabbinischer Inspirationslehre ist unverkennbar.

Kein Rabbine würde die Frage in der Schwebe gelassen haben,
ob Moses Gesetzesdolmetsch oder Gesetzgeber, in gleichem
Sinne wie Minos, gewesen ist; keiner würde Eigentümlichkeiten

der Thora zu Eigenschaften des Moses in Beziehung
gesetzt haben.28 Keiner würde gefunden haben, unsere Gesetze
seien «sehr schön und in Wahrheit göttlich, da in ihnen nichts
Erforderliches fehlt» (V. Mos. II 12). Keiner würde bemerkt
haben, die Thora erkläre sich über die Frage, ob der Vater
den Sohn beerbt, deshalb nicht unmittelbar, «weil sie göttlich
ist und den Naturlauf im Auge behält» (SpL. II 129) und
daher nicht durch Erwähnung eines so naturwidrigen
Ereignisses, wie des Todes des Sohnes vor dem Vater, einen Mißton

hereinbringen wollte. Die «Göttlichkeit» der Thora, dieses
«Abbildes der Welt» (V. Mos. II 51), beruht also nach Philo
auf ihrer Annäherung an das Naturgesetz, in vollem Gegensatz

zum geschichtlichen Judentum. Da aber das Naturgesetz
auch das Sittengesetz umfaßt, das sich im Gewissen offenbart,
so versteht es sich, daß für Philo die spontanen Handlungen
nicht weniger gottgeboten sind als die in der Thora verordneten.

Vorbildliche Ehrung der Eltern durch Heiden rühmt
zwar auch der Talmud; aber solche «dem Herzen überlas-
sene», in den Noachidengesetzen nicht einbegriffene Handlungen

gelten den Rabbinen nicht als gottgeboten, und «die
gebotene Tat steht über der freiwilligen» ; den Rabbinen erscheint
daher der Eiferer Pinchas nur als Hersteller einer alten, ver-

27 Dem Rabbinismus sehr nahesteht IV Makk., zumal 5, 16 ff. über die
Göttlichkeit der Thora. Aber 5, 25 «Gott hat uns nur verboten, was unserer
Natur gemäß sein wird» (oÎKeiuuOriaôneva : über oixeîov Pohlenz I 114 ff.),
rechtfertigt jüdische Gesetzestreue mit stoischem Gedankengut, unter
Anspielung auf die von jüngeren Stoikern (Cic. Off. I 110) anerkannte Pflicht,
die nationale Eigenart aufrechtzuerhalten.

28 Das ist um so beachtenswerter, da die Rabbinen sieh nicht gescheut
haben, Nuancen der Frömmigkeit (etwa Unterschiede zwischen David und
Salomo) anzuerkennen; vgl. meine hebräische Arbeit über die «Methoden
der Aggada» (Jerusalem 1949) 57. Bibelstellen wie Dt. 33, 4 (W. II 10)
haben sie zweifellos aufgefaßt: «auf die Thora hat Moses uns verpflichtet».
Von Maimonides' Beachtung der Persönlichkeit des Moses soll hier nicht
gesprochen werden.



112 1. Heinemarm, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

gessenen Halakha, während Philo umgekehrt die Tat der
Leviten beim goldenen Kalbe als spontan deutet, obschon sie
nach der Bibel von Moses ausdrücklich befohlen war.29

Die gleiche Zurückdrängung des Heteronomen (von vôgoç
und vopiZeiv verstanden) scheidet Philo von denjenigen
Strömungen des Mittelalters, die der Bibel die Funktion zuweisen,
«die irrende Menschenvernunft zu berichtigen». Wohl weiß
Philo, daß unserer Erkenntnis vieles versagt ist; und bisweilen
betont er dies mit religiöser Demut (SpL. I 38B). Aber auf
seine Bitte, den Schleier zu lüften, verweist Gott den Moses
nicht auf die Bibel30 und ihr Studium, sondern — auf die
Platonischen Ideen (SpL. I 48). Die Gnadengabe göttlichen
Anhauches, an die Philo im Anschluß an griechische Lehren
glaubt31, verhilft nirgends zu klar umrissenen Glaubenslehren

— wie denn Philo überhaupt zwar natürlich bô-fpaxa, richtige

und falsche, aber nicht Dogmen im kirchlichen Sinne
kennt. Die Bibel — oder vielmehr die Bibelerklärung — trifft
wohl die Auswahl unter den Lehren der Griechen, aber einen
Bereich übernatürlicher Wahrheiten erschließt sie nach Philo
nicht.32 Daher ist er stolz — nicht auf Lehren, die nur in der
Schrift zu finden gewesen wären: nicht auf Glaubenssätze,
die den Griechen eine Torheit wären, und nicht auf das
Zeichen des Bundes zwischen Gott und Abrahams Samen
(obschon er die Beschneidung als jüdisch-ägyptische Sitte in
Schutz nimmt: SpL. I 2), sondern darauf, daß das Judentum
Ernst macht mit längst gefundenen Wahrheiten: mit dem Glauben

«an Ihn, dessen Dasein alle, Hellenen und Barbaren,
einmütig zugeben, den Vater der Götter und Menschen» (ebd. II
165), und mit der Humanität, der «zahlreiche andere Völker»

29 Schriften der jüdisch-hellen. Lit. in deutscher Uehersetzung II 7;
Hehrew Union College Annual IV 149 ff.

30 Den Anachronismus würde Philo gar nicht gespürt haben. Die
Patriarchen zitieren die Bibel Quis rer. d. heres 25; Leg. all. III 180; vgl.
auch Quod det. pot. 10; 62; auch SpL. I 48 wird vor Moses Plato zitiert.

31 W. I 448 (ließe sich nach der quellenkritischen Seite ergänzen).
32 Nach Leg. all. II 15 soll allerdings Moses von «den» griechischen

Philosophen abweichen, indem er den ersten Menschen zum Erfinder der
Sprache gemacht habe. Aber erstens wird Philo gewußt haben, daß Pythagoras

dieser Lehre nahe kam (s. Anm. zur Uebers.) ; überdies handelt es
sich nicht um eine religiöse Wahrheit.



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 113

durch Aussetzung der Neugeborenen Hohn sprechen (ebd. III
110). Denn bei aller Demut vergißt er nicht, daß Licht durch
Licht, also der in Natur und Sittengesetz waltende Logos
durch den «göttlichen» Logos im Menschen erkannt wird. Mit
denjenigen Denkern des Mittelalters geht er gewiß eine Strecke
zusammen, die den Glauben an natürliche Sittlichkeit, an die
.Wissenschaft und an die Eigenart des religiösen Erlebnisses
mit der Anerkennung der Offenbarung zu vereinigen suchen.
Aber gerade von denjenigen, mit denen W. ihn zusammenbringt,

die den scharfen Gegensatz zwischen natürlichen und
offenbarten Erkenntnisquellen, trotz mancher
Harmonisierungsversuche der Ergebnisse beider, betonen, bleibt er durch
eine breite Kluft geschieden.

3. Biblisches und griechisches Bildungsgut bei Philo
und im Mittelalter.

Methodisch stehen Philo und das Mittelalter vor der
gleichen Aufgabe der Vermittlung zwischen Bibel und Hellas. Daß
zwischen dem Bildungsgut, das beide aus beiden Welten
übernehmen, Unterschiede bestehen, bedarf nicht des Nachweises.
Es fragt sich aber natürlich, ob diese Unterschiede derart
wesentlich sind, daß schon ihretwegen die mittelalterliche
Vermittlung als eine durchaus originale, nicht auf der Philoni-
schen beruhende, aufgefaßt werden muß. Diese Frage ist, wie
mir scheint, zu bejahen.

Philo lebt in der griechischen Sprache, deren Kenntnis
im christlichen Mittelalter zurücktritt, im arabisch-jüdischen
fehlt. Er kennt infolgedessen alle diejenigen Begriffe griechischen

Denkens, die in keine andere Sprache übersetzbar sind.
Er kennt also, um hier nur ein Beispiel zu geben, den Begriff
des Kosmos, der Wohlordnung der Welt, in die der wahre
Weise als «Kosmopolites» sich einordnet; auch der Uranos,
den er an wenigen Stellen dem Kosmos im engeren Sinne
gegenüberstellt (o. Anm. 6) ist nur der Bereich der Gestirne,
an deren ewigem Reigen er teilnehmen möchte (SpL. III 1 ff.).
Für mittelalterliche Bildungen, wie saeculum und dunja, ist
neben diesem Weltgefühl kein Raum.

Dagegen fehlt ihm eine Kenntnis des Hebräischen, die ihm
das volle Erfassen der biblischen Grundbegriffe ermöglicht

8



114 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

hätte. Hebräische Ausdrücke von weltanschaulichem Gehalt
erläutert er nie. Vom Gedanken eines «Bundes» zwischen Gott
und seinen Erwählten weiß er nichts, versteht sogar gelegentlich

diatheke als Testament33; die Beschneidung ist ihm (s. o.)
nicht das Israel auszeichnende Bundeszeichen, sondern eine
jüdisch-ägyptische Sitte, die er hygienisch oder symbolisch,
nicht geschichtlich, rechtfertigt — wenn er sie nicht allegori-
stisch (in der Theorie) aufhebt (SpL. I Iff.). Auch die — im
Rabbinismus kräftig weiterentwickelte — Forderung der
Heiligung tritt bei ihm stark zurück; die sämtlichen Bibelstellen,
nach denen der Israelit heilig sein soll, weil Gott heilig ist
und den Menschen heiligt, zitiert er nicht.34 Diese Forderung
fehlt auch bei Josephus, der alles zurückdrängt, was griechischem

Ohr fremdartig klang35, und (nach Martin Pleßners
freundlicher Mitteilung) im Islam. Dagegen wirkt sie im
Christentum nach, weil das NT sie auf at.licher Grundlage
entwickelt hat.

Wie steht es mit dem literarischen Stoff, den Philo und das
Mittelalter aus beiden Sphären übernehmen?

Philo kennt das gesamte AT. Aber die Auswahl, die er
trifft, ist eigenartig. Innerhalb der Thora treten gerade solche
Stücke zurück, auf die Rabbinismus und Urchristentum (und
die Schüler beider im Mittelalter) Gewicht legen: er zitiert
nicht ein einziges Mal das Gebot der Liebe zu Gott (mit dem
ihm vorangehenden: Höre Israel) und der Liebe zum Nächsten,

obschon er eine ganze Abhandlung (Virt. 51—174) der
Philanthropia widmet (die mit der Nächstenliebe freilich nicht
zusammenfällt). Und auf 13 Seiten Thorazitate kommen in
seinen griechischen Schriften nur % Seiten Zitate aus den

übrigen Teilen des AT, während in dem rabbinischen Mi-
drasch Genesis Rabba die Thorazitate 15, die übrigen 33 Seiten

umfassen und für das christliche Mittelalter Psalmen und

33 ThWBzNT s.v. (Quell und Behm). Ich gehe in diesem Abschnitt
natürlich nur Proben zur Veranschaulichung von Unterschieden zwischen
Philo und dem historischen Judentum, deren eingehende Darlegung ich
mir vorbehalte.

34 Ueber Philos Beziehung zum Ideal der Heiligkeit ist Jeschurun
VIII (1921) 99 ff. und MGWJ 1922, 269 gesprochen.

35 ThWBzNT I 97 (Procksch). Ueber Josephus vgl. Zion V (hebr.,
Jerusalem 1941) 183.



/. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? HB

Daniel gewiß nicht weniger bedeutet haben als die
Mosesbücher. Was diese Einseitigkeit gerade für seine Aufgabe, die
Vermittlung zwischen jüdischer Frömmigkeit und griechischer
Wissenschaft, bedeutete, leuchtet ein. Die Warnung vor
mechanischer Auffassung des Opfers soll er nach W. II 248 «aus
den Propheten abgeleitet» haben; das tut er aber nicht, so
gewiß sie bei ihnen zu finden war und auch von Juden und
Christen des Mittelalters bei ihnen gefunden wurde; er stützt
sich vielmehr auf Theophrast36 und auf die Symholisierung
der Gesetze über die Altäre. «Er erinnert an einen Alchimisten,

der aus den verschiedensten Elementen Gold zu machen
sucht, ohne zu ahnen, daß er neben einer Goldgrube steht.» 37

Verwandtes wie für die Bibel gilt für das griechische Erbe
und die Auswahl, die Philo und das Mittelalter aus ihm treffen.

Insbesondere stehen für Philo die Lehrschriften des
Aristoteles lange nicht in dem Maße im Vordergrund wie bei den
späteren Philosophen, den Vorboten der Renaissance. In der
stärkeren Betonung Piatos und der Stoa steht Philo uns näher
als dem Mittelalter.

Zu demjenigen Erbgut der Antike, das Philo und das
Mittelalter gemeinsam haben, ist aber für das Mittelalter ziemlich
viel hinzugekommen: einerseits rabbinische Einrichtungen38,
Evangelien und Koran, andererseits vor allem Plotin, dessen
Bedeutung auch W. nicht unterschätzt. Und das Wichtige ist,
daß man auch die alten Autoritäten durch das Medium der
neuen sieht, nicht nur als Vorbereiter, sondern auch als
Vertreter der Lehren, die in Wahrheit erst die in vollerem Sinne
autoritativen Urkunden gebracht haben. —

Das Verdienst des Wolfsonschen Buches als Ganzes beruht
vor allem in seiner Aufgabenstellung. Man hatte bisher Philo
entweder im Zusammenhang mit der griechischen Kultur oder
mit der jüdischen Philosophie oder mit der modernen Erlebnistheologie

betrachtet. W. ist wohl der erste, der ihn mit der
gesamten Philosophie des Mittelalters konfrontiert, auf Grund

38 «Philons Bildung» 64.
37 «Schriften der jüdisch-hellenistischen Literatur» II 8.
38 Auch von der zu seiner Zeit bereits durchgedrungenen, für die

Philosophen des Mittelalters maßgebenden Auslegung der Thoragesetze ist er
weit entfernt: «Philons Bildung» 534 ff.

8*



116 E. W. Schmidt, Beiträge zu einer Theologie des Personalismus

der gemeinsamen harmonistischen Fragestellung beider. An
dem Rechte dieser Konfrontierung ist kein Zweifel. Aber duo
si quaerunt idem, non est idem; genauer gesprochen: «Identität»

der Fragestellung Philos und des Mittelalters besteht nur
in sehr allgemeinem Sinne, sofern beide den Ausgleich
zwischen Wissenschaft und Offenbarung suchen, und sie
verblaßt, sobald man an die besondere Fassung der auszugleichenden

Kulturgrößen denkt 39. Das Mittelalter hat im
allgemeinen (u. zw. gerade in denjenigen Vertretern, an die W. in
erster Reihe denkt) den Offenbarungsbegriff viel schroffer
gefaßt als Philo und den Ausgleich zwischen Bibel und Hellas

auf Grund einer von Philo wesentlich abweichenden
Auswahl des beiderseitigen Kulturgutes geführt. Nicht als
Entfaltung der Lehre Philos, sondern als neue Begegnung
zwischen dem Griechentum und einer teilweise auf dem AT
beruhenden Frömmigkeit ist die Philosophie des Mittelalters zu
begreifen.

Jerusalem. Isaak Heinemann.

Beiträge zu einer Theologie des Personalismus.

1. Menschen-Ich und Gottes-Ich.

Der Mensch ist ein persönliches, ein seiner selbst bewußtes
Wesen. Es ist das größte Wunder des Geistes, daß der Mensch
von sich selber weiß, daß er Ich zu sich sagen kann. Den
Augenblick, in dem das Kind, das ja zunächst in der dritten
Person von sich spricht, Ich von sich sagt, kann man als die
Geburt seines persönlichen Charakters bezeichnen. In diesem

Augenblick stellt sich ein neuer, zum Bewußtsein seiner selbst
erwachter Mensch seiner Umwelt gegenüber, erhebt sich über
alles bloße in das natürliche Leben Hineingebettet-Sein. Was
ist das Ich eigentlich? Eine völlige geschlossene Einheit oder

39 Wir haben davon abgesehen, die Frage zu prüfen, ob Philo wirklich
der bedeutende Philosoph gewesen ist, als welchen W. I 114 ihn auffaßt.
Wir haben das Verhältnis der Jenseitslehre Philos zu der mittelalterlichen
(vgl. Anm. 7) nicht untersucht und sind auf Fragen, in denen die
biblischen Religionen voneinander abweichen, nicht eingegangen. Wir wollten
nur an einigen wichtigen Punkten zeigen, in welcher Richtung W.s
Grundanschauung uns als einseitig oder unzutreffend erscheint.


	Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

