Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 2

Artikel: Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?
Autor: Heinemann, Isaak

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877444

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877444
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 99

Philo als Vater der mittelalterlichen
Philosophie?

Die iibliche, wohl nur von Spengler bestrittene, Dreiteilung
der Philosophiegeschichte hat jiingst entschiedenen Wider-
spruch erfahren. H. A. Wolfson, der mit einer Anzahl von
Veroffentlichungen zur Philosophie des Mittelalters und der
Renaissance hervorgetreten war, stellt ein Werk in Aussicht,
dessen erster Teil der griechischen Philosophie gewidmet sein
soll, der 2. Philo, der 3. dem Mittelalter, der 4. Spinoza. Der
zweite, Philo behandelnde Teil liegt bereits vor?*; er umfafit
1000 Seiten (einschliefilich der mustergiltig sorgfiltigen In-
dices) und ldft die Anschauung des Gesamtwerks deutlich
erkennen: «Mediaeval philosophy is the history of the philo-
sophy of Philo. For well nigh seventeen centuries this philo-
sophy dominated European thought. Nothing really new hap-
pened in the history of European philosophy during that ex-
tended period. The long succession of philosophers during
that period... have only tired to expound... the principles
laid down by Philoy (I1I 459). Danach ist die mittelalterliche
Philosophie nicht mehr als selbstindige Erscheinung anzu-
sehen; dies gilt nicht nur von der «europédischen», sondern
ebensosehr auch von der orientalischen Philosophie der Ara-
ber und der Juden. Das Philobild des Verfassers zielt vor
allem darauf ab, Philo als den Begriinder jener Philosophie
zu verstehen, die nach W. geherrscht hat, bis Spinoza ihre
Grundlagen erschiitterte.

Den Beweis fiir seine Behauptung gewinnt W. nicht etwa
durch Weiterfiihrung der seitherigen Forschungen iiber den
Einflufl Philonischer Methoden und Anschauungen auf Juden-
tum und Christentum. Diesen Forschungen gegeniiber zeigt er
sogar eine (wie mir scheint, sehr erfreuliche) Zuriickhaltung.
Er betont, dal Uebereinstimmungen zwischen Philo und rab-
binischen Schriften nicht ohne weiteres Entlehnung der Rab-
binen beweisen (1 91 £.; 306), dafl sich Philos Naturphilosophie

1 Philo, Foundations of religious philosophy in Judaism, Christianity,
and Islam, by Harry Austryn Wolfson, Cambridge (Mass.), 1947, I (462 S.),
II (531 S.), von mir besprochen in der hebrédischen Zeitschrift Qirjat Sefer
(Jerusalem) 1948, 208 ff.

7!



100 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

(I323), mit Einschlufl der Schopfungslehre (I 195), seine Lo-
goslehre (I 282) und seine Allegoristik (I 134) wesentlich von
der mittelalterlichen unterscheiden und dafl weder Maimonides
noch Thomas direkt von Philo gelernt haben kénnen (II 310).
Vielmehr griindet W. seine These wesentlich auf die Unter-
suchung der methodischen Grundlagen der alexandrinischen
und der mittelalterlichen Lebensanschauung. Dall beide eine
Vermittlung zwischen Bibel und Philosophie versuchen, ist
unbestritten. Das Neue bei W. liegt darin, dafl er Philo eine
Herabsetzung der Philosophie und eine Neigung zur Dog-
matik im spiteren Sinne des Wortes zuschreibt, die man bisher
bei ihm noch nicht gefunden hat, dall er iiberdies die Unter-
schiede in den Bildungsstoffen, die der alexandrinischen und
der mittelalterlichen Philosophie zugrundeliegen, sehr gering
einschéitzt. Und seine Anschauungen verdienen im Hinblick
auf die Gelehrsamkeit und den Scharfsinn, mit denen er sie zu
begriinden weil}, gewissenhafte Nachpriifung.

1. Philosophia ancilla theologiae.

Die Lehre der Scholastik von der Philosophie als Magd
der Theologie schreibt W. Philo, der Patristik, dem Islam
und dem mittelalterlichen Judentum zu. Ist ihm hierin zuzu-
stimmen?

Bei Philo ist diese Lehre nirgends ausgesprochen. Im
Gegenteil: es ist nicht leicht mit ihr vereinbar, wenn er die
Philosophie als Quelle aller Giiter (SpL. I1I 186), als hochstes
Gut (Op.531f.; SpL. I 336) und als vollkommensten Gegen-
stand des Studiums (Ebr.51) bezeichnet, durch welches der
Sterbliche zur Unsterblichkeit gelangt (Op. m. 77). Nach einer
Schrift iiber die Gesetze der Thora (SpL. II 230) sollen wir den
Eltern dankbar sein, dal} sie die Seele gefordert haben durch
Grammatik, Arithmetik, Geometrie, Musik und den gesamten
philosophischen Unterricht, der den im sterblichen Lieibe woh-
nenden Geist emporhebt und zum Himmel hinanstreben lif}t;
von Ausbildung in den Quellen der Tradition ist nicht die
Rede; und Philo erwihnt zwar gelegentlich Nachrichten, die
er von jiidischen Exegeten gehort hat, aber nicht Schriftaus-
legung als Teil der regelméfBigen Ausbildung. Von hier aus
versteht sich die Darstellung seines Studiengangs Congr. 74 ff.:



1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 101

er hat zunéchst Grammatik, Geometrie, Musik studiert und
sich erst dann ihrer <«Herriny, der Philosophie, zugewandt —
wie auch Abraham erst mit Hagar, der Magd, als Vertreterin
der Enkyklia, Kinder zeugen muf}, ehe er mit der Herrin (das
bedeutet ja Sara), d.h. der Philosophie, fruchtbare Verbin-
dung eingehen darf. Genau im gleichen Sinne haben die Stoi-
ker den relativen Wert der Fachwissenschaften gegeniiber der
Prinzipienwissenschaft betont ?; sogar beziiglich der Schrift-
deutung geht Philo in ihren Fufitapfen, da sie die reinen Em-
piristen mit jenen Freiern verglichen, die sich mit den Mag-
den der Penelope begniigen, da die Herrin sich ihnen versagt
(Stoic. fgm.1350). — Nun fiigt aber Philo hinzu: «Wie die
enkyklischen Wissenschaften zum Erwerb der Philosophie
beitragen, so die Philosophie zum Erwerb der Weisheit. ..
der Wissenschaft von den gottlichen und menschlichen Dingen
und ihren Ursachen. Wie die enkyklische Bildung Magd der
Philosophie, diirfte daher die Philosophie (selbst) Magd der
Weisheit sein.y Diese Worte setzt W. 1149 gleich mit dem
Satze, die Philosophie sei die Magd der Theologie! Er stiitzt
sich darauf, daBl (I120) bei den Rabbinen und einzelnen Hel-
lenisten (hinzukommt Jos. Ant. XX 264) bisweilen Weisheit
und Thora identifiziert werden. Aber 1) beweisen die schwi-
cher im Griechischen wurzelnden Schriftsteller nichts fiir Phi-
lo, der hiufig sowohl von Weisheit wie von Thora redet, ohne
sie je gleichzusetzen ?*; 2) wenn er grundsitzlich beide Begriffe
gleichsetzte, so berechtigte uns das noch nicht, iiberall Thora
fiir Weisheit einzusetzen; sogar Midrasch Mischle zu 1, 1 unter-
scheidet zwischen beiden; 3) ganz unstatthaft wire es hier, da
Philo die Weisheit (wie W. natiirlich zugibt) streng stoisch
definiert und da in seinem Bildungsgang, wie wir sahen, jedes
Thorastudium fehlt. Allerdings erklirt er § 80, dal die Ent-
haltsamkeit zwar um ihrer selbst willen zu pflegen ist; «wiir-
diger aber diirfte es scheinen, wenn man sie der Ehre und Ge-

2 Pohlenz, Die Stoa I (1948) 214; 292. Auf die Anmerkungen zur deut-
schen und zur englischen Uebersetzung ist bei allen Philostellen still-
schweigend verwiesen.

3 Insbesondere fehlt die Gleichsetzung Ebr.31 zu Spr. Sal. 8,22 Die
von W. angefiihrten Stellen Q.Gn.II § 58 und Leg. all. IIT 46 fiillen die
Liicke seines Beweisganges nicht aus.



102 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

neigtheit Gottes willen pflegtey. In diesen Worten Philos sieht
W.1 150 einen Hinweis auf die Thora — ohne jeden Grund.
Das Lebensideal, das hier und in der Parallelstelle Qu. Gn.
IIT § 21 entworfen wird, ist allgemein menschlich, nicht jii-
disch; Gottes Wille zeigt sich nach Philo, wie sofort deutlich
werden wird, auch im Sittengesetz; fromme Menschen gibt es
nach ihm allenthalben (W.II 374); und eine Enthaltsamkeit,
wie Kaiser Marcus sie als religioser Mensch gefordert und
geiibt that, entspricht vollkommen dem hier aufgestellten Ideal.
Die religiose Farbung des Weisheitsbegriffes ist auch aus Hel-
las zu belegen.* Und von der scholastischen Entwertung des
Denkens zugunsten des Schriftstudiums ist nicht die leiseste
Spur bei Philo zu merken.

Clemens Str.15 (W.11661f.) betrachtet gleichfalls die En-
kyklia als Mégde der Philosophie, der «Wissenschaft von
gottlichen und menschlichen Dingen und ihren Ursacheny.
Er fiigt indessen hinzu: «Ich bewundere die kosmische Bil-
dung nur als jugendlich-unreif und als Dienerin, aber deine
Wissenschaft ehre ich als rechtmifBige Gattin.y Er spielt da-
mit auf den Gegensatz von Kosmos und Uranos an, der sich
zwar schon in der klassischen Philosophie findet®, aber aller-
dings fiir Philo eine weit gr6fere Bedeutung besitzt ¢ und sich
im Christentum noch weiter verschérft, wo aus dem philoni-
schen Kosmopolites der Uranopolites geworden ist’. Clemens
legt also wohl den Grund zu dem abfilligen Werturteil vieler
Scholastiker iiber alles weltliche Wissen; aber er redet vom

* Leisegang, RE. (= Pauly-Kroll, Realenzyklop. der Alterstumsw.) III
A 1022; Pohlenz I 297 f. Natiirlich kamen die im Hellenismus hervortreten-
den religiosen Neigungen Philos Frommigkeit stark entgegen, und diese
wurzelt im Judentum. Aber diese von niemand bestrittenen Tatsache
rechtfertigt es nicht, ihm den Glauben an die Philosophie als «<bondwoman
or handmaid of Scripture» (W.I 150) zuzuschreiben. Wie von diesem
Glauben aus die Hagarerzihlung aufzufassen ist, zeigt deutlich die Klage
Fitsacres iiber die Theologen, die den Migden, den Profanwissenschaften,
huldigen, statt der Kénigin Theologie (Grabmann, Kulturphilos. des Thomas
von Aquin 115), und die Deutung der beiden Frauen auf Philosophie und
Thora durch den von der Scholastik beeinfluliten Prediger Isaak Arama
(15. Jhdt.: Schmiedl, Studien iiber jiid. Religionsphil. 1869, 217).

5 Arist. Phys. IT 196 a. 25; De caelo I 280 a 21,

¢ Leisegang, Index Philoneus 464 b 12 ff,

7 Reitzenstein, Hell. Mysterienreligionen® 245,



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 103

Verhiltnis der Enkyklia zur Philosophie, die er im weiten
Sinne des Wortes, mit Einschlufl der Ursachenforschung, auf-
fafit; W. geht zu weit, wenn er meint, dafl Clemens «wesent-
lichy dasselbe sage wie die Scholastik.

Die Wissenschaftslehre der Araber und der Juden des Mit-
telalters ist gerade W. genau bekannt.® Den Satz des Damian
kann er in ihr nicht nachweisen.

Nach Ibn Roschd ist «die Weisheit (Philosophie) die
Gefiahrtin des Religionsgesetzes und seine Milchschwester». ®
Dag ist nicht «the same ideay wie bei Damian, sondern
das Gegenteil: die Lehre von der Gleichstellung der beiden
Erkenntnisquellen, «Philosophie und Gesetz», die nach Ibn
Roschd «beide Wahrheit sind, da sie auf Gott, den Geber des
Gesetzes und Spender der Vernunft, zuriickgeheny.

Nach dem ersten uns deutlich erkennbaren Vertreter der
jiidisch-mittelalterlichen Philosophie verweisen die beiden Er-
kenntnisquellen aufeinander: Sinne und Vernunft rechtferti-
gen den Glauben an die Ueberlieferung; die Bibel billigt das
Vertrauen auf Wahrnehmung und Intellekt. * Die jiidischen
Aristoteliker gehen in der Wertschédtzung der Vernunfter-
kenntnis eher noch weiter: an einer bekannten Stelle (More
11 25) erkldrt Maimonides: wenn er nicht an die Ewigkeit der
Welt glaube, so habe das nicht seinen Grund in den Worten
der Bibel; die Stellen, an denen sie von der Weltschopfung
redet, seien nicht zahlreicher als die anthropomorphistischen;
und die Pforten der (uneigentlichen) Auslegung seien (auch
beziiglich der Schopfungslehre) nicht verschlossen. Die Stelle
ist auch deshalb lehrreich, weil sie zeigt, weshalb Ménner,
denen die Bibel Gottes Wort war, sich tatsdchlich auf die
«irrende Menschenvernunfty, mit W. zu reden (s.u.), min-
destens ebenso stark verliefen: weil ndmlich die Bibel, wie

8 Vgl. seinen Aufsatz im Hebrew Union College Jubilee Volume, Cin-
cinnati 1925, 263 ff.

9 M. PleBner hatte die Freundlichkeit, den von W.I 157 nach M. J.
Miiller zitierten Satz in der Ausgabe von Gauthier, Alger 1942, nachzu-
schlagen, zu iibersetzen und mich an Leo Straufl, Philosophie und Gesetz
(1935) 71 zu erinnern.

10 Ueber Saadia vgl. Bacher, Bibelexegese vor Maimuni (1896) 1, 4;
Saul Horovitz, Psychologie bei den jiidischen Religionsphilosophen I (1898)
48, 90; Heschel, JQR 1944, 391 ff.



104 1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

sie es ausdriickten, vielfach nur «in Menschensprache redet»
und daher auf Grund unseres Denkens gedeutet werden mul.
Dennoch findet W. I157 einen Beleg fiir die Ansicht des Da-
mian bei Maimonides in einem Privatbrief an einen Talmu-
disten, dem er erklédrt, die Thora sei stets das geliebte Weib
seiner Jugend gewesen, und die anderen Wissenschaften, die
er aus Ammon und Moab iibernommen, sollten ihr nur als
Wiirzerinnen, Kéchinnen und Bickerinnen dienen. — Ganz
abgesehen davon, dafl Maimonides der letzte war, der einem
philosophisch Ungebildeten die volle Wahrheit iiber metho-
dische Grundfragen enthiillt héitte und daf er mehr von seinen
personlichen Neigungen spricht als von dem Werte der Thora
und der Wissenschaft fiir die Fundierung der Weltanschau-
ungslehre — ist es zulédssig, einen im Musivstil gehaltenen
Privatbrief, als besonders exakten Ausdruck methodischer
Stellungnahme, einer ganzen wissenschaftlichen Literatur
gegeniiberzustellen und aus ihm, statt aus dem tatséchlichen
Verfahren, «diey Haltung des jiidischen Mittelalters** zu be-
stimmen ?

2. Philos Lehre von der Schriftoffenbarung.

Aus der Lehre von der Philosophie als Magd der Schrift
folgt nach W. 1164, dal die Schrift nach Philonischer und
mittelalterlicher Anschauung eine Reihe von Grundlehren
gottlichen Ursprungs enthélt, durch welche (nach I S.V) «die
Philosophie, dies Erzeugnis irrender Menschenvernunft, ge-
priift und berichtigt werden solly. Eine solche Reihe kon-
struiert er 1164 fiir Philo aus mehreren Stellen. Nach Op. m.
170 ergibt sich aus dem biblischen Schopfungsbericht der
Glaube an Gottes Dasein, seine Einheit, die Erschaffung der
Welt, ihre Einheit, Gottes Vorsehung. In der Vorschrift der
Thora, dafl gewisse Verstiimmelte und die Angehorigen be-
stimmter Vélker «nicht in die Gemeinde Gottes kommen diir-
feny, sieht Philos Allegoristik (Sp. L. I 327 ff.) die Abweisung
derer, die die Ideen oder Gottes Dasein leugnen, an mehrere
Gétter glauben oder Vernunft oder Sinne verherrlichen. An

1 Wie weit die christliche Scholastik auf die ausgehende jiidische
Philosophie des Mittelalters gewirkt hat (s.Anm.4), ist hier nicht zu
untersuchen.



1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 105

anderen Stellen wird der Glaube an den gottlichen Urprung
der Thora (s.uw.) und die Hoffnung auf Unsterblichkeit (V.
Mos. 11 14) ausgesprochen.

Der Unterschied zwischen dieser von W. zusammengestell-
ten Liste und denen der mittelalterlichen Philosophen liegt auf
der Hand. Die letzteren dienen dazu, den Unterschied zwischen
dem Glédubigen und dem Unglédubigen erschépfend zu bezeich-
nen. Sie betonen daher vorwiegend die nur aus der Heiligen
Schrift zu entnehmenden Lehren. Bei Philo erscheint kein
Satz, den er nicht auch in griechischer Wissenschaft gefunden
hétte. 1 Dagegen findet sich unter seinen Grundlehren die
Ideenlehre, obschon Philo selbst zugibt, daf die Menschen
diese Bezeichnung gefunden haben (SpL. I 48), da er sogar
mit den Mitteln seiner Exegese nur leise Anspielungen auf sie
in der Bibel entdecken kann. **

Es steht jedoch unter jenen Sétzen einer, der zwar keinen
Widerspruch zu griechischem Denken enthilt, aber allerdings
geeignet war, zu solchem Widerspruch zu fithren und in jedem
Falle methodisch die Theologie auf neue Grundlagen zu stel-
len. Es ist der Satz vom gottlichen Ursprung der Thora. Die-
ser Satz ist, wie die Geschichte der Inspirationslehre zeigt,
sehr verschiedener Awuslegung fidhig. Eine vollstindige Dar-
stellung der Auffassung Philos und ihrer Quellen wiirde den
Rahmen unserer Untersuchung sprengen. Wir miissen aber
die Frage klédren, wie Philo die Offenbarung, als geschicht-
lichen Akt (nicht als dauernde Erleuchtung frommer Men-
schen), versteht und ob sein Offenbarungsbegriff demjeni-
gen entspricht, den W. als kennzeichnend fiir die vorspinozi-
stische Philosophie betrachtet.

Nach W.II 185 glaubt Philo auch an eine geschichtliche
Offenbarung an Heiden. Er schreibt Philo den Glauben an die

12 Tatséichlich weicht Philo vom Timaios erheblich ab; mit W.I 227 ff.
trifft Leisegang zusammen (RE.XX 16: vom Verf. frdl. iibersandt), der
i. a. Philo viel niher an die Griechen heranriickt. Aber Philo glaubt an die
Uebereinstimmung mit Plato zweifellos: nur darauf kommt es hier an.

13 Op. m. 25 schlieft Philo: Wenn der Mensch, dieser Teil des Kosmos,
Nachbild ist, so ist es gewill auch nach Moses der ganze Kosmos. SpL.I 48
sagt Philo nur, dal Menschen die goéttlichen Gewalten als Ideen bezeich-
nen — nicht, dafl die Thora es tut. Nach anderen Stellen (W.I 182) ist das
Stiftszelt nach einem Urbilde geschaffen (nicht die Welt).



106 1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

sieben «Noachidischeny Gesetze zu, welche nach rabbinischer,
mittelalterlicher und neuzeitlicher Lehre dem Noah und seinen
Nachkommen unmittelbar nach der Sintflut gegeben worden
sind. ** Nun hatte zwar schon Jakob Bernays in den Heraklit-
briefen die Hand eines jiidisch-hellenistischen Félschers zu
erkennen geglaubt, weil die in ihnen ausgesprochene Riige des
«Verzehrens lebender Tiere» ihn an das noachidische Verbot
des «Essens von Gliedern lebender Tiere» erinnerte. Aber man
hilt heute wohl allgemein an dem heidnischen Ursprung die-
ser Briefe fest, zumal sich auch fiir die Verwerfung der
«Omophagiey griechische Parallelen haben erbringen lassen. *®
Und Philo erwédhnt in den Quaestiones bei der ausfiihrlichen
Auslegung von Gen. 9,3 ff. die Noachidengesetze nicht; viel-
mehr gilt ihm an den von W. angefiihrten Stellen das Natur-
gesetz, nicht eine einmalige Kundgebung Gottes, als Quell
menschlicher Sittlichkeit.

Aber allerdings glaubt Philo an gottliche Offenbarungen
an Israel. Die Zehn Gebote sind durch eine von Gott eigens
geschaffene Stimme verkiindet worden (Dec. 32 u. 6.). Mit Be-
zug auf sie heillt Gott Gesetzgeber (Post. C. 143). Den iibri-
gen Inhalt der Thora hat Moses (V.Mos. 11 188) mitgeteilt,
teils als Dolmetsch Gottes, teils in Form von Frage und Ant-
wort, teils in gottlicher Verziickung (dazu W. II 34). Als Wir-
kungen dieser Verziickung werden § 246 auch Verkiindungen
und Warnungen des Moses angefiihrt. Der gesamte Inhalt der
Thora gilt ihm also als inspiriert; aber auch die Geschichts-
biicher (Conf.149), die prophetischen Reden (Conf.44; Somn. IT
172) und die Psalmen (Agr. 50; Plant. 29; Heres. 290); auch
der Verfasser des Spruchbuches zdhlt zum «gottlichen Chor»
(Ebr. 31).

1% Gabirol (= Avencebrol) schlieBt die Schilderung der Seligen in
seinem Gedicht «Konigskrone»: <und dies sind die Séhne Noahs» (nach
Gen.10,1) in schonem Doppelsinn: ¢«die Hiiter der Noachidengesetze» und
<die Kinder der ewigen Ruhe» (etymologisch). Zur Neuzeit Cohen, Reli-
gion der Vernunft (1929) 143, 15 RE. Sppl. V224 (mit Literatur).

16 Unsere knappe Behandlung (s.0.) kann die einzelnen Ausdriicke fiir
die Inspiration nicht unterscheiden. Vollstindigkeit der Belege ist nicht
erstrebt. Von Stellen, in denen Philo nicht im eigenen Namen spricht
(Dec. 15; Probus 80), ist absichtlich abgesehen, ebenso von solchen, wo er
gich auf gottliche Ausspriiche bezieht, die die Bibel erwihnt.



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 107

Wie verhilt sich seine Inspirationslehre und die auf ihr
aufgebaute Exegese zu verwandten Erscheinungen in der grie-
chischen und jiidischen Kultur?

«Auslegungy zur Gewinnung von Normen fiir unser eige-
nes Denken und Tun fand Philo nicht nur im Judentum. Der
Grieche <exegesierty:

1. Dichter. Man sucht im Homer nicht nur Erbauung fiir
jung und alt, sondern auch wissenschaftliche Wahrheit. Den
Chrysippos mufl Poseidonios daran erinnern, dall Zeugnisse
der Alten erst angefiihrt werden diirfen, wenn der Beweis fiir
die Wahrheit eines Satzes bereits erbracht ist.*” Die Homer-
exegese lieferte Methoden, die an Kiihnheit z. T. hinter denen
der Aggada nicht zuriickstehen (Gematria; Allegoristik).

2. Philosophen — in derart zunehmendem Malfle, dafl schon
ein Zeitgenosse Philos klagt: quae philosophia fuit, facta phi-
lologia est (Sen. ep. 108, 23). Insbesondere haben stoische Ver-
ehrer Platos «Exegese des Timaiosy getrieben (Sextus Math.
VII93), an den sich auch Philo in der Darstellung der Welt-
bildung anschlieft, und haben auch in der Ethik ** an Platos
Lehre angekniipft.

3. Gesetze, vorwiegend natiirlich aus praktischem Bediirf-
nis. «Exegeten» hielen hochgeachtete Sakralbeamte in Athen.

Als inspiriert galten den Ménnern der Wissenschaft nicht
die Dichter. Dagegen deutete man den Namen des Pythagoras
in seiner Schule als «die Wahrheit sagend so gut wie der
Pythische Gotty (Diog. La. VIII 12); mit dem Worte «er hat
es gesagty schlug man Zweifel nieder und deutete Speisevor-
schriften allegoristisch (Iambl. V. Pyth. 86 f.), nicht anders
wie Vorgéinger Philos und der Barnabasbrief.

Vor allem aber hilt man Gesetze fiir inspiriert — in dop-
peltem Sinn. **

Das Sittengesetz ist nach stoischer Lehre mit dem hoch-

17 Galen, Plac. Hipp. et Pl. 502 Kiihn; dazu Eucken, Methode der arist.
Forschung 4. 18 Pohlenz, Stoa I 256; II 133.

1 Ueber den Ursprung des Sittengesetzes im giottlichen Logos, dessen
Teil der individuelle Logos des Menschen ist, vgl. Pohlenz, Stoa I 133.
Pantasopulos, Lehre vom natiirlichen und positiven Rechte bei Philo,
kenne ich nur aus der kritischen Anfiihrung bei Goodenough, By light—
light (1935) 92.



108 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

sten Gott identisch (I 162; II 1076 Arnim) oder von ihm ge-
geben (I 537, 20). Das hichste Gesetz, welches das ganze Welt-
geschehen regelt durch die Weisheit des Gebietens und Ver-
bietens, ist nach Cicero (Leg.118 = Arnim III 316) der Geist
des durch seinen Logos (ratio) zwingenden oder untersagen-
den Gottes, der Orthos Logos (ratio recta) des hiéchsten Zeus.

Philo deutet De Jos. 29 den Namen seines Helden als «Zu-
satz zu (Gott) dem Herrny; er sieht also (anders als Mut. 89;
Somn. II 47) in der ersten Silbe das Tetragramm, das die LXX
durch Kyrios wiedergibt. «Denn ein Zusatz zu der mit Herr-
schaft (kOpog¢) begabten Natur ist die Verfassung der Einzel-
staaten. Der Grofistaat nimlich ist dieser Kosmos, und er hat
eine einzige Verfassung, ein einziges Gesetz, das Naturgesetz,
das vorschreibt, was zu tun, und untersagt, was zu unterlas-
sen ist.» Danach ist Gott der Geber des Gesetzes, des sittlichen
so gut wie des physischen. Noch deutlicher rechnet Philo Fuga
95 die «gesetzgebendey Kraft Gottes unter die Kolonien des
Logos, genau entsprechend Cicero; die Erkenntnis Gottes als
«Gesetzgebersy in diesem Sinne ist natiirlich nicht Kenntnis-
nahme eines geschichtlichen Hergangs, sondern ausschlieflich
dem Weisen vorbehalten (§ 99).

Aber natiirlich war der Glaube, dafl alles, was iiber das
Naturgesetz hinausgeht, menschliche, allzumenschliche Sat-
zung sei, im Altertum weitverbreitet, und er hat zu scharfen
Angriffen auf die jiidischen Ritualgesetze gefiihrt.** Philo
miflbilligt diese Angriffe. Er hilt, wie wir wissen, auch das
Sinaigesetz fiir «gottgegebeny. Scheinbar stellt er als Jude die
philosophische Lehre der Stoiker und die traditionelle Lehre
seines Glaubens ohne rechte Vermittlung nebeneinander.

In Wahrheit fand er die Nebeneinanderstellung natiirlicher
und geschichtlicher Gesetzgebung durch Gott bereits bei den
Stoikern. Wenn die Kyniker ein Vergniigen darin fanden, des
geschichtlich Gewordenen zu spotten, suchten die Stoiker viel-
fach zwischen dem Glauben an den «physischeny Ursprung
des Sittengesetzes und dem — schon von Herodot ernst genom-
menen — Anspruch vieler Gesetzgeber auf gottliche Inspira-
tion ?* zu vermitteln.

20 ¢Philons Bildung>» 449; 458 {. 21 Pfister, RE. XI 2129 1.



1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 109

Aus der gleichen Schule wie jener Satz Ciceros und Phi-
los iiber den Logos als Quell des Sittengesetzes, vielleicht so-
gar aus der gleichen Feder ** stammt eine Abhandlung, welche
den Moses als Vertreter «<wahrer Frommigkeity schilderte und
ihn zusammenstellte mit Minos, der Befehle von Zeus brachte,
und mit Lykurgos, der die Orakel der Pythia vermittelte. <Mag
es in Wahrheit (mit ihrer Inspiration) stehen wie auch immer
— die Menschen haben daran geglaubt und sich danach ge-
richtet.» Unser Stoiker lehnt also den Anspruch der Gesetz-
geber nicht ab; er kann es auch kaum, wenn er an gottliche
Orakel glaubt, wie es die meisten Mitglieder seiner Schule ge-
tan haben. Aber er heillit ihn auch nicht ausdriicklich und in
allen Fillen gut. Die Frage der Herkunft eines Gesetzes ist
nicht ausschlaggebend fiir einen Philosophen, der iiber den
Anspruch dieses Gesetzes auf «Gottlichkeity je nach dessen
Uebereinstimmung mit dem Naturgesetz entscheidet, wie sein
Lob der urspriinglichen Verfassung des Moses und die an es
gekniipfte Verwerfung aller Ritualgesetze beweist.

Philo will «das Leben des Moses schildern, den die einen
als Gesetzgeber der Juden, die anderen als Dolmetsch heiliger
Gesetze ansehen» (V.Mos.11). Er kennt also natiirlich die
Diskussion iiber die Inspiration des Moses, nimmt aber zu
ihr keine Stellung; ihm geniigt, zu Anfang und als These sei-
ner Schrift festzustellen, dafl er «der grolite und vollkommen-
ste Menschy gewesen ist. Die Frage nach der Herkunft seiner
Gesetze erscheint daher auch Philo nicht unmittelbar als
wesentlich; mittelbar ist sie es insofern, als Moses’ Grofle auf
der Vereinigung mehrerer Eigenschaften beruht und sowohl
die des Gesetzgebers wie des «Propheteny, auch beziiglich der
Gesetze (II 188; s.o0.), sich bei Moses in harmonischer Ver-

22 Ueber Poseidonios als Quelle fiir Strabo XVI 760 ff. vgl. Reinhardt,
Poseidonios iiber Ursprung und Entartung (mit Lit.) 1928, der in der Ab-
lehnung jeder Skepsis des Pos. beziiglich der Anspriiche der Gesetzgeber
(17,1) etwas zu weit geht. Nicht «der gdétiliche Befehl wird auf die Natur
der Dinge zuriickgefiihrty, sondern nur der Befehl als solcher, der gottlich
oder menschlich sein kann. Meine Vermutung, dafl Cicero Leg.Il aus
Poseidonios schopft (Pos. met. Sch. II 251 ff.), ist angefochten worden;
Pohlenz I 244 denkt an Antipater, gibt aber II 119 zu, dafll schon Poseido-
nios, wie es Cicero tut, auf die Protmien der alten Gesetze verwiesen
haben mag.



110 1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

bindung (II7) finden. Solche Harmonie wire freilich nicht
moglich, wenn Philo restlos an der Auffassung festhielte, dafl
der Prophet «nichts aus Eignem vortrigt, sondern Gott sich
nur seiner Organe zur Offenbarung seines Willens bedient.» **
Dann wére die bei Philo so hidufige Bezeichnung des Moses
als Gesetzgeber nur Redensart. In Wahrheit erkennt aber
Philo V. Mos. II 8 ausdriicklich an, dafl die Gesetzgebung des
Moses von seinen personlichen Eigenschaften zeugt: seiner
Menschenliebe, seiner Liebe zum Guten und seinem Haf} gegen
das Schlechte; auch nach SpL. IT 104; Virt. 80 ff. haben sich
gewisse soziale Gesetze aus Moses’ personlicher Gesinnung
ergeben. Soweit stimmt er mit den Griechen ** iiberein, die Mo-
ses’ personliche Gesinnung rithmen, ohne seinen Anspruch
auf gottliche Eingebung zu bestreiten. —

Fiir die exegetische Begriindung seiner Weltanschauung
fand Philo also methodische Ansédtze in Griechenland, 1) in
der Gepflogenheit der Philosophen, ihre Ansichten in Vor-
ganger hineinzudeuten, 2) in der Anerkennung offenbarter
Gesetze. Tatséchlich geht er natiirlich in der Bedeutung, die
er der offenbarten Erkenntnisquelle beimifit, iiber die Grie-
chen weit hinaus. Auch von den anderen Orientalen, deren
inspirierte Naturdeuter manche Stoiker ernst nahmen **, un-
terscheiden sich Philo und Josephus ¢ erheblich. Sie bestrei-
ten ja grundsétzlich den Glauben an das Dasein anderer Got-
ter, damit aber natiirlich den Anspruch der anderen Gesetz-
geber auf Offenbarung; iiberdies besitzen ihre Offenbarungs-
urkunden, dank ihrem weit gréeren Gehalt an weltanschau-
lichen Lehren und im Hinblick auf die Sitte regelméfBiger
Schrifterklirung in o6ffentlicher Versammlung, eine unver-
gleichlich stirkere Bedeutung fiir das religitse Leben des Ein-
zelnen und der Gesamtheit, als die heidnischen sie jemals er-
langen konnten.

2 W.II 28 nach SpL. IV 49; andere Stellen, Literatur und Quellen-
kritik MGWJ. 1920, 25 ff.

2 Auch Hekataios wulite von Moses’ Anspruch auf Inspiration.

# Seneca Nat. q. IIT 29, 1: Berosos qui Belum interpretatus est.

2 Wenn er Ant. IIT 81 dem Leser iiberlafit, ob er an die Offenbarung
am Sinai glauben will, und Ap.IT 161 Moses unter die heidnischen Gesetz-
geber (versteht sich: unter Wahrung seines Vorzuges) einreiht, so geht
er weiter als Philo.



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 111

Aber auch der Unterschied zwischen hellenistisch-jiidi-
scher ** und rabbinischer Inspirationslehre ist unverkennbar.
Kein Rabbine wiirde die Frage in der Schwebe gelassen haben,
ob Moses Gesetzesdolmetsch oder Gesetzgeber, in gleichem
Sinne wie Minos, gewesen ist; keiner wiirde Eigentiimlichkei-
ten der Thora zu Eigenschaften des Moses in Beziehung ge-
setzt haben. *® Keiner wiirde gefunden haben, unsere Gesetze
seien «sehr schén und in Wahrheit géttlich, da in ihnen nichts
Erforderliches fehlty (V.Mos.II 12). Keiner wiirde bemerkt
haben, die Thora erklidre sich iiber die Frage, ob der Vater
den Sohn beerbt, deshalb nicht unmittelbar, «weil sie gbttlich
ist und den Naturlauf im Auge behidlts (SpL. II 129) und
daher nicht durch Erwiéhnung eines so naturwidrigen Ereig-
nisses, wie des Todes des Sohnes vor dem Vater, einen Mil3-
ton hereinbringen wollte. Die «Gottlichkeity der Thora, dieses
«Abbildes der Welty (V.Mos. II 51), beruht also nach Philo
auf ihrer Annidherung an das Naturgesetz, in vollem Gegen-
satz zum geschichtlichen Judentum. Da aber das Naturgesetz
auch das Sittengesetz umfafit, das sich im Gewissen offenbart,
so versteht es sich, dafl fiir Philo die spontanen Handlungen
nicht weniger gottgeboten sind als die in der Thora verord-
neten. Vorbildliche Ehrung der Eltern durch Heiden riihmt
zwar auch der Talmud; aber solche «dem Herzen iiberlas-
sene», in den Noachidengesetzen nicht einbegriffene Handlun-
gen gelten den Rabbinen nicht als gottgeboten, und «die ge-
botene Tat steht iiber der freiwilligens; den Rabbinen erscheint
daher der Eiferer Pinchas nur als Hersteller einer alten, ver-

27 Dem Rabbinismus sehr nahesteht IV Makk., zumal 5, 16 ff, iiber die
Gottlichkeit der Thora. Aber 5, 25 «Gott hat uns nur verboten, was unserer
Natur gemiB sein wird» (oikewdnoéueva: iiber oixeiov Pohlenz I 114 ff)),
rechtfertigt jiidische Gesetzestreue mit stoischem Gedankengut, unter An-
spielung auf die von jiingeren Stoikern (Ciec. Off. I 110) anerkannte Pflicht,
die nationale Eigenart aufrechtzuerhalten.

28 Das ist um so beachtenswerter, da die Rabbinen sich nicht gescheut
haben, Nuancen der Frommigkeit (etwa Unterschiede zwischen David und
Salomo) anzuerkennen; vgl. meine hebriische Arbeit iiber die «Methoden
der Aggada» (Jerusalem 1949) 57. Bibelstellen wie Dt.33, 4 (W.II 10)
haben sie zweifellos aufgefafit: <auf die Thora hat Moses uns verpflichtets.
Von Maimonides’ Beachtung der Personlichkeit des Moses soll hier nicht
gesprochen werden,



112 1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

gessenen Halakha, wéhrend Philo umgekehrt die Tat der Le-
viten beim goldenen Kalbe als spontan deutet, obschon sie
nach der Bibel von Moses ausdriicklich befohlen war. *°

Die gleiche Zuriickdrangung des Heteronomen (von véuog
und vopiZewv verstanden) scheidet Philo von denjenigen Stro-
mungen des Mittelalters, die der Bibel die Funktion zuweisen,
«die irrende Menschenvernunft zu berichtigeny». Wohl weil}
Philo, daB unserer Erkenntnis vieles versagt ist; und bisweilen
betont er dies mit religioser Demut (SpL. I 333). Aber auf
seine Bitte, den Schleier zu liiften, verweist Gott den Moses
nicht auf die Bibel ** und ihr Studium, sondern — auf die Pla-
tonischen Ideen (SpL. I48). Die Gnadengabe gottlichen An-
hauches, an die Philo im Anschlufl an griechische Lehren
glaubt *, verhilft nirgends zu klar umrissenen Glaubensleh-
ren — wie denn Philo {iberhaupt zwar natiirlich d6yuotoa, rich-
tige und falsche, aber nicht Dogmen im kirchlichen Sinne
kennt. Die Bibel — oder vielmehr die Bibelerklarung — trifft
wohl die Auswahl unter den Lehren der Griechen, aber einen
Bereich iibernatiirlicher Wahrheiten erschliefit sie nach Philo
nicht. > Daher ist er stolz — nicht auf Lehren, die nur in der
Schrift zu finden gewesen wiren: nicht auf Glaubenssitze,
die den Griechen eine Torheit wiren, und nicht auf das Zei-
chen des Bundes zwischen Gott und Abrahams Samen (ob-
schon er die Beschneidung als jiidisch-dgyptische Sitte in
Schutz nimmt: SpL. I 2), sondern darauf, daBl das Judentum
Ernst macht mit léingst gefundenen Wahrheiten: mit dem Glau-
ben «an Ihn, dessen Dasein alle, Hellenen und Barbaren, ein-
miitig zugeben, den Vater der Gotter und Menschen» (ebd. 1I
165), und mit der Humanitéit, der «zahlreiche andere Volker»

2 Schriften der jiidisch-hellen. Lit. in deutscher Uebersetzung II 7;
Hebrew Union College Annual IV 149 £f.

3¢ Den Anachronismus wiirde Philo gar nicht gespiirt haben. Die Pa-
triarchen zitieren die Bibel Quis rer. d. heres 25; Leg. all. IIT 180; vgl.
auch Quod det. pot. 10; 62; auch SpL. I 48 wird vor Moses Plato zitiert,

3t 'W.I 448 (lieBle sich nach der quellenkritischen Seite erginzen).

32 Nach Leg.all. II 15 soll allerdings Moses von <«den» griechischen
Philosophen abweichen, indem er den ersten Menschen zum Erfinder der
Sprache gemacht habe. Aber erstens wird Philo gewullt haben, dafl Pytha-
goras dieser Lehre nahe kam (s. Anm. zur Uebers.); iiberdies handelt es
sich nicht um eine religiose Wahrheit.



1. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 113

durch Aussetzung der Neugeborenen Hohn sprechen (ebd. III
110). Denn bei aller Demut vergilit er nicht, dall Licht durch
Licht, also der in Natur und Sittengesetz waltende Logos
durch den «gottlicheny Liogos im Menschen erkannt wird. Mit
denjenigen Denkern des Mittelalters geht er gewil} eine Strecke
zusammen, die den Glauben an natiirliche Sittlichkeit, an die
Wissenschaft und an die Eigenart des religiésen Erlebnisses
mit der Anerkennung der Offenbarung zu vereinigen suchen.
Aber gerade von denjenigen, mit denen W. ihn zusammen-
bringt, die den scharfen Gegensaiz zwischen natiirlichen und
offenbarten Erkenntnisquellen, trotz mancher Harmonisie-
rungsversuche der Ergebnisse beider, betonen, bleibt er durch
eine breite Kluft geschieden.

3. Biblisches und griechisches Bildungsgut bei Philo
und im Mittelalter.

Methodisch stehen Philo und das Mittelalter vor der glei-
chen Aufgabe der Vermittlung zwischen Bibel und Hellas. Dal}
zwischen dem Bildungsgut, das beide aus beiden Welten iiber-
nehmen, Unterschiede bestehen, bedarf nicht des Nachweises.
Es fragt sich aber natiirlich, ob diese Unterschiede derart
wesentlich sind, dafl schon ihretwegen die mittelalterliche Ver-
mittlung als eine durchaus originale, nicht auf der Philoni-
schen beruhende, aufgefalit werden mull. Diese Frage ist, wie
mir scheint, zu bejahen.

Philo lebt in der griechischen Sprache, deren Kenntnis
im christlichen Mittelalter zuriicktritt, im arabisch-jiidischen
fehlt. Er kennt infolgedessen alle diejenigen Begriffe griechi-
schen Denkens, die in keine andere Sprache iibersetzbar sind.
Er kennt also, um hier nur ein Beispiel zu geben, den Begriff
des Kosmos, der Wohlordnung der Welt, in die der wahre
Weise als «Kosmopolitesy sich einordnet; auch der Uranos,
den er an wenigen Stellen dem Kosmos im engeren Sinne
gegeniiberstellt (0. Anm. 6) ist nur der Bereich der Gestirne,
an deren ewigem Reigen er teilnehmen mdochte (SpL. ITI 1 ff.).
Fiir mittelalterliche Bildungen, wie saeculum und dunja, ist
neben diesem Weltgefiihl kein Raum.

Dagegen fehlt ihm eine Kenntnis des Hebréischen, die ihm
das volle Erfassen der biblischen Grundbegriffe erméglicht

8



114 I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

hitte. Hebrdische Ausdriicke von weltanschaulichem Gehalt
erldutert er nie. Vom Gedanken eines «Bundes» zwischen Gott
und seinen Erwéhlten weill er nichts, versteht sogar gelegent-
lich diatheke als Testament **; die Beschneidung ist ihm (s. 0.)
nicht das Israel auszeichnende Bundeszeichen, sondern eine
jlidisch-dgyptische Sitte, die er hygienisch oder symbolisch,
nicht geschichtlich, rechtfertigt — wenn er sie nicht allegori-
stisch (in der Theorie) aufhebt (SpL. I 1ff.). Auch die — im
Rabbinismus kriftig weiterentwickelte — Forderung der Hei-
ligung tritt bei ihm stark zuriick; die sémtlichen Bibelstellen,
nach denen der Israelit heilig sein soll, weil Gott heilig ist
und den Menschen heiligt, zitiert er nicht. ** Diese Forderung
fehlt auch bei Josephus, der alles zuriickdringt, was griechi-
schem Ohr fremdartig klang®**, und (nach Martin PleBners
freundlicher Mitteilung) im Islam. Dagegen wirkt sie im Chri-
stentum nach, weil das NT sie auf at.licher Grundlage ent-
wickelt hat.

Wie steht es mit dem literarischen Stoff, den Philo und das
Mittelalter aus beiden Sphéren iibernehmen?

Philo kennt das gesamte AT. Aber die Auswahl, die er
trifft, ist eigenartig. Innerhalb der Thora treten gerade solche
Stiicke zuriick, auf die Rabbinismus und Urchristentum (und
die Schiiler beider im Mittelalter) Gewicht legen: er zitiert
nicht ein einziges Mal das Gebot der Liebe zu Gott (mit dem
ihm vorangehenden: Hére Israel) und der Liebe zum Nich-
sten, obschon er eine ganze Abhandlung (Virt.51—174) der
Philanthropia widmet (die mit der Néchstenliebe freilich nicht
zusammenfillt). Und auf 13 Seiten Thorazitate kommen in
seinen griechischen Schriften nur % Seiten Zitate aus den
iibrigen Teilen des AT, wéihrend in dem rabbinischen Mi-
drasch Genesis Rabba die Thorazitate 15, die iibrigen 33 Sei-
ten umfassen und fiir das christliche Mittelalter Psalmen und

33 ThWBzNT s.v. (Quell und Behm). Ich gebe in diesem Abschnitt
natiirlich nur Proben zur Veranschaulichung von Unterschieden zwischen
Philo und dem historischen Judentum, deren eingehende Darlegung ich
mir vorbehalte.

3 Ueber Philos Beziehung zum Ideal der Heiligkei* ist Jeschurun
VIIT (1921) 99 ff. und MGWJ 1922, 269 gesprochen.

35 ThWBzNT I 97 (Procksch). Ueber Josephus vgl. Zion V (hebr., Je-
rusalem 1941) 183.



I. Heinemann, Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie? 1156

Daniel gewifl nicht weniger bedeutet haben als die Moses-
biicher. Was diese Einseitigkeit gerade fiir seine Aufgabe, die
Vermittlung zwischen jiidischer Frémmigkeit und griechischer
Wissenschaft, bedeutete, leuchtet ein. Die Warnung vor me-
chanischer Auffassung des Opfers soll er nach W. IT 248 «aus
den Propheten abgeleitets haben; das tut er aber nichi, so
gewill sie bei ihnen zu finden war und auch von Juden und
Christen des Mittelalters bei ihnen gefunden wurde; er stiitzt
sich vielmehr auf Theophrast® und auf die Symbolisierung
der Gesetze iiber die Altédre. «Er erinnert an einen Alchimi-
sten, der aus den verschiedensten Elementen Gold zu machen
sucht, ohne zu ahnen, dafl er neben einer Goldgrube steht.y **

Verwandtes wie fiir die Bibel gilt fiir das griechische Erbe
und die Auswahl, die Philo und das Mittelalter aus ihm tref-
fen. Insbesondere stehen fiir Philo die Lehrschriften des Ari-
stoteles lange nicht in dem Mafle im Vordergrund wie bei den
spiateren Philosophen, den Vorboten der Renaissance. In der
stirkeren Betonung Platos und der Stoa steht Philo uns néher
als dem Mittelalter.

Zu demjenigen Erbgut der Antike, das Philo und das Mit-
telalter gemeinsam haben, ist aber fiir das Mittelalter ziemlich
viel hinzugekommen: einerseits rabbinische Einrichtungen ,
Evangelien und Koran, andererseits vor allem Plotin, dessen
Bedeutung auch W. nicht unterschétzt. Und das Wichtige ist,
dafl man auch die alten Autorititen durch das Medium der
neuen sieht, nicht nur als Vorbereiter, sondern auch als Ver-
treter der Lehren, die in Wahrheit erst die in vollerem Sinne
autoritativen Urkunden gebracht haben. —

- Das Verdienst des Wolfsonschen Buches als Ganzes beruht
vor allem in seiner Aufgabenstellung. Man hatte bisher Philo
entweder im Zusammenhang mit der griechischen Kultur oder
mit der jiidischen Philosophie oder mit der modernen Erlebnis-
theologie betrachtet. W. ist wohl der erste, der ihn mit der
gesamten Philosophie des Mittelalters konfrontiert, auf Grund

36 ¢Philons Bildung» 64.

37 ¢Schriften der jiidisch-hellenistischen Literatur» II 8.

% Auch von der zu seiner Zeit bereits durchgedrungenen, fiir die Phi-
losophen des Mittelalters mallgebenden Auslegung der Thoragesetze ist er
weit entfernt: «Philons Bildung» 534 ff. ‘

8*



116 E. W. Schmidt, Beitrdge zu einer Theologie des Personalismus

der gemeinsamen harmonistischen Fragestellung beider. An
dem Rechte dieser Konfrontierung ist kein Zweifel. Aber duo
si quaerunt idem, non est idem; genauer gesprochen: «Identi-
taty der Fragestellung Philos und des Mittelalters besteht nur
in sehr allgemeinem Sinne, sofern beide den Ausgleich zwi-
schen Wissenschaft und Offenbarung suchen, und sie ver-
blafit, sobald man an die besondere Fassung der auszuglei-
chenden Kulturgréfien denkt®. Das Mittelalter hat im allge-
meinen (u.zw. gerade in denjenigen Vertretern, an die W. in
erster Reihe denkt) den Offenbarungsbegriff viel schroffer
gefalit als Philo und den Ausgleich zwischen Bibel und Hel-
las auf Grund einer von Philo wesentlich abweichenden Aus-
wahl des beiderseitigen Kulturgutes gefiihrt. Nicht als Ent-
faltung der Lehre Philos, sondern als neue Begegnung zwi-
schen dem Griechentum und einer teilweise auf dem AT be-
rubenden Frommigkeit ist die Philosophie des Mittelalters zu
begreifen.
Jerusalem. Isaak Heinemann.

Beitriige zu einer Theologie des Personalismus.

1. Menschen-Ich und Gottes-Ich.

Der Mensch ist ein personliches, ein seiner selbst bewultes
Wesen. Es ist das grote Wunder des Geistes, dal der Mensch
von sich selber weiB, daB er Ich zu sich sagen kann. Den
Augenblick, in dem das Kind, das ja zunéchst in der dritten
Person von sich spricht, Ich von sich sagt, kann man als die
Geburt seines personlichen Charakters bezeichnen. In diesem
Augenblick stellt sich ein neuer, zum Bewulitsein seiner selbst
erwachter Mensch seiner Umwelt gegeniiber, erhebt sich iiber
alles blofe in das natiirliche Leben Hineingebettet-Sein. Was
ist das Ich eigentlich? Eine véllige geschlossene Einheit oder

3 Wir haben davon abgesehen, die Frage zu priifen, ob Philo wirklich
der bedeutende Philosoph gewesen ist, als welchen W.I 114 ihn auffalt.
Wir haben das Verhiltnis der Jenseitslehre Philos zu der mittelalterlichen
(vgl. Anm.7) nicht untersucht und sind auf Fragen, in denen die bibli-
schen Religionen voneinander abweichen, nicht eingegangen. Wir wollten
nur an einigen wichtigen Punkten zeigen, in welcher Richtung W.s Grund-
anschauung uns als einseitig oder unzutreffend erscheint.



	Philo als Vater der mittelalterlichen Philosophie?

