
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 1

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 75

mentars mit innerlichem Verständnis begleitet hat, so wird
grade das weiterhin belebend wirken. *

Riehen/Basel. Wolfram von den Steinen.

Miszellen.
Judas 22 f.:

Ouç bè ècÎTe èv qpoßuj.

Jud. 22 f. ist die textlich schwierigste Stelle des Briefes. Es werden
zwei- und dreiteilige Formen überliefert. Die dreiteilige Form ist die
ursprüngliche. Dies bezeugt indirekt Clemens Alexandrinus. Zweimal zitiert
er den Text, aber verschieden (Strom. VI, 8, 65: dpirdZexe + éXfeîxe; Adum-
hrat. in ep. Jud. z. St.: salvate + miseremini). Von den drei ihm zur
Verfügung stehenden Imperativen liest er zwei aus und zieht zusammen.

Wie lautet der ursprüngliche Text? Nestle hat den folgenden: Kai oûç

pèv èXeâxe biaKpivopévouç mbZere èx trupôç àpTrotZovxeç, oôç bè èXeâxe év tpößip.

Dieser Text ist schwerlich richtig. Bedenken erregt das zweimalige èXeâxe.

Für das erste èXeâxe lesen namhafte Textzeugen (A C* Theophyl. Cassiod.
vg) èXéyxexe. Wir halten das für ursprünglich. Das èXeâxe ist aus V. 23

eingedrungen. Ist aber das zweite èXeâxe richtig? Will man es halten, so
bekommt man keine deutliche Klimax. Es wäre von drei Menschengruppen
gesprochen. Die erste Gruppe wäre ernstlich zurechtzuweisen. Für die
zweite Gruppe wäre Fürbitte zu tun (vgl. Jak. 5,19 f. 16; Ign. ad Smyrn.
4,1). Was wäre aber für die dritte zu leisten? Man kann das èXeâxe nur
halten, wenn man Judas eine Warnung nachholen läßt, gegenüber den
Zweiflern (Wortstreitern?) der ersten Gruppe die nötige Vorsicht walten
zu lassen.

Ich halte den Text für verdorben. Windisch schlägt è^dXexe vor
(Komm. z. St.). Wohlenberg stellt èâxe und èXduaxe zur Wahl (Komm. z.

St.). Ich versuche den Nachweis zu erbringen, daß, wenn man schon ändert,
è^dXexe und èXdaaxe unrichtig, dagegen èâxe sehr wohl möglich ist. Folgt
man den Vorschlägen exßdXgxe und èXdaaxe, so kommt allerdings eine gute
Klimax zustande: nach den Mahnungen und der Fürbitte bleibt gegenüber
den Unverbesserlichen nur die Exkommunikation übrig. Ist sie geschichtlich

wahrscheinlich? Die heftigen Anklagen gegen die Irrlehrer im Jud.
reflektieren die faktische Ohnmacht der «Heiligen» (V. 3) gegenüber den

Gottlosen, die sich in die Gemeinde(n) eingeschlichen (V. 4) und eine
erfolgreiche Tätigkeit entfaltet haben (V. 22 f.). Der Glaubenskampf (V. 3)
besteht in der Erinnerung (V. 17), in Selbsterbauung und Selbstbewahrung,
in Gebet und Erwartung Jesu Christi (V. 20 f.), aber nicht in der
Exkommunikation. W. Bauer (Kechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten Christentum,

Beiträge zur hist. Theol. 10,1934) zeigt deutlich das gewaltige Ueber-

* Vgl. auch den Aufsatz «Granum Sinapis», den der Rezensent in der
«National-Zeitung», Basel, 5. 2.1950 herausgebracht hat.



76 Miszellen

gewicht der «Ketzerei» über die «Rechtgläubigkeit» in der Frühzeit der
Kirche.

èâxe ist gut zu erklären. Judas liebt Anspielungen auf das und Zitate
aus dem Henochbuch (V. 6: Hen. 10; 12; 18,13 ff.; 61 f.; 89; Y. 13: Hen. 2—5;
21,3; 86; 88,3; 90,24; Y. 14: Hen. 1,9; 5,4). Hen. 9, 11 steht: éqlç aùxoùç.

Die vier Erzengel Michael, Uriel, Raphael und Gabriel klagen vor dem

«Herrn der Herren» über die Katastrophe, die Asasel und Semjasa, die
bösen Engel, auf Erden heraufbeschworen haben. «Du siehst dies und
lassest sie gewähren». Hen. 10 bekommen dann die vier Erzengel
Strafaufträge. Im Unterschied zu Henoch will Judas von. solchen Strafaktionen
der Engel nichts wissen (V. 9). Gott allein hält Gericht (V. 15). Wieviel
weniger darf die Gemeinde Gericht halten! Die Irrlehrer, die zu den
gefallenen Engeln gehören (V. 6.13: doxèpeç TtXavqxai) sind in der Gerichtshand

Gottes zu «lassen». Das Endgericht hat schon angefangen (V. 10:
cpöeipovxai, V 11 : cbnbXovxo). Kann man nicht mehr mit ihnen reden und für
sie beten, so kann man nur sagen: Hände weg von ihnen! So ist die Klimax
deutlich. Der richtige Text lautet dann: koù oôç pèv éJGxXTE btoïKpivoqèvouç,

oôç bè odiZexe £k Trupôç àpitdZovxeç, oôç bè èûxe èv qpößw. Das xcd 23b ist dann

gut zu verstehen: nicht nur grundsätzlich, sondern auch persönlich sollen
sie mit den Irrlehrern rein nichts zu tun haben.

Wie ist aus èdxe éXeâre geworden? Durch Dittographie des e und ein
beigefügtes X Sachliche Motive wirkten mit. Bei oôç bè owZere èK Trupôç

dpirdZovxeç hat man schon früh ans Fegfeuer gedacht. Bei Cassiodor lesen
ivir: quosdam de adustione aeterni ignis eripiant. Theophylakt
kommentiert: oihûovxeç èK xoO f)irei\ri|Lièvou aùxoîç Trupôç (Tischendorf, Ed. octav.
maior z. St.). biaxpivea&ai hat man dann auch als iudicari genommen (vg).
Das Bild vom brennenden Scheit (Am. 4,11; Sach. 3, 2) ist für Judas ein
Hinweis auf das Gerichtsfeuer: wie die Städte Sodom und Gomorrha (V. 7)
dem höllischen Feuermeer zugeordnet sind, so auch schon die Irrlehrer.
Immerhin können die der zweiten Gruppe angehörigen schlimmen, aber
nicht unverbesserlichen Ketzer dieser häretischen Feuerhölle grad noch
entrissen werden. Judas denkt aber an Lebende, nicht an Tote. Als dann
die Fegfeueranschauung aufkam und besonders durch Clemens und Ori-
genes die Lehre von der àTroKaxdaxacnç irdvxujv mit der Lehre vom Fegfeuer
verbunden wurde (H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament die Vorstellung

vom Fegfeuer? ThZ 1947/2, S. 102), was lag da näher, als das è&re

unerträglich zu finden und ein éXedxe zu lesen? So ist das èXedxe in V. 23

aufgetaucht, in V. 22 eingedrungen und die Wurzel aller Mißverständnisse
dieser beiden schwierigen Verse geworden.

Ein Vergleich von Jud. 22 f. mit Did. 2, 7 führt auf dieselbe Spur.
Did. 2, 7 lehnt sich an den Judastext an: où piaqaeiç irdvxa ävOpumov, àXXà

o0ç pèv èXèySeiç, trepi J)v bè irpoaeuEq, oôç bè à-fartr;aeiç ùrtÈp xqv rpuxqv aou. Man
könnte das àYoutriaeiç als freie Wiedergabe eines èXer|oeiç auffassen. Dann
würde die Didache gegen unsre Auffassung sprechen. Aber die apostolische

Kirchenordnung setzt in ihrer Rezension der «zwei Wege» ein oôç bè

èXeqoeiç hinzu. Diese Ergänzung bezeugt, daß sie das dritte Glied des be-



Miszellen 77

reits korrigierten Judastextes vermißt hat. Nun findet sich im Barnabasbrief,

der im 19. Kapitel ebenfalls eine Parallelrezension der «zwei Wege»
bietet, nur das dritte Sätzlein (V. 5) : àTairf](Tiç tôv irXqcnov aou fnrèp fr]v
tpuxpv ffou. Daraus läßt sich folgendes schließen:

1. Sowohl der Verfasser der Didache wie derjenige des Barnabasbriefes

verwenden je auf ihre Weise einen Satz aus der jüdischen
(judenchristlichen?) Lehre von den «zwei Wegen».

2. Der Verfasser der Didache benutzt über das hinaus Jud. 22 f. sehr
frei, wobei er das crtùZeiv des Judas als Fürbitte versteht.

3. Da ihm alles auf das Liebesgebot ankommt (Zurechtweisung und
Fürbitte sind bereits Konkretisierungen des allen Christen gegenüber
geltenden Liebesgebotes), ist ihm das éâTe des Judas unbequem; er läßt
es darum weg.

Glarus. Werner Bieder.

Das Schiff als Symbol der Kirche:
Die Tat des Messias im eschatologischen Meeressturm
in dér jüdischen und altchristlichen Ueberlieferung.

Beim Studium der Symbol-Sprache der alten Kirche gilt es, das erste
Aufkommen der einzelnen Symbole genau in das Auge zu fassen. Die Frage
nach dem Ursprung des Symbols des Schiffes für die Kirche ist vom Symbol
der Arche grundsätzlich zu trennen. Die beiden Symbole: Schiff und Arche,
können ineinander übergehen, aber jedes von ihnen hat seinen besonderen
Ursprung und eigenen Sinngehalt. Wenn vom Schiff gesprochen wird, muß

man weiterhin unterscheiden zwischen der Auslegung der neutestament-
lichen Erzählung vom Schiff im Seesturm (Mark. 4, 35—41; Matth. 8, 23—27;
Luk. 8, 22—25) und jener anderen, in der das Bild vom Schiff ohne erkennbare

Beziehung auf das Neue Testament auftritt. Die älteste Bezugnahme
auf die neutestamentliche Erzählung vom Seesturm findet sich bei
Tertullian, De baptismo c. 12. Tertullian kennt eine Tradition, die, wie er sagt,
in einer «gezwungenen» Auslegung die Geschichte vom Eindringen des

Wassers in das Schiff auf die Aspersions-Taufe der Apostel und das
Einsinken des Petrus ins Wasser beim Meerwandeln auf die Immersions-Taufe
deutet. Nun ist es interessant, daß in der Kapelle von Dura in der
Darstellung des Seesturms und des Meerwandeins des Petrus (s. Rostovtzeff,
The Excavations at Dura-Europos. Fifth Season, 1931/32, Newhaven 1934,

p. 266 ff.) anscheinend dieselbe, von Tertullian als «gezwungen» bezeichnete

Auslegung vorausgesetzt ist. Das legt aber die Annahme nahe, daß

Tertullian eine aus dem Orient stammende Tradition zitiert.
Tertullian setzt dann mit einem «ceterum» neu ein. «Ceterum navicula

ilia figuram ecclesiae praeferebat, quod in mari, id est saeculo, fluetibus,
id est persecutionibus et temtationibus, inquietatur, domino per patientiam
velut dormiente, donee orationibus sanctorum in ultimis suscitatus com-

pescat saeculum et tranquillitatem suis reddat.» Dieser kleine Abschnitt, der
mit der von Tertullian erörterten Frage nach der Taufe der Apostel in
gar keinem Zusammenhang steht, muß ebenfalls einer von Tertullian über-



78 Miszellen

nommenen Tradition angehören. Der unbekannte Exeget hat seiner
Interpretation der Erzählung vom Seesturm ein ausgesprochen eschatologisches
Kolorit gegeben. In der letzten Zeit (in ultimis) wird der Herr auf Grund
des «Gebetes der Heiligen» aus seiner Langmut (patientia) geweckt. Er
stillt den Sturm und gibt den Seinen im Schiff der Kirche die Ruhe wieder.
Es wird kaum ein Zufall sein, wenn es hei Clemens Alex. Quis dives s. 34,
3 (p. 182, 29) heißt, daß das untertauchende Schiff, das wieder flott geworden

ist, allein durch die «Gebete der Heiligen» gelenkt wird. Hier ist
wiederum von den «Gebeten der Heiligen» die Rede. Vermutlich liegt ein
und dieselbe griechische Quelle Tertullian und Clemens Alex, zugrund,
in der vom Schiff der Kirche in einer eschatologischen Deutung der
Erzählung vom Meeressturm die Rede war.

Es ist nun interessant, mit dieser eschatologischen Interpretation der
neutestamentlichen Erzählung einen jüdischen Text zu vergleichen, der im
Testamentum Naphthali c. 6 (p. 153 f. Charles) sich findet. Jakob steht am
Meer von Jamnia (so die richtige Textüberlieferung in der von Charles in
der Anmerkung zitierten Ueberlieferung), wie Naphthali in einem Traume
sieht. Der Patriarch besteigt mit seinen Söhnen ein unbemanntes Schiff,
das als «Fahrzeug Jakobs» beschriftet ist. Ein großer Sturm erhebt sich und
das Schiff füllt sich mit Wasser, während hohe Wogen sich ringsum
erheben. Jakob rettet sich in einer Barke, die anderen auf Planken. «Und wir
wurden alle bis an die Grenzen der Erde zerstreut.» Levi bittet im Bußsack
den Herrn. Als der Sturm vorüber ist, kommt das Schiff wieder im Frieden
an das Land. Diese Erzählung, deren Analogie mit der Evangelien-Perikope
schon längst bemerkt wurde, ist in ihren Einzelheiten nicht immer klar.
Immerhin zeigt der Text, daß der Idee vom Schiff als Symbol für die Kirche
die Konzeption vom Schiff als Symbol für das Haus Jakob vorausgegangen
ist. Da Naphthali die Erzählung vom Meeressturm in der Form eines Traum-
Berichts gibt, soll er wohl als ein von den Patriarchen vorausgesehenes
Ereignis der letzten Zeit angesehen werden. Insofern würden sich also das
Testamentum Naphthali und der unbekannte Exeget bei Tertullian in der
Idee treffen, daß der Seesturm, der das Schiff Jakobs gefährdet, der
eschatologischen Epoche angehört. Der Erzähler im Testament Naphthali verlegt
das Traumgesicht nach Jamnia. Jamnia aber ist Jabneh, der Ort, an dem
sich der Rabbinat nach der Zerstörimg Jerusalems wieder sammelte. Die
Allegorie der Erzählung selber scheint auf die Katastrophe Jerusalems und
die Zerstreuung Israels «bis an die Enden der Erde» anzuspielen. Ich
begreife daher nicht, warum man, ohne diese konkreten Angaben im
Testamentum Naphthali zu beachten, die Testamente der 12 Patriarchen immer in
die Makkabäer-Zeit verlegt.

Nun ist es interessant für das Bild der Kirche als eines Schiffes, noch
den Brief des Ps. Clemens an Jacobus 314 f. (p. 10, 17 ff. Lagarde)
anzuführen. Die Kirche gleicht einem großen Schiff, das während eines
Sturmes die Mensehen vieler Orte zur «Stadt des Friedens», also Jerusalem,
zur Stadt des «großen Königs», zu der einen Polis des «guten Reiches» trägt.
Es folgt dann eine detaillierte Allegorie der einzelnen Personen des

Schiffspersonals, die uns hier nicht interessiert. Weiter heißt es: um zum Hafen



Notizen und Glossen 79

zu gelangen, gilt es erhörlich zu beten (p. 11, 1). Das Bild von Jerusalem
als Hafen für das Schiff, mag es auch eventuell spirituell zu deuten sein,
setzt doch vielleicht voraus, daß der Schiffbruch letzthin der Untergang
Jerusalems gewesen ist. Interessant ist, daß das Schiff der Kirche im
Hafen von Jerusalem landet. Das setzt einen ähnlichen Kirchenhegriff wie
den von Didache 9, 4: «versammle deine Kirche in deinem Reich» voraus.
Auch der Ps. Clemens läßt den eschatologischen Charakter des Seesturms
noch erkennen, aber eine Verbindung mit der neutestamentlichen Erzählung
liegt nicht Vor. Auch fehlt jede Anspielung auf die Taufe, die doch sonst
für die Clementinen eine so große Bedeutung hat. Wichtig aber ist vor
allem die Tatsache, daß auch nach dem Ps. Clemens das Gebet, das «erhör-
liche Gebet», einen wesentlichen Anteil daran hat, daß das Schiff in den
Hafen gelangt. Wir sehen, welche Bedeutung das «Gebet der Heiligen»
(Tertullian und Clemens Alex.), das Bußgebet des Levi (Testamentum
Naphthali), das «erhörliche Gebet» (Ps. Clemens) für die Erzählung vom
Schiff im Sturm hat. Damit ist aber bewiesen, daß das Schiff als Symbol
der Kirche nur die Umbildung einer älteren Vorstellung ist, in der von
Israel im eschatologischen Meeressturm die Rede war. Wir haben vermutlich

mit einem verlorengegangenen apokalyptischen Buch zu rechnen, das

die Rettung des Schiffes Israels auf das «Gebet der Heiligen» zurückführte.

Man denke an die ähnliche Funktion des Gebetes der «iusti et
sectatores veritatis», welche nach der Hystaspes-Apocalypse (Lactantius,
Inst. VII, 17, 9) mit Weinen ihre Hände zum Himmel emporheben (das. 18)
(s. J. Bidez — F. Cumont, Les mages hellénisés, Paris 1938, II, 3709) und
um die Entsendung des «rex magnus de caelo» (vgl. den «großen König»
im Brief des Ps. Clemens) bitten. Die Annahme eines solchen apokalyptischen

Buches, das auch dem Autor des Testamentum Naphthali bekannt
gewesen wäre, könnte dann auch die wörtliche Uebereinstimmung von 1. Thess.
2, 16 mit Testam. Levi 6, 11 erklären. Paulus und der jüdische Autor hätten
einen Satz aus einem jüdischen apokalyptischen Buch zitiert. Die Perikope
vom Seesturm in dem Evangelium hätte dann aber — abgesehen von ihrem
Charakter als Wundererzählung — noch eine besondere Nuance: nicht das
«Gebet der Heiligen», sondern der Messias-Jesus rettet das Schiff Israels
im eschatologischen Meeressturm.

Rom. Erik Peterson.

Notizen und Glossen.
Zeitschriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1949/6: Von der Voraus-

setzungslosigkeit der Wissenschaft u. dem rechtschaffenen Denken in der
Theologie (Th. Steinmann) ; Ihn Roshd (E. Zbinden) ; Neue Wege für den
kirchl. Unterweisungsunterricht (R. Geißbühler) ; Protestantische
Selbstbesinnung in der Gegenwartslage der abendländischen Religionskrisis (M.
Werner). Kirchenbl. f. d. ref. Schweiz 1949/24: Christi, u. naturwissen-
schaftl. Erkennen, Schluß (E.Weber); Die Kirche im indonesischen
Freiheitskampf (Chr. Barth); 25: «Zur sozialen Frage» (W. Mögling, X.
Bäschlin) ; 1950/1: Emil Brunners Wirken für Theologie u. Kirche (P.


	Miszellen

