Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)
Heft: 1
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen 75

mentars mit innerlichem Verstindnis begleitet hat, so wird
grade das weiterhin belebend wirken. *
Riehen/Basel. Wolfram von den Steinen.

Miszellen.

Judas 22f.:
Oiig d¢ édte év @oBw.

Jud. 221. ist die textlich schwierigste Stelle des Briefes. Es werden
zwei- und dreiteilige Formen iiberliefert. Die dreiteilige Form ist die ur-
spriingliche. Dies bezeugt indirekt Clemens Alexandrinus, Zweimal zitiert
er den Text, aber verschieden (Strom. VI, 8, 65: &pmdZete + éheelte; Adum-
brat. in ep. Jud. z. St.: salvate + miseremini). Von den drei ihm zur Ver-
fiigung stehenden Imperativen liest er zwei aus und zieht zusammen.

Wie lautet der urspriingliche Text? Nestle hat den folgenden: xai ofig
uev éedte dakpivouevoug olilete €k mupdg dpmdlovtes, obg dé éledte év @dBw.
Dieser Text ist schwerlich richtig. Bedenken erregt das zweimalige é\edre.
Fiir das erste é\edte lesen namhafte Textzeugen (A C* Theophyl. Cassiod.
vg) éheyxere. Wir halten das fiir urspriinglich. Das é\edte ist aus V.23
eingedrungen. Ist aber das zweite é\edte richtig? Will man es halten, so
bekommt man keine deutliche Klimax. Es wire von drei Menschengruppen
gesprochen. Die erste Gruppe wire ernstlich zurechtzuweisen. Fir die
zweite Gruppe wire Fiirbitte zu tun (vgl. Jak.5,19f 16; Ign. ad Smyrn.
4,1). Was wire aber fiir die dritte zu leisten? Man kann das é\edte nur
halten, wenn man Judas eine Warnung nachholen lil}t, gegeniiber den
Zweiflern (Wortstreitern?) der ersten Gruppe die niotige Vorsicht walten
zu lassen.

Ich halte den Text fiir verdorben, Windisch schligt éxBdlere vor
(Komm. z.St.). Wohlenberg stellt édte und éidoate zur Wahl (Komm. z.
St.). Ich versuche den Nachweis zu erbringen, dall, wenn man schon #ndert,
éxpalete und éndooarte unrichtig, dagegen édte sehr wohl mdéglich ist. Folgt
man den Vorschligen éxBdlete und é\doate, so kommt allerdings eine gute
Klimax zustande: nach den Mahnungen und der Fiirbitte bleibt gegeniiber
den Unverbesserlichen nur die Exkommunikation iibrig. Ist sie geschicht-
lich wahrscheinlich? Die heftigen Anklagen gegen die Irrlehrer im Jud.
reflektieren die faktische Ohnmacht der «Heiligeny (V.3) gegeniiber den
Gottlosen, die sich in die Gemeinde(n) eingeschlichen (V.4) und eine er-
folgreiche Titigkeit entfaltet haben (V.22f.). Der Glaubenskampf (V.3)
besteht in der Erinnerung (V. 17), in Selbsterbauung und Selbstbewahrung,
in Gebet und Erwartung Jesu Christi (V.201.), aber nicht in der Exkom-
munikation. W. Bauer (Rechtgldubigkeit und Ketzerei im #ltesten Christen-
tum, Beitrige zur hist. Theol. 10, 1934) zeigt deutlich das gewaltige Ueber-

* Vgl. auch den Aufsatz «Granum Sinapis», den der Rezensent in der
¢«National-Zeitungy, Basel, 5.2.1950 herausgebracht hat.



76 Miszellen

gewicht der «Ketzerei» iiber die «Rechtgldubigkeity in der Friihzeit der
Kirche.

éare ist gut zu erkldren. Judas liebt Anspielungen auf das und Zitate
aus dem Henochbuch (V. 6: Hen. 10; 12; 18,13 ff.; 61 {.; 89; V.13: Hen. 2—5;
21,3; 86; 88,3; 90,24; V.14: Hen.1,9; 5,4). Hen. 9, 11 steht: éd¢ adrols.
‘Die vier Erzengel Michael, Uriel, Raphael und Gabriel klagen vor dem
<«Herrn der Herren» iiber die Katastrophe, die Asasel und Semjasa, die
bésen Engel, auf Erden heraufbeschworen haben. «Du siehst dies und
lissest sie gewiihren». Hen. 10 bekommen dann die vier Erzengel Straf-
auftrige. Im Unterschied zu Henoch will Judas von solchen Strafaktionen
der Engel nichts wissen (V.9). Gott allein hilt Gericht (V.15). Wieviel
weniger darf die Gemeinde Gericht halten! Die Irrlehrer, die zu den ge-
fallenen Engeln gehoren (V.6.13: dotépeg mhaviita) sind in der Gerichts-
hand Gottes zu <lassen». Das Endgericht hat schon angefangen (V.10:
@deipovran, V. 11: ambovro). Kann man nicht mehr mit ihnen reden und fir
sie beten, so kann man nur sagen: Hiinde weg von ihnen! So ist die Klimax
deutlich. Der richtige Text lautet dann: xai olg uév é\éyvxete dakprvouevous,
ol d¢ oiZete ék mupdg GpmdZovreg, olg d¢ édte év @dpw. Das kal 23b ist dann
gut zu verstehen: nicht nur grundsiitzlich, sondern auch persionlich sollen
sie mit den Irrlehrern rein nichts zu tun haben.

Wie ist aus édate éhedte geworden? Durch Dittographie des ¢ und ein
beigefiigtes A ? Sachliche Motive wirkten mit. Bei obc d¢ o®Zete éx mupdg
dpmdaZovrec hat man schon friih ans Fegfeuer gedacht, Bei Cassiodor lesen
wir: quosdam de adustione aeterni ignis eripiant. Theophylakt kom-
mentiert: owZovtes éx Tob fmweiinuevov adtoic mwupds (Tischendorf, Fd. octav.
maior z. St.). dokpivecdar hat man dann auch als iudicari genommen (vg).
Das Bild vom brennenden Scheit (Am.4,11; Sach. 3,2) ist fiir Judas ein
Hinweis auf das Gerichtsfeuer: wie die Stidte Sodom und Gomorrha (V. 7)
dem héllischen Feuermeer zugeordnet sind, so auch schon die Irrlehrer.
Immerhin kénnen die der zweiten Gruppe angehdérigen schlimmen, aber
nicht unverbesserlichen Ketzer dieser hiiretischen IFeuerholle grad noch
entrissen werden. Judas denkt aber an Lebende, nicht an Tote. Als dann
die Fegfeueranschauung aufkam und besonders durch Clemens und Ori-
genes die Lehre von der dmoxotdotacig mdvtwy mit der Lehre vom Fegfeuer
verbunden wurde (H. Bietenhard, Kennt das Neue Testament die Vorstel-
lung vom Fegfeuer? ThZ 1947/2, S.102), was lag da nilher, als das édarte
unertriiglich zu finden und ein é\edre zu lesen? So ist das é\edre in V.23
aufgetaucht, in V.22 eingedrungen und die Wurzel aller Milverstindnisse
dieser beiden schwierigen Verse geworden.

Ein Vergleich von Jud. 22 f. mit Did. 2, 7 fiihrt auf dieselbe Spur.
Did. 2,7 lehnt sich an den Judastext an: o0 mofoeig mdvra &vdpwmov, dAAG
olg uév éhéytelg, mepi Wv d¢ mpodgelEn, olg d¢ &yomnaelg Umép THv wuxnv cou. Man
konnte das dyamnoeg als freie Wiedergabe eines ékefjoeig auffassen, Dann
wiirde die Didache gegen unsre Auffassung sprechen. Aber die apostoli-
sche Kirchenordnung setzt in ihrer Rezension der «zwei Wege» ein ofg de
éefoeig hinzu. Diese Erginzung bezeugt, dafl sie das dritte Glied des be-



Miszellen 7

reits korrigierten Judastextes vermift hat. Nun findet sich im Barnabas-
brief, der im 19. Kapitel ebenfalls eine Parallelrezension der «zwei Wege»
bietet, nur das dritte Sitzlein (V.5): d&yomfoeg Tov mAnoiov cou Umép Thv
wuynv cou. Daraus liBt sich folgendes schliellen:

1. Sowohl der Verfasser der Didache wie derjenige des Barnabas-
briefes verwenden je auf ihre Weise ¢inen Satz aus der jiidischen (juden-
christlichen?) Lehre von den <zwei Wegeny.

2. Der Verfasser der Didache beniitzt iitber das hinaus Jud. 22 f. sehr
frei, wobei er das c®Zewv des Judas alg Fiirbitte versteht.

3. Da ihm alles auf das Liebesgebot ankommt (Zurechtweisung und
Fiirbitte sind bereits Konkretisierungen des allen Christen gegeniiber
geltenden Liebesgebotes), ist ihm das édte des Judas unbequem; er lifit

es darum weg.

Glarus. Werner Bieder.

Das Schiff als Symbol der Kirche:
Die Tat des Messias im eschatologischen Meeressturm
in deér jiidischen und altchristlichen Ueberlieferung.

Beim Studium der Symbol-Sprache der alten Kirche gilt es, das erste
Aufkommen der einzelnen Symbole genau in das Auge zu fassen, Die Frage
nach dem Ursprung des Symbols des Schiffes fiir die Kirche ist vom Symbol
der Arche grundsétzlich zu trennen. Die beiden Symbole: Schiff und Arche,
konnen ineinander iibergehen, aber jedes von ihnen hat seinen besonderen
Ursprung und eigenen Sinngehalt, Wenn vom Schiff gesprochen wird, mull
man weiterhin unterscheiden zwischen der Auslegung der neutestament-
lichen Erzéhlung vom Schiff im Seesturm (Mark. 4, 35—41; Matth. 8, 23—27;
Luk. 8, 22—25) und jener anderen, in der das Bild vom Schiff ohne erkenn-
bare Beziehung auf das Neue Testament auftritt. Die #lteste Bezugnahme
auf die neutestamentliche Erzéhlung vom Seesturm findet sich bei Ter-
tullian, De baptismo c. 12, Tertullian kennt eine Tradition, die, wie er sagt,
in einer ¢gezwungenen» Auslegung die Geschichte vom Iindringen des
Wassers in das Schiff auf die Aspersions-Taufe der Apostel und das Ein-
sinken des Petrus ins Wasser beim Meerwandeln auf die Immersions-Taufe
deutet. Nun ist es interessant, dafl in der Kapelle vorn Dura in der Dar-
stellung des Seesturms und des Meerwandelns des Petrus (s. Rostovtzeff,
The Excavations at Dura-Europos. Fifth Season, 1931/32, Newhaven 1934,
p- 266 f.) anscheinend dieselbe, von Tertullian als «gezwungen» bezeich-
nete Auslegung vorausgesetzt ist. Das legt aber die Annahme nahe, dall
Tertullian eine aus dem Orient stammende Tradition zitiert.

Tertullian setzt dann mit einem ¢ceterums neu ein. «Ceterum navicula
illa figuram ecclesiae praeferebat, quod in mari, id est saeculo, fluctibus,
id est persecutionibus et temtationibus, inquietatur, domino per patientiam
velut dormiente, donec orationibus sanctorum in ultimis suscitatus com-
pescat saeculum et tranquillitatem suis reddat.» Dieser kleine Abschnitt, der
mit der von Tertullian erdrterten Frage nach der Taufe der Apostel in
gar keinem Zusammenhang steht, mull ebenfalls einer von Tertullian iiber-



78 Miszellen

nommenen Tradition angehéren. Der unbekannte Exeget hat seiner Inter-
pretation der Erzidhlung vom Seesturm ein ausgesprochen eschatologisches
Kolorit gegeben. In der letzten Zeit (in ultimis) wird der Herr auf Grund
des «Gebetes der Heiligen» aus seiner Langmut (patientia) geweckt., Er
stillt den Sturm und gibt den Seinen im Schiff der Kirche die Ruhe wieder.
Es wird kaum ein Zufall sein, wenn es bei Clemens Alex. Quis dives s. 34,
3 (p. 182, 29) heiBt, daB das untertauchende Schiff, das wieder flott gewor-
den ist, allein durch die «Gebete der Heiligen» gelenkt wird. Hier ist
wiederum von den «Gebeten der Heiligen» die Rede. Vermutlich liegt ein
und dieselbe griechische Quelle Tertullian und Clemens Alex. zugrund,
in der vom Schiff der Kirche in einer eschatologischen Deutung der Er-
zdhlung vom Meeressturm die Rede war.

s ist nun interessant, mit dieser eschatologischen Interpretation der
neutestamentlichen Erzihlung einen jiidischen Text zu vergleichen, der im
Testamentum Naphthali c. 6 (p.153 f. Charles) sich findet. Jakob steht am
Meer von Jamnia (so die richtige Textiiberlieferung in der von Charles in
der Anmerkung zitierten Ueberlieferung), wie Naphthali in einem Traume
sieht. Der Patriarch besteigt mit seinen S¢hnen ein unbemanntes Schiff,
das als «Fahrzeug Jakobs» beschriftet ist. Ein groBer Sturm erhebt sich und
das Schiff fiillt sich mit Wasser, wihrend hohe Wogen sich ringsum er-
heben. Jakob rettet sich in einer Barke, die anderen auf Planken. «Und wir
wurden alle bis an die Grenzen der Erde zerstreut.» Levi bittet im Bulsack
den Herrn. Als der Sturm voriiber ist, kommt das Schiff wieder im Frieden
an das Land. Diese Erziéihlung, deren Analogie mit der Evangelien-Perikope
schon ldngst bemerkt wurde, ist in ihren Kinzelheiten nicht immer klar.
Immerhin zeigt der Text, dafl der Idee vom Schiff als Symbol fiir die Kirche
die Konzeption vom Schiff als Symbol fiir das Haus Jakob vorausgegangen
ist. Da Naphthali die Erzéhlung vom Meeressturm in der Form eines Traum-
Berichts gibt, soll er wohl als ein von den Patriarchen vorausgesehenes
Ereignis der letzten Zeit angesehen werden. Insofern wiirden sich also das
Testamentum Naphthali und der unbekannte Exeget bei Tertullian in der
Idee treffen, dafll der Seesturm, der das Schiff Jakobs gefihrdet, der escha-
tologischen Epoche angehdrt. Der Erziéhler im Testament Naphthali verlegt
das Traumgesicht nach Jamnia. Jamnia aber ist Jabneh, der Ort, an dem
sich der Rabbinat nach der Zerstérung Jerusalems wieder sammelte. Die
Allegorie der Erziihlung selber scheint auf die Katastrophe Jerusalems und
die Zerstreuung Israels «bis an die Enden der Erde» anzuspielen, Ich be-
greife daher nicht, warum man, ohne diese konkreten Angaben im Testa-
mentum Naphthali zu beachten, die Testamente der 12 Patriarchen immer in
die Makkabier-Zeit verlegt,

Nun ist es interessant fiir das Bild der Kirche als eines Schiffes, noch
den Brief des Ps.Clemens an Jacobus 314 f. (p.10, 17 ff. Lagarde) an-
zufiithren. Die Kirche gleicht einem groflen Schiff, das wihrend eines
Sturmes die Menschen vieler Orte zur «Stadt des Friedens», also Jerusalem,
zur Stadt des «groflien Kénigsy, zu der einen Polis des «guten Reiches» tragt.
Es folgt dann eine detaillierte Allegorie der einzelnen Personen des Schiffs-
personals, die uns hier nicht interessiert, Weiter heilt es: um zum Hafen



Notizen und Glossen 9

zu gelangen, gilt es erhérlich zu beten (p.11, 1). Das Bild von Jerusalem
als Hafen fiir das Schiff, mag es auch eventuell spirituell zu deuten sein,
setzt doch vielleicht voraus, daB der Schiffbruch letzthin der Untergang
Jerusalems gewesen ist. Interessant ist, dall das Schiff der Kirche im
Hafen von Jerusalem landet. Das setzt einen dhnlichen Kirchenbegriff wie
den von Didache 9, 4: «versammle deine Kirche in deinem Reich» voraus.
Auch der Ps. Clemens li(t den eschatologischen Charakter des Seesturms
noch erkennen, aber eine Verbindung mit der neutestamentlichen Erzihlung
liegt nicht vor. Auch fehlt jede Anspielung auf die Taufe, die doch sonst
fiir die Clementinen eine so grofe Bedeutung hat. Wichtig aber ist vor
allem die Tatsache, daBl auch nach dem Ps. Clemens das Gebet, das <erhor-
liche Gebety, einen wesentlichen Anteil daran hat, dafl das Schiff in den
Hafen gelangt, Wir sehen, welche Bedeutung das «Gebet der Heiligen»
(Tertullian und Clemens Alex.), das BuBgebet des Levi (Testamentum
Naphthali), das «erhérliche Gebet» (Ps. Clemens) fiir die Erzihlung vom
Schiff im Sturm hat. Damit ist aber bewiesen, dall das Schiff als Symbol
der Kirche nur die Umbildung einer #lteren Vorstellung ist, in der von
Israel im eschatologischen Meeressturm die Rede war. Wir haben vermut-
lich mit einem verlorengegangenen apokalyptischen Buch zu rechnen, das
die Rettung des Schiffes Israels auf das «Gebet der Heiligen» zuriick-
fiilhrte. Man denke an die #hnliche Funktion des Gebetes der «<iusti et
sectatores veritatis», welche nach der Hystaspes-Apocalypse (Lactantius,
Inst. VII, 17, 9) mit Weinen ihre Hiinde zum Himmel emporheben (das. 18)
(s. J. Bidez — F. Cumont, Les mages hellénisés, Paris 1938, II, 3709) und
um die Entsendung des «rex magnus de caeloy (vgl. den «grofen Konig»
im Brief des Ps. Clemens) bitten. Die Annahme eines solchen apokalypti-
schen Buches, das auch dem Autor des Testamentum Naphthali bekannt ge-
wesen wiire, konnte dann auch die wortliche Uebereinstimmung von 1. Thess.
2, 16 mit Testam. Levi 6, 11 erkldren, Paulus und der jiidische Autor hitten
einen Satz aus einem jiidischen apokalyptischen Buch zitiert. Die Perikope
vom Seesturm in dem Evangelium hitte dann aber — abgesehen von ihrem
Charakter als Wundererzihlung — noch eine besondere Nuance: nicht das
«Gebet der Heiligen», sondern der Messias-Jesus rettet das Schiff Israels
im eschatologischen Meeressturm.

Rom. Erik Pelerson.

Notizen und Glossen.

Zeitsehriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1949/6: Von der Voraus-
setzungslosigkeit der Wissenschaft u. dem rechtschaffenen Denken in der
Theologie (Th. Steinmann); Ibn Roshd (E. Zbinden); Neue Wege fiir den
kirchl. Unterweisungsunterricht (R. Geillbiihler); Protestantische Selbst-
besinnung in der Gegenwartslage der abendléndischen Religionskrisis (M.
Werner). Kirchenbl, f. d. ref. Schweiz 1949/24: Christl. u. naturwissen-
schaftl. Erkennen, Schlufl (E. Weber); Die Kirche im indonesischen Frei-
heitskampf (Chr. Barth); 25: «Zur sozialen Frage» (W. Mogling, X.
Bischlin); 1950/1: Emil Brunners Wirken fiir Theologie u. Kirche (P.



	Miszellen

