
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 1

Artikel: Damião de Goes und die Reformation

Autor: Feist Hirsch, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877442

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation 39

sionstraktat nicht breitere Verwendung gefunden haben. Doch
müßte, um zu einem abschließenden Urteil zu gelangen, das
Material in dieser Hinsicht noch gründlicher durchforscht
werden.

Schiers / Kt. Grauhünden. Kurt Ruh.

Damiâo de Goes und die Reformation.
Der Portugiese Damiäo de Goes gehörte dem über ganz

Europa verstreuten Kreis der Humanisten an, die Erasmus
von Rotterdam als ihrem geistigen Oberhaupt die tiefste
Verehrung schenkten. Die Freundschaft, die ihn mit dem alternden
Erasmus verband, empfand er wohl als das größte Erlebnis in
seinem Lehen. Fast 20 Jahre nach dem Tode des «Königs»
unter den Humanisten überwältigte ihn eine tiefe Trauer, als
er in der Stille seines Studierzimmers in Lissahon ein Bild des
berühmten Meisters betrachtete, das einst Albrecht Dürer von
diesem gemalt hatte.1

Damiâo de Goes wurde von vielen bedeutenden Männern
seiner Zeit hoch geschätzt.2 Die Erinnerung an den portugiesi-

1 Vgl. den Brief, den Damiâo de Goes 1554 an seinen portugiesischen
Freund Hieronimo Cardoso geschrieben hat, in dem es heißt: «Eodem ipso
puncto quo juvenis ille cui epistolam tuam mihi reddendam commisisti
ingressus est cubiculum nostrum, effigiem magni illi Erasmi Roterodami
per Albertum Direnum suae aetatis inter Germanos eximium exculptorem
manibus habebam. Eamque cum contemplari coepissem, et tanti viri hospi-
tisque quondam felicissimi mei recordatio me in sublime sensuu meorum
arripuisset. Ecce de repente tu quasi ex insidiis huic nostro solatio tua
epistola novum ga.udium adjicere voluisti...» Wir zitieren nach Joaquim
de Vasconeellos, Goesiana, in: «Archeologia Artistica» Nr. 7 (1879), 0
Retrato de Damiäo de Goes por Alberto Dürer, S. 18. Ein Neudruck dieses
Aufsatzes findet sich in «Lusitania» Bd. 1 (1924).

2 Vgl. dafür den Briefwechsel, den Goes 1544 als Anhang zu seinen
Ges. Werken veröffentlicht hat. Man findet darin Briefe von den bekannten
Kardinälen Sadoleto, Bembo, Madruzzio, von Humanisten wie Vives, Boni-
facius Amerbach, Glareanus, Beatus Rhenanus, Nicolaus Clenardus u. a.

Die Briefe, die Erasmus an Goes geschrieben hat, sind in dieser Ausgabe
nicht enthalten. Sie sind aber in der Ausgabe der Erasmusbriefe durch
H. M. Allen und H. W. Garrod, Opus Epistolarum Des. Erasm. Roterodami,
Bd. X, 1941, Bd. XI, 1947 zugänglich. Die Briefe, die Damiâo de Goes mit
Bonifacius Amerbach gewechselt hat, werden in dem dritten Band der
Amerbachkorrespondenz, die Dr. A. Hartmann in Basel für den Druck
vorbereitet, erscheinen.



40 E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation

sehen Humanisten, Reichsarchivar und Geschichtsschreiber
ist in den folgenden Jahrhunderten etwas verblaßt. Sie ist
jedoch um die Wende des 20. Jahrhunderts wieder belebt worden.

Es waren zunächst portugiesische Gelehrte, die, voller
Hingebung für ihren Gegenstand, ein reiches Quellenmaterial
für die Goes-Forschung bereitstellten.3 Seitdem ist das
Interesse an der liebenswürdigen Gestalt des portugiesischen
Humanisten auch in anderen europäischen Ländern in ständigem

Aufstieg begriffen. Wir besitzen in portugiesischer,
englischer, französischer und deutscher Sprache wertvolle
Beiträge zur Lebensgeschichte dieses im echten Sinne liberalen
Mannes, der in Wittenberg einer Predigt Luthers beiwohnte
und in Padua den Jesuitenführer Ignaz von Loyola in seinem
Hause zu Gast hatte.4

In seinem Wesen verband Goes ein südländisch-lebhaftes
Temperament mit den freundlichsten Charakterzügen. Er war
freigebig und gesellig. Seine musikalischen Talente wurden
von vielen seiner Freunde hoch gepriesen.5 Doch haben ihm

3 Joaquim de Vasconcellos, Damiäo de Goes, Novos Estudos, Porto
1897; Damiäo de Goes (novissima serie) Lisboa 1898; As cartas latinas de

Damiäo de Goes, in: «0 Instituto», Bd. 47 (1901) u. a. Die wichtigen Studien
dieses hervorragenden Gelehrten sind leider nur in wenigen schwer
zugänglichen Exemplaren vorhanden. Ferner: Sousa Viterbo, Damiäo de Goes e

D. Antonio Pinheiro, in: «0 Instituto» Bd. 42 (1895) ; Estudos sobre Damiäo
de Goes (segunda serie), in: «0 Instituto» Bd. 46/47 (1899/1900). Ferner:
Guilherme Henriques, Ineditos Goesianos, 2 Bde. 1896/98. Der zweite Band
ist besonders wichtig, da er die Verhandlungen vor dem Inquisitionstribunal

bringt, das Goes als Ketzer verurteilte (1572).
4 Maximiano Lemos, Damiäo de Goes, in: «Revista de Historia»,

Bd. 9/11 (1920/22). Ferner: Albin E. Beau, As Relaçôes Germanicos do Hu-
manismo de Damiäo de Goes, Coimbra 1941. Aubrey F. G. Bell, Damiäo de
Goes, a Portuguese Humanist, in «Hispanic Review» Bd. IX, 1941. Uns lag
die portugiesische Uebersetzung der Bell'schen Biographie durch Antonio
Alvaro Doria, Lissabon 1942, vor. Die Ausgabe bringt einige Abschnitte aus
dem Inquisitionsverhör nach Guilherme Henriques und die portugiesischen
Briefe des Damiäo de Goes, die von Doria hinzugefügt wurden. Ferner:
Marcel Bataillon, Le Cosmopolitisme de Damiäo de Goes, in: «Revue de

Littérature comparée» (Paris 1938) S. 23—58. Ferner: Paul Wilhelm Genn-
rich, Damiäo de Goes, in: «Archiv für Reformationsgeschichte», Bd. 39,
Heft 3 (1942) S. 197—220.

5 Beau a. a. 0. S. 124 ff. widmet Goes' musikalischem Talent einige
schöne Seiten. Vgl. auch Mario de Sampayo Ribeiro, Damiäo de Goes na
Livraria Real da Musica, Lissabon 1935.



E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation 41

sein überschwengliches Herz und seine freie Meinungsäußerung

oft Schwierigkeiten bereitet.
Als er sich mit seiner Frau auf einer Reise nach ihrer Heimat

Holland befand, hörte er von der Belagerung Löwens
durch die Franzosen (1542). Er kehrte sofort um, da er seiner
geliebten aima mater bei der Verteidigung helfen wollte. Er
geriet damals als Unterhändler für die Universität in die Hand
des Feindes und mußte sich schließlich aus der Gefangenschaft
loskaufen.6

Als Goes im Jahre 1546 mit seiner Familie für immer nach
Portugal zurückkehrte, fiel es ihm schwer, sich in das enge
Milieu seiner Heimat einzugewöhnen. Durch unvorsichtige
Bemerkungen und freie schriftliche Meinungsäußerung hat er
sich viele Feinde gemacht. Im Alter von 69 Jahren mußte er
sich wegen seiner ketzerischen Auffassungen vor der Inquisition

verantworten. Er ist damals zu lebenslänglicher Haft
und Verlust seiner Güter verurteilt worden.7 Mit 72 Jahren ist
er auf unerklärte Weise wahrscheinlich in seiner Geburtsstadt
Alemquer gestorben (30. Januar 1574).

Im Alter von 21 Jahren wurde Damiäo de Goes von seinem
König als Sekretär des Indienhauses nach Antwerpen
geschickt (1523). Dort fand er eine angeregte geistige
Atmosphäre vor. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts hatte die
anziehende Scheidestadt das kleinere Brügge als Handelszentrum
Europas abgelöst. Innerhalb von 30 Jahren war Antwerpen
derart gewachsen, daß die Bevölkerung mit der umfangreichen
Fremdenkolonie 115 000 Seelen zählte, eine Ziffer, die damals
von keiner anderen Stadt in den südlichen Niederlanden
erreicht wurde.8 Man hat die Inschrift, mit der 1531 eine neue
Börse eingeweiht wurde, auf einem alten Stich gefunden:
«A l'usage des marchands de toutes les nations et de tous les
idiomes, et pour l'embellissement de la ville.» 9 Sie läßt keinen

6 Die Episode in Löwen ist durch den belgischen Gelehrten Henry de

Vocht eingehend behandelt worden. Siehe Monumenta Humanistica Lova-
niensia, texts and studies about Louvain humanists of the first half of
the 16th century, Louvain 1934. Darin: Damiäo de Goes and his Oratio
postliminio ad Universitatem, S. 619/98.

' Guilherme Henriques, a. a. O. Bd. 2.
8 Vgl. Hans van Werveke, Bruges et Anvers, Huit siècles de commerce

flamand, Brüssel 1944, S. 41. 8 Werveke, a. a. O. S. 60.



42 E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation

Zweifel über die internationale Luft, die damals in Antwerpen
geweht haben muß.

Die portugiesische Kolonie spielte in dem Geschäftsleben
Antwerpens eine bedeutende Rolle.10 Der König von Portugal
hatte das Monopol für den Vertrieb von Gewürzen, die aus
Indien eingeführt wurden, an portugiesische Kaufleute vergeben,
die ihre Residenz in der Scheidestadt hatten. Sie machten
ausgezeichnete Geschäfte, obwohl der König sich das erteilte
Privileg teuer bezahlen ließ.

Es spricht von den lebhaften kulturellen Interessen der
portugiesischen Faktoren und Konsuln, daß Albrecht Dürer
während seines Aufenthaltes in Antwerpen (1520/21) ein
häufiger Gast in dem Indienhaus war. Die Portugiesen und der
deutsche Maler wechselten zudem wertvolle Geschenke aus.
Ein in Oel gemalter Hl. Hieronymus, den Dürer damals seinen
portugiesischen Freunden gegeben hatte, kann heute in dem
wunderschönen Alten Museum in Lissabon besichtigt werden.11

Antwerpen war damals auch ein berüchtigter Mittelpunkt
für die Verbreitung reformfreundlicher Ideen. Die oberdeutschen

Kaufleute, die einen wesentlichen Bestandteil der
Fremdenkolonie bildeten, machten offene Propaganda für Luther.12
Unter den portugiesischen Kaufleuten befanden sich viele Ma-

rannen, die aus Protest gegen die Verfolgungen, die sie durch
die Inquisition erlitten, die Sache Luthers verteidigten.13 Eine
weitere Stätte der lutherfreundlichen Gesinnung war das Kloster

der Augustiner-Eremiten am Rande der Stadt.14 Schließlich

spielten auch die Anhänger des Erasmus eine bedeutende

10 Vgl. Joaquim de Vasconcellos, A Feitoria de Portugal em Flandres,
Novos Estudos, a. a. O. S. 53—63. Ferner: J. A. Goris, Etude sur les colonies
marchandes méridionales (Portugais, Espagnols, Italiens) à Anvers de
1488 à 1567, Löwen 1925.

11 Dr. Maria José Mendonca, Konservatorin des Museums in Lissabon,
machte mich auf verschiedene Gemälde aufmerksam, die aus jener Zeit
aus den Niederlanden stammen.

12 Vgl. Paul Kalkhoff, Die Anfänge der Gegenreformation in den

Niederlanden, in: Schriften d. Vereins f. Reformationsgesch. (Halle 1908),
Nr. 79, S. 43. 13 Kalkhoff, a. a. O. S. 42.

14 Paul Kalkhoff, Zur Lehensgeschichte Albrecht Dürers, Dürer's
Flucht vor der Niederländischen Inquisition und Anderes, in: Repert. f.
Kunstwiss. hrsg. von Thode und Tschudi, Bd. XX, S. 449.



E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation 43

Rolle in der Verbreitung der lutherischen Reform. Zu ihnen
gehörte Cornelius Grapheus, Stadtschreiber von Antwerpen,
humanistischer Dichter und Freund des Erasmus und Dürers.
Der deutsche Maler hatte Grapheus in Antwerpen porträtiert
und ihm eine Holzschnittpassion gewidmet mit der Inschrift
«optimo maximo Grapheo».15 Einen Monat vor seiner Abreise
aus den Niederlanden wurde ihm von Grapheus als Gegengabe
die Schrift Luthers «Von der Babylonischen Gefangenschaft»
überreicht.18

Grapheus war durch seine Ausgabe der Schriften des Pupper

von Goch öffentlich für die Reform eingetreten.17 Besonders

in seinem Vorwort zu Gochs revolutionärer Schrift «De
Libertate Christiana» hat Grapheus über seine eigenen
religiösen Auffassungen keinen Zweifel gelassen. Mit
leidenschaftlichen Worten klagt er darin die katholische Kirche an,
daß sie die Reinheit des Wortes Christi verfälscht, Zeremonien
an Stelle von Frömmigkeit gesetzt und Aristoteles gegenüber
Christus den Vorrang gegeben habe.18 Er wirft dem Papst vor,
daß er die Führerstellung, die Gott allein zukomme, an sich
gerissen habe. Grapheus verwirft auch die angesetzten
Gottesdienste, da sie die innere Frömmigkeit töteten.19 Er soll auch
Luther öffentlich als den Erneuerer des Evangeliums gepriesen
haben: «Renatus est Evangelium, et Paulus revixit propter
scriptae Lutheri...» 20 Cornelius Grapheus wurde eines der
ersten Opfer der Inquisition in den Niederlanden. Am 5.

Februar 1522 wurde er ins Gefängnis in Brüssel eingeliefert, wo

15 Ebd. S. 453 Anm. 40. Ob Dürer ein Porträt von Damiäo de Goes
gemacht hat, ist umstritten. Joaquim de Yasconcellos, 0 Retrato de Damiäo
de Goes por Alberto Dürer a. a. O. hält das von ihm entdeckte Bild des

Goes in der Albertina in Wien für ein Werk Dürers. Mario Sampayo Ri-
beiro, 0 Retrato de Damiäo de Goes, Lissabon 1941, bestreitet Yasconcellos'
Auffassung.

10 Vgl. Henry de Vocht, Literae virorum eruditorum ad Franciscum
Craneveldium..., Löwen 1928, S. 484/86 findet man eine gute Biographie
des Grapheus. 17 Ebd. S. 485.

18 «De Libertate Christiana» ed. Grapheus 1521, in: Bihliotheca Refor-
matoria Neerlandica (Haag 1909 f.) Bd. 6 (1910), S. 36, Vorwort.

19 Vorwort zu De Libertate Christiana a.a.O. S. 36: «Nunc vix aliter
licet supplicare quam multa superstitione... multis murmurationibus.»

20 Ebd. S. 38 Anm. 1. Die Anmerkungen stammen von den Herausgebern
und bringen Zitate aus seinem Verhör vor der Inquisition.



a E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation

er trotz seines Widerrufs ungefähr ein Jahr blieb.21 Wie
Damiäo de Goes fast 50 Jahre später, behauptete Grapheus
damals, daß er sich nur «aus Wissensdrang» mit Luther
beschäftigt habe, ohne jegliche Absicht, einer anderen Sache zu
schaden: «graviter accusatus sum factionis Lutheraniae
Hoc magis ingenii explorandi gratia quam offendi causa
feci...»22

Kurz vor oder nach der Ankunft des Goes in Antwerpen ist
Grapheus aus dem Gefängnis nach der Scheidestadt
zurückgekehrt. Man hat ihn in sein Amt als Stadtschreiher zunächst
nicht wieder eingesetzt, so daß er für die nächsten Jahre in den

dürftigsten Verhältnissen lebte. Erasmus vermachte ihm in
seinem Testament eine Geldsumme, da ihm seine Not bekannt
war.23

Ueber die Freundschaft zwischen Grapheus und Damiâo de
Goes sind wir durch die vielen Gedichte unterrichtet, die der
frühere Stadtschreiber von Antwerpen an den jungen
portugiesischen Freund gerichtet hat. Der wohlhabende Vertreter
des portugiesischen Königs in den Niederlanden muß den
notleidenden Grapheus in freigebiger Weise unterstützt haben.
In einem überschwenglichen Gedicht, das die Heimkehr des
Goes aus dem fernen Norden nach Antwerpen feiert, nennt ihn
Grapheus nicht nur «amicus», sondern auch «patronus»:
«Venisti, Damiane amice, tandem venisti, nimium usque et

usque expectate tuis Eheu! quam timui anxius, ne in ista
longa et difficili profectione quid mali accideret tibi! mihi
meas te primas delicias, patronum, ami cum servatum incolumi
darent regressu.» 24

Wir müssen annehmen, daß Cornelius Grapheus entscheidenden

Einfluß auf die religiösen Auffassungen des jungen
Portugiesen ausgeübt hat. Goes hat offen bekannt, daß er bei
vielen religiösen Diskussionen zugunsten Luthers dabeige-

21 Paul Kalkhoff, Zur Lehensgeschichte Albrecht Dürers, a. a. 0. S. 454.
22 Zitat aus einem Brief, den Grapheus vom Gefängnis an Carondolet,

den Vorsitzenden des Geheimen Rats unter Karl V., geschrieben hat. Er ist
abgedruckt in Bibliotheca Neerlandica a. a. 0. S. 257/68.

23 Wir entnehmen die biographischen Einzelheiten Henry de Vocht
a. a. 0.

24 Clarissimo Damiano Goi Lusitano nomine regio ex Scythis redeunti,
zitiert nach Beau a. a. 0. S. 199/200.



E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation 45

wesen ist, und daß er damals in Antwerpen selbst in religiöse
«Irrtümer» verfallen sei. «Ich gestehe aus freiem Willen, daß
ich als Sekretär der Faktorei in Antwerpen im Jahre 1523 als

ganz junger Mann von 21 Jahren gleich zu Beginn mit angehört
habe, wie man die lutherischen Ansichten besprach und
ausführte, was durchaus üblich war unter Männern sowohl als
auch Frauen.» Ueber seine «Irrtümer» sagt Goes an derselben
Stelle vor den Inquisitoren aus: «daß er im geheimen gedacht
habe, ohne mit irgend jemand darüber zu sprechen, daß die
Ohrenbeichte nicht nötig sei, da es genüge, vor Gott Zeugnis
abzulegen».25 Auch habe er damals den Wert des Ablasses
geleugnet.26

Die Bedeutung der Freundschaft mit Cornelius Grapheus
lag für Damiäo de Goes nicht nur auf religiösem Gebiet,
sondern er hat sich unter seinem Einfluß auch zu einem angesehenen

Humanisten entwickelt. Die erste Bedingung dafür war,
daß er die lateinische Sprache erlernte, die ihm damals noch
unbekannt war. In einem langen Gedicht, in dem Grapheus
uns die äußere Erscheinung seines jungen Freundes und Gönners

als auch seine Charakterzüge und Fähigkeiten in
lebhaften Zügen vor Augen führt, erzählt er auch, wie er sein
Lehrer im Lateinischen wurde.27 Grapheus rühmt die ernsten
Bemühungen des Goes, der wie ein Schüler Tag und Nacht sich
dem Studium der lateinischen Sprache widmete.28

Schließlich war es auch Grapheus' Verdienst, daß Damiäo
de Goes im Jahre 1532 mit seiner Erstlingsschrift vor die Oef-
fentlichkeit trat. Auf seiner ersten diplomatischen Reise im
Jahre 1529 hatte Goes den damals schon verbannten Erzbischof
von Upsala, Johann Magnus, in Danzig kennengelernt. Sie
unterhielten sich u. a. über die Religion der Abessinier, die
damals in Europa großes Aufsehen erregte. Damiäo de Goes war
zugegen, als Matheus, der Abgesandte des Königs von Abessi-
nien, eine Botschaft für König Emanuel nach Lissabon brachte.
Johann Magnus gab Goes den Rat, das Schreiben, das Matheus

25 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 74. 26 Ebd. S. 58.
27 Pictura illustris Damiani de Goes, Equitis Lusitani per Cornelium

Scribonem Grapheum. Dieses Gedicht wurde als Anhang zu Goes' Schrift
Legatio magni imperatoris Indorum, Antwerpen 1532 veröffentlicht. Es ist
abgedruckt bei Beau a. a. 0. Anhang II, S. 195/98. 28 Ebd. S. 197.



46 E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation

überbracht hatte und das in portugiesischer Sprache vorlag, in
lateinischer Uebersetzung zu veröffentlichen.29 Als Goes nach
Antwerpen zurückkehrte, nahm er gleich die Uebersetzung in
Angriff. Als die Arbeit beendet war, zögerte er jedoch, sie
drucken zu lassen. Doch entwandte ihm Grapheus sein Manuskript

und sandte es seinem Bruder Johann, der Drucker war,
zur Veröffentlichung.30

So waren die Jahre, die Damiäo de Goes in Antwerpen
verbrachte, bedeutende Lehrjahre für ihn. Unter dem Einfluß
der reformfreundlichen Atmosphäre in der Scheidestadt und
durch das Beispiel seines Freundes Cornelius Grapheus, des
ersten «Ketzers», der ihm wohl nahegetreten ist, hat Damiäo
de Goes eine starke Sympathie für die humanistische Bewegung

und die Sache der Reform in sich wachsen lassen. Auf
seinen vielen Reisen durch ganz Europa hat Goes darum auch
die bedeutendsten Vertreter der Reform aufgesucht. Leider
sind Einzelheiten über diese Reisen, die er im Auftrage seines
Königs unternahm, vor 1531 nicht bekannt. In diesem Jahre
sandte ihn König Johann III. nach Dänemark und Polen, was
ihm eine gute Gelegenheit gab, sich in reformatorischen Kreisen

umzusehen.31
In Dänemark muß Damiäo de Goes im Hause eines Lutheraners

gewohnt haben. Er erzählt den Inquisitoren von einer
Episode, die sich dort am letzten Tage vor seiner Abreise
abgespielt hat. Danach saßen sie beim Abendessen, als sein Wirt
plötzlich aufstand und einen mit Wein gefüllten Becher
hereinholte. Er wandte sich dann zu seinem portugiesischen Gast
mit den Worten: «er trinke aus dem Becher, der ihn und
seine Vorfahren oft betrogen habe».32 Goes beschwörte ihn,

29 Darüber erfahren wir aus dem Brief, den Cornelius Grapheus an
seinen Bruder geschrieben hat, als er ihm die Schrift des Goes zur
Veröffentlichung empfahl. Er ist abgedruckt als Vorwort zur Legatio magni
imperatori..., 1532.

30 Ebd. wo es heißt: «Ego libellum nactus, atque ab eo velut extortum
ad te mitto.»

31 Darüber haben wir verschiedene Berichte für das Inquisitionstribunal
von der Hand des Damiäo de Goes.
32 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 48: «que o bebia a elle naquelle

vaso em que elle hospede e os seus antepassados foram muito tempo enga-
nados.2>



E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation 47

das nicht zu tun, da der Becher heilig sei. Darauf habe sein
Wirt die Hände zum Himmel erhoben und Gott angerufen, daß

er den Wein in Blut verwandeln möge. Als Goes ablehnte, aus
dem Becher zu trinken, habe er ihn «abergläubisch» genannt.33

Auf dieses Erlebnis im Hause eines protestantischen
Heißsporns folgte eine nicht minder interessante Zusammenkunft
des Goes mit Bugenhagen in Lübeck. Als er im Jahre 1531
nach der Hansestadt kam, hatte der Führer der Reformbewegung

dort gerade wieder strenge Maßnahmen gegen die Katholiken

erlassen.34 Trotzdem hat Goes in seinem Hause gespeist
und mit ihm über die Kirchenreform gesprochen. Als er
darüber seinen Anklägern Bericht erstattete, fügte er hinzu (was
sehr unglaubwürdig klingt), daß nichts gegen die katholische
Kirche damals geäußert worden sei.35

Es schloß sich dem Aufenthalt in Lübeck dann ein
zweitägiger Besuch in Wittenberg an. Es war ein ungewöhnliches
Wagnis für einen Katholiken, sich in das Zentrum der Reform
zu hegeben, zu einer Zeit, als sich gerade der Schmalkaldische
Bund geformt hatte. Seine Bekanntschaft mit Luther und Me-
lanchthon wurde ihm auch später zum Verhängnis, da sich
die Inquisition bei der Verurteilung des Goes hauptsächlich
auf diese Tatsache stützte.36

In einem seiner schriftlichen Berichte für die Inquisitoren
behauptet Goes, daß er in Wittenberg im Hause des Ramus
gewohnt habe.37 Doch ist der französische Meister der Polemik
gegen Aristoteles erst in den 60er Jahren nach Deutschland
gekommen, nachdem er schon einige Zeit dem Protestantismus
angehört hatte.38 Hat Goes hier einen Gedächtnisfehler began-

33 Ebd. S. 49.
34 Vgl. Heinrich Schreiber, Die Reformation Lübecks, Halle 1902, in:

Schriften des Vereins für Reformationsgeschichte (Nr. 74), S. 74.
35 Guilherme Henriques, a. a. O. Bd. 2, S. 31 f.
36 Beau, a. a. O. S. 77 wirft die Frage auf, wer Goes zu der Witteuberger

Episode veranlaßt habe. Er glaubt, daß er sich in Dänemark oder
Lübeck dazu entschlossen habe. Wenn man aber die Bedeutung der Jahre
in Antwerpen bedenkt, die von der Goesforschung bisher zu wenig beachtet
wurden, hat man keine Schwierigkeiten, den Besuch in Wittenberg zu
verstehen. 37 Guilherme Henriques, a. a. O. Bd. 2, S. 40.

38 Charles Waddington, Pierre de la Ramée (Ramus), sa vie, ses écrits
et ses opinions, Paris 1885, weiß nichts von einem Aufenthalt des Ramus
in Wittenberg im Jahre 1531.



48 E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation

gen? Er hat andrerseits Ramus gekannt, den er aber 1533 in
Paris auf seiner Durchreise nach Portugal getroffen haben
mag.39

Sein Wirt hat ihn jedenfalls sehr bald nach seiner Ankunft
in Wittenberg in die Kirche bringen lassen, wo Luther gerade
eine Predigt hielt. Vor seinen Anklägern erklärte Damiäo de
Goes diesen «verdächtigen» Besuch in einer protestantischen
Kirche damit, daß er sich den Gottesdienst nur aus «curio-
sidade» angehört habe (ein 'Argument, das auch Grapheus
benutzt hatte). Die Predigt habe er zudem nicht verstanden, da
er der deutschen Sprache nicht mächtig war.40 Sein «Interesse»
muß jedoch ziemlich weit gegangen sein, da er auch die
Anregung seines Wirtes nicht ablehnte, ein gemeinsames Abendessen

mit Luther und Melanchthon zu arrangieren. Als alter
Mann erinnerte sich Goes noch an das Tafelgespräch, das
damals in Wittenberg geführt wurde. Luther habe in der
Unterhaltung geäußert, daß «alles, was er tue, zum Wohle des
Volkes sei, das er der Wahrheit zuführen wolle. Er wolle die
Seelen retten, die geirrt hätten und sonst verloren wären».41
Diese Worte müssen Goes beeindruckt haben, da er sie sich
sonst wohl kaum gemerkt haben würde, obwohl er in dem
Bericht hinzufügte, daß er Luther habe zu verstehen gegeben, daß
ihn seine Rede nicht begeistert habe.42 Er hat sich auch
keineswegs nach dem Essen von den Reformatoren verabschiedet,
sondern er hat Luther noch in sein Haus begleitet. Dort hat
Katharina Bora ihnen Aepfel und Nüsse vorgesetzt.43 Danach
sind sie auch noch in Melanchthons Wohnung gegangen, da
dieser darauf bestanden hat, daß der vornehme Besucher sein
ärmliches Quartier kennenlerne.44 Es ist denkbar, daß der
Reformator Goes beweisen wollte, daß er in christlicher Armut
lebte, ein Thema, über das sie möglicherweise sich unterhalten
haben. Melanchthon hat ihn auch noch unerwartet am folgenden

Tage aufgesucht. Sie haben zusammen zu Mittag gegessen,
obwohl Goes die Absicht hatte abzureisen.45

30 Visconde de Santarem, Recherches sur Améric Vespuce, Paris 1836
S. 8 ff. erwähnt, daß Damiäo de Goes dem Ramus ein Exemplar von Fran-
ciscus Alvarus, Verdadeira informaçâo do Prestre Joäo zugeschickt habe.

Vgl. Sousa Viterbo, Estudos sobre Damiäo de Goes, a. a. 0. S. 85/86.
40 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 49. 41 Ebd. S. 32/33.
42 Ebd. S. 33. 43 Ebd. S. 31 f. 44 Ebd. 45 Ebd.



E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation 49

Wir besitzen leider keine direkten Aussagen von Goes über
den Eindruck, den die Reformatoren damals in Wittenberg auf
ihn gemacht haben. In einer seiner späteren Schriften rühmt
er Melanchthon als «columen Germaniae».40 Seine Feinde
haben ihm überdies Aeußerungen vorgeworfen, die seine
Begeisterung für die Reformatoren durchblicken ließen. Sie
behaupteten, daß er einem portugiesischen Bekannten gegenüber
voller Bewunderung von einem Erlebnis in Wittenberg erzählt
habe, wonach Luther auf dem Pferde geritten und Melanchthon,

«ein so gelehrter Mann», neben ihm zu Fuß gegangen
sei und die beiden sich auf diese Weise über die Lehre
unterhalten hätten. Er hätte dann noch hinzugefügt: «Mein Herr,
wenn Sie die beiden so gesehen hätten, müßten Sie zugeben,
daß es des Sehens wert war.» 47

Die guten Beziehungen des Damiäo de Goes zu Wittenberg
waren mit diesem zweitägigen Besuch nicht beendet. Als er
sich im Jahre 1533 in Paris kurz aufhielt, traf er dort mit
seinem Landsmann, dem Franziskanermönch Roque d'Almeida,
zusammen. Bei dieser ersten persönlichen Begegnung warf
sich Roque d'Almeida in einer dramatischen Szene Goes zu
Füßen und flehte ihn an, ihm eine Einführung für Luther und
Melanchthon zu geben, die er in Wittenberg aufsuchen wolle.
Als Begründung gab er an, daß er die Reformbewegung
studieren und mit eigenen Waffen schlagen wolle.48

Damiäo de Goes glaubte, dem Franziskanermönch die Bitte
nicht abschlagen zu können, da er ein Schwager des ihm
befreundeten portugiesischen Geschichtsschreibers Joäo de Bar-
ros war.49 Außerdem hatte ihm ein glaubwürdiger Franziskaner

versichert, daß Roque d'Almeida ein guter Katholik sei.50

Wahrscheinlich hatte Goes auch viel über diesen abenteuerlichen

Mönch durch einen gemeinsamen Freund, den
niederländischen Humanisten Nicolaus Clenardus, gehört.51 Dieser

46 Damiäo de Goes, Hispania, ed. Coimbra 1791, S. 79.
47 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 102. Diese Episode ist etwas

anders zitiert bei Bell-Doria a. a. 0. S. 31.
48 Guilherme Henriques, a. a. O. Bd. 2, S. 50.
49 Vgl. Sousa Viterbo, Damiäo de Goes, Novos Estudos, a. a. 0. S. 45/46.
50 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 50.
51 Damiäo de Goes und Nicolaus Clenardus haben häufig miteinander

4



50 E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation

hatte Roque d'Almeida für einige Zeit in Paris in der lateinischen

und griechischen Sprache unterrichtet, woraus sich eine
lange Freundschaft zwischen ihnen entwickelte. Der
Franziskanermönch gehörte zu den wenigen seiner Freunde, die
von der geheimen Vorliebe des Clenardus für das Arabische
wußten.

Roque d'Almeida mag 1538 nicht nach Wittenberg gegangen
sein. Jedenfalls hat er Goes im nächsten Jahre noch einmal
um einen Einführungsbrief an die Reformer gebeten, den er
ihm auch gegeben hat. Erasmus, der davon Kenntnis genommen

hatte, warnte seinen jungen Freund, der gerade ein paar
Monate in seinem Hause in Freiburg geweilt hatte, vor einer
derart gefährlichen Korrespondenz.52 Trotzdem hat Goes ihn
sogar in sein Haus in Padua aufgenommen, als er, der
unterdessen seinen Namen zu Jeronimus von Pavia gewechselt
hatte, mittellos vor ihm in Padua erschien.53 Er hätte sich mit
ihm aber sicher nicht abgegeben, wenn er nicht begierig
gewesen wäre, von seinen Wittenberger Freunden Neues zu
hören. Zudem brachte ihm Roque d'Almeida Briefe von Luther
und Melanchthon, die er aber der Vorsicht halber gleich
vernichtet hat.54 Goes hat mit dem entlaufenen Mönch auch eifrig
über Fragen der Reform diskutiert. Unglücklicherweise war
bei einigen ihrer Unterhaltungen auch der Jesuit Simäo Ro-
drigues zugegen, der Damiâo de Goes von der Zeit an mit
seinem Haß verfolgte.65 Er ist auch sein Hauptankläger vor der
Inquisition geworden. Zu spät hat Damiâo de Goes eingesehen,
daß der Besuch dieses abenteuerlichen Mannes ihm gefährlich
werden könnte, und er hat ihm schließlich sein Haus verboten.

Als Goes sich in Italien aufhielt (1534—38), benutzte ihn

korrespondiert. Der Briefwechsel des Clenardus, die beste Quelle für sein
interessantes Leben im Dienste der arabischen Sprachforschung, liegt in
einer ausgezeichneten modernen Ausgabe vor: Alphonse Roersch,
Correspondance de Nicolaus Clénard (3 Bde.), Brüssel, 1940/41 ed. Académie Royale
de Belgique. Biographische Einzelheiten entnehmen wir der interessanten
Studie von Gonçalves Cerejeira, Clenardo, 0 Humanismo em Portugal,
Coimbra 1926. Man vgl. auch Henry de Vocht, Nicolaus Clenardus and his
training, in: Monumenta Humanistica Lovaniensia, Louvain 1934.

62 Damiâo de Goes erwähnt das vor der Inquisition: Guilherme Hen-
riques, a. a. 0. Bd. 2, S. 50. 63 Ebd. 64 Ebd.

55 Vgl. Marcel Bataillon, a. a. 0. S. 55.



E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation

der freisinnige Kardinal Sadoleto als Vermittler zwischen ihm
und Philipp Melanchthon, den er zum katholischen Glauben
zurückführen wollte.56 Ein gemeinsamer Freund, der Böhme
Petrus Bechimius, hatte den Kardinal auf Goes' gute
Beziehungen zu Wittenberg aufmerksam gemacht. Im Sommer des
Jahres 1537 kam Bechimius von einem Besuch bei Sadoleto in
Rom nach Padua zurück und brachte Damiäo de Goes einen
Brief des Kardinals, worin dieser ihn hat, ein Schreiben an
Melanchthon nach Wittenberg weiterzuhefördern.57 In seinem
Antwortschreiben rühmt Goes sich seiner guten Verbindungen
zu den Reformatoren mit folgenden Worten: «Potero quidem
aliquid (ni fallor) pro mea ingenii tenuitate apud eos qui se

Evangelicos profitentur, cum quibus négocia Regis mei gerens,
per totam Germaniam atque Belgicam spatio quatuordecim
annorum non mediocrem amicitiam contraxi.» 58 Er teilt dem
Kardinal außerdem mit, daß er den Brief an Melanchthon einem
Boten mitgegeben habe, und er verspricht ihm, daß er dessen
Antwort ihm auf dem schnellsten Wege werde zukommen
lassen. 59 Er berichtet auch dem Kardinal, daß er seine Rede in
bezug auf das geplante Konzil in Mantua an Melanchthon
gesandt habe: «ut tuam pietatem amoremque in Christi ecclesiam
ex illa cognosceret.»60 Eine weitere Stelle in demselben Brief
an Sadoleto läßt auf einen regen schriftlichen Austausch
zwischen Goes und den Protestanten schließen. Er spricht dort
von einer Ansprache über die Ablehnung des Konzils von
Mantua durch die Schmalkaldener, die ihn kürzlich erreicht
hat, die aber dem Kardinal noch unbekannt war.61

66 Man vgl. darüber die ausgezeichnete Studie von Gustav Kawerau,
Die Versuche, Melanchthon zur katholischen Kirche zurückzuführen, in:
Verein f. Reformationsgeschichte, Bd. 19 (Halle 1902).

57 Vgl. Marcel Bataillon a. a. O. S. 55. Der Brief des Sadoleto an Melanchthon

ist vom 19. Juni 1537 datiert. Man findet ihn im Corpus Reformatorum
Bd. III, Nr. 1587. Ferner hei Beau a. a. 0. im Anhang. Gustav Kawerau
a. a. 0. gibt eine deutsche Uebersetzung dieses Briefes.

68 Epistolae ed. 1544. Auch Beau a. a. 0. S. 109/10.
69 Ebd. 90 Ebd.
61 Ebd. «Postea ex Germania a quodam amico accepi oratione quae ex-

hibita est in comitiis Smalcaldiensibus de refutando concilio Mantuanoquam
credo apud vos esse, tarnen quia Petrus Bechimius affirmavit nullam ejus
isthic mentionem factam fuisse obiter earn Uteris meis adjunxi.»

4*



52 E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation

Marcel Bataillon hat mit gutem Recht bedauert, daß die
Korrespondenz zwischen Melanchthon und Damiäo de Goes
nicht erhalten ist.62 Sie hätte uns höchstwahrscheinlich einen
ausgezeichneten Einblick in die innere Beziehung der beiden
Männer gewährt. Zudem wäre unser Verständnis von Goes'
Haltung gegenüber dem Protestantismus dadurch außerordentlich

vertieft worden. Wir haben jedoch einen weiteren Beweis
von seiner offenbaren Sympathie für die Männer der
Reformbewegung in seinem Zusammentreffen mit Paulus Speratus,
dem protestantischen Bischof von Pomeranien. Goes hat ihn
anschließend an seinen Aufenthalt in Wittenberg auf der Reise
nach Polen aufgesucht. Es ist durchaus denkbar, daß Damiäo
de Goes nach seiner Ankunft in Flandern im Jahre 1523 manches

über das turbulente Schicksal des Paul Spret gehört hat.
Er hat sich ähnlich wie Cornelius Grapheus früh zur Reform
bekannt. Ungefähr zur selben Zeit wie der Stadtschreiber von
Antwerpen ist Speratus in Olmütz ins Gefängnis gesteckt worden,

und beide Männer sind im Herbst des Jahres 1523 auf
freien Fuß gesetzt worden. Ungleich Grapheus hat Speratus
seine Irrtümer nicht widerrufen. Er begab sich unmittelbar
nach seiner Freilassung nach Wittenberg. Dort hat ihn auf
Empfehlung Luthers Markgraf Albrecht von Brandenburg, der
Hochmeister des Deutschen Ordens, nach Preußen berufen.65

Wir besitzen einen Brief, den Paulus Speratus an Goes
nach Antwerpen geschrieben hat, nachdem er ein paar Monate
früher seine Bekanntschaft gemacht hatte.64 Aus ihm geht hervor,

daß der Abgesandte des portugiesischen Königs, trotz
dringender Geschäfte in Polen, seine Reise in Marienwerder

62 a. a. 0. S. 57. Vasconcellos, Damiäo de Goes, Novos Estudos, a. a. 0.
S. 13 Anm. 2 hat die Briefe zusammengestellt, die peiner Meinung nach
zwischen Goes und den Reformatoren in Wittenberg gewechselt worden
sind.

e3 Für biographische Einzelheiten verweisen wir auf die Schrift von
Gustav G. Trautenberger, Paulus Speratus, der Reformator in den mährischen

Städten und die evangelische Kirche in Iglau, Brünn 1868. Ferner:
Paul Tschackert, Paulus Speratus von Rötlen, evangelischer Bischof von
Pomesanien in Marienwerder, Halle 1891, in: Schriften d. Vereins f. Refor-
mationsgesch., VIII.

64 Epistolae ed. 1544, wo der Brief des Speratus sich an erster Stelle
befindet.



E. F. Hirsch, Damiào de Goes und die Reformation 53

unterbrach, um sich mit Paulus Speratus zu unterhalten.65 Der
protestantische Bischof drückt in dem Schreiben auch seine
große Befriedigung darüber aus, daß er in dem Portugiesen
einen «wahren Menschen» getroffen habe: «Hoc tarnen me beat
quod in hac barbara terra semel hominem vidi, qui hominis
nomen pre barbaris istis meretur.» Hat Speratus vielleicht die
Freigebigkeit des portugiesischen Humanisten an sich erfahren,

da er damals in großer finanzieller Not lebte? Hat die
ihnen gemeinsame Liebe zur Musik zu ihrer schnellen Freundschaft

beigetragen?66 Wahrscheinlich fühlte sich Speratus auch
deshalb zu Damiäo de Goes hingezogen, weil er, der gerade
frisch von Wittenberg kam, seine freundliche Gesinnung gegenüber

dem Protestantismus nicht verbarg.
Als Damiäo de Goes von dieser bedeutenden Reise nach

Antwerpen zurückkehrte, stand sein Entschluß fest, sich an
der berühmten Universität Löwen der humanistischen Wissenschaft

zu widmen.67 Er wohnte dort bei dem Erasmus-Freund
Rutger Rescius, der später auch sein Verleger wurde. Das
bedeutete gleichzeitig auch einen großen Schritt vorwärts in der
Richtung auf ein Ereignis, das sich Damiäo de Goes seit seiner
Ankunft in Antwerpen gewünscht haben muß: Als erklärter
Humanist konnte er auf die Bekanntschaft mit Erasmus hoffen.

Im Frühjahr 1533 unternahm Goes eine Rheinreise, die ihn
auch nach Freiburg brachte. Mit einem Einführungsschreiben
an Erasmus, das Rutger Rescius ihm gegeben hatte, suchte er
den Meister in Freiburg auf.68 Goes muß tief enttäuscht
gewesen sein, da der große Humanist sich bei dieser Begegnung

äußerst kühl verhielt.69 Doch wurde Erasmus' Haltung
65 Ebd.: «tu arduis Regis tui negotiis inhias. ergo festinato abeundum

tibi, proinde alter ab altero dividimur.»
66 Ueber die Kirchenlieder, die Speratus im Gefängnis komponiert hat,

vgl. Paul Tschackert, a. a. 0. S. 14.
67 Zwischen Löwen und Antwerpen bestand ein reger geistiger

Austausch. Viele von Goes' Freunden haben in Löwen studiert. Sein Landsmann,

der Dichter und Freund des Erasmus, André de Rèzende war gerade
von Löwen weggegangen und Goes hat ihn damals in Brüssel getroffen.

68 Vgl. die Anmerkung der Herausgeber zu dem Brief, den Damiäo de
Goes am 20. Juni 1533 an Erasmus nach ihrem ersten Zusammentreffen
geschrieben hat. Allen-Garrod, a. a. 0. Bd. X, Nr. 2826.

69 Vgl. Beau, a. a. 0. S. 89.



54 E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation

gegenüber dem jungen Portugiesen bald freundlicher, da Goes
ihm seine Vermittlung bei König Johann III. versprochen hatte,
den der Gelehrte von Rotterdam als Mäzen zu gewinnen hoffte.
Schließlich lud ihn Erasmus für das Frühjahr 1534 für einige
Monate in sein Haus in Freiburg ein.70 Goes war unterdessen
in Portugal gewesen und hat mit dem König über eine Berufung

des Erasmus nach der berühmten Universität Coimbra
verhandelt. Er hat diese Unterhaltung mit Johann III. gegenüber

der Inquisition betont, da man ihm auch seine Freundschaft

mit Erasmus zur Last gelegt hatte.71
Vor seinen Anklägern hat Goes behauptet, daß er mit Erasmus

nur über «coisas da humanidade» gesprochen habe.72 Das
ist ein weites Feld und erlaubt uns keine klare Einsicht in die
Gespräche, die sie zusammen geführt haben. Ihre Beziehung
entwickelte sich jedoch in eine nahe Freundschaft. Erasmus
hat für seinen Gast eine Rhetorik geschrieben, offenbar um
seine lateinischen Sprachkenntnisse zu vertiefen.73 Goes hatte
Erasmus schon früher das unglückliche Schicksal der Lappen
ans Herz gelegt, so daß der verehrte Meister seine Schrift mit
dem Widmungsschreiben an Johann Magnus ins Deutsche
übersetzt hatte. Erasmus hatte auch eine eigene Abhandlung
zu diesem Thema geplant, doch ist sie nicht in den Druck
gelangt. 74 Damiäo de Goes hat dem kränklichen Erasmus auch
den Vorschlag gemacht, daß er seine Lebensgeschichte schreiben

und seine Werke auf eigene Kosten herausgeben wolle. Er
bat ihn wiederholt um einen Katalog seiner Schriften. Da man
diesen auch unter Erasmus' Nachlaß nicht fand, gab Damiâo
de Goes seinen großzügigen Plan auf.75

70 Vgl. den Brief des Erasmus an Goes vom 11. März 1534 in: Allen-
Garrod, a. a. O. Bd. X, Nr. 2919.

71 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 74. 72 Ebd. S. 30.
73 Vgl. Marcel Bataillon, a. a. 0. S. 39.
74 Vgl. den Brief des Erasmus an Goes vom 11. März 1534 in: Allen-

Garrod, a. a. O. Bd. X, Nr. 2914.
75 Nach dem Tode des Erasmus hat Goes mit Bonifacius Amerbach über

die Ausgabe der Werke des Erasmus korrespondiert. Dr. A. Hartmann in
Basel hat die Freundlichkeit gehabt, mich die Briefe, die zwischen Amerbach

und Goes damals gewechselt wurden, in seinem Manuskript einsehen
zu lassen. Vgl. auch Marcel Bataillon a.a.O. S. 31, Anm. 1, 2, 3 und S. 38,
Anm. 1, wo er kurze Auszüge aus den Briefen nach Hartmann bringt.



E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation 55

Erasmus hat natürlich von Goes' freundlicher Sympathie für
die Reformbewegung gewußt. In einem Brief vom 25. August
1534 (Goes hatte kurz vorher Freiburg verlassen, um sich nach
Padua zu begeben), ermahnt ihn der greise Meister, seine
Vorliebe für die Protestanten nicht öffentlich preiszugeben: «... ut
de sectis neque bene neque male loquaris: quasi ista non cures
neque intelligas. Variae sunt hominum simulationes. Nec mul-
tum erit in rem tuam si crebrae epistolae inter Melanchthonam
aut Gryneum et te commeent.» 78

Auf dem Wege nach dem katholischen Padua hat Goes noch
in Genf und Straßburg Station gemacht. In Genf hat er
anscheinend in demselben Haus wie Farel gewohnt, mit dem er
u. a. Gespräche über das Hl. Sakrament geführt hat.77 Er
glaubte sich noch im Alter zu erinnern, daß er den katholischen

Standpunkt gegenüber Farel betont habe. Farel hätte
damals behauptet, daß jetzt «Männer lebten, die die Hl. Schrift
besser verstünden als St. Paul».78

In Straßburg kam Damiâo de Goes in eine Freie Stadt, die
schon seit zwei Jahren dem Schmalkaldener Bund angehörte.79
Genau wie in Wittenberg vermittelte hier auch sein Wirt eine
Zusammenkunft mit den Führern der Reform. Vor der Inquisition

hat Damiâo de Goes ausgesagt, daß er sich weder mit
Bucer noch mit Gaspar Hedro über die protestantische Religion

unterhalten habe. Er habe ihnen damals über die Religion
der Abessinier erzählt und vor allem betont, daß sie den Papst
als Oberhaupt anerkannten.80

Bei seinem Besuch in Portugal im Jahre 1533 hatte Goes
Gelegenheit, sich mit dem abessinischen Bischof, Zagazabo, zu
unterhalten, der Johann III. eine Botschaft von seinem König
brachte.81 Der Bischof beklagte sich bitter, daß er von seinen
christlichen Kollegen nicht anerkannt wurde. Goes war voller
Mitgefühl für Zagazabo und veranlaßte ihn, sein
Glaubensbekenntnis niederzuschreiben. Er hat die Abhandlung des
abessinischen Bischofs über die Religion seines Volkes dann

76 Allen-Garrod, a. a. 0. Bd. X, Nr. 2963.
77 Guilhcrme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 36/37. 78 Ebd.
79 Vgl. Rudolf Waokernagel, Geschichte des Elsaß, Basel 1919, S. 225.
80 Vgl. Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 31 ff.
81 Marcel Bataillon, a. a. 0. S. 49.



56 E. F. Hirsch, Damiäo de Goes und die Reformation

ins Lateinische übersetzt und 1540 veröffentlicht.82 Mit dieser
Schrift hat Goes in der europäischen Gelehrtemvelt einen tiefen
Eindruck hinterlassen.83 Nur in Portugal ist sie sofort nach
dem Erscheinen auf den Index der verbotenen Bücher gekommen,

da, wie Kardinal Henrique Goes schriftlich auseinandersetzte,

die Abessinier eine falsche Vorstellung von der Hl.
Schrift hätten und den Neuchristen ein schlechtes Beispiel
gäben.84 Marcel Bataillon vermutet jedoch, daß der wahre
Grund für das Verbot darin lag, daß Zagazaho — und mit ihm
Damiäo de Goes? — eine tolerante Interpretation der religiösen
Zeremonien forderte.85

Wenn Damiäo de Goes in Straßburg über die Keligion der
Abessinier gesprochen hat, so doch wohl in dem Sinne, daß er
einen fernen Außenposten des christlichen Glaubens im Herzen
Afrikas pries. In Wahrheit aber war das «Christentum» der
Abessinier vielleicht noch weniger orthodox-katholisch als der
Protestantismus.

Auch in Basel, wo Goes mehrmals, das erstemal wohl 1533,

gewesen ist, hat er hervorragende Protestanten gekannt. Die
Korrespondenz mit Bonifacius Amerbach wurde schon
erwähnt. 86 Er ist dort «vor einer Buchhandlung» mit Sebastian
Münster, dem bekannten Hebraisten, zusammengetroffen, der
seit 1529 dem Protestantismus angehörte.87 Goes behauptete
vor den Inquisitoren, daß sie nichts gegen den katholischen
Glauben gesagt hätten. Außerdem habe er auch nicht gewußt,
daß Münster so viel gegen die katholische Kirche geschrieben
hat...88 Seine Ankläger warfen Goes auch seine Freundschaft

82 Der Titel der Schrift lautet: Fides, Religio, Moresque Aethiopum
sub Imperio Preciosi Joannis, Louvain 1540.

83 Marcel Bataillon, a. a. 0. S. 53.
84 Vgl. Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 47. Die Briefe, die

Kardinal Henrique darüber an Damiäo de Goes geschrieben hat, sind bei
Guilherme Henriques im 2. Bd. veröffentlicht.

85 Marcel Bataillon zitiert a. a. 0. S. 52 eine Stelle aus De Fides, Religio

die auf die Zeremonien Bezug nimmt. Sie lautet in französischer

Uebersetzung: «Il n'y a pas de raison, dit Zagazabo, de disputer au sujet
des cérémonies. Que chacun observe les siennes, sans haïr ni persécuter les

autres. Et on ne doit pas être exclu des rapports avec l'Eglise parce qu'on
observe au loin, dans les contrées étrangères, les rites de son propre pays.>

86 Vgl. oben Anm. 75. 87 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 32.
88 Ebd. Ueber Seb. Munster, vgl. die Studie von Victor Hantzsch, Seba-



E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation 57

mit Simon Grynaeus vor, den er in Basel «an der Tür eines
Gasthauses» getroffen hat.89

Die Zahl der Freunde, die Damiäo de Goes unter den mehr
oder weniger bedeutenden Anhängern der Reformbewegung
gehabt hat, schließt sicher noch manche andere Namen ein, die
uns jedoch nicht alle bekannt sind. Es sei nur noch auf einen
Mann hingewiesen, von dem wir wissen, daß er Goes gut
gekannt hat, und der in seiner Zeit als entschiedener Gegner der
katholischen Kirche eine ziemliche Rolle gespielt hat. Wir
denken an den aus dem Haag stammenden Justus Yelsius, der
seine Ausgabe der Schrift des Hippokrates, «De Insomniis ...»,
Goes gewidmet hat (1541). Yelsius, der Philosoph, Arzt und
Sprachforscher war, hat ein unstetes Wanderlehen geführt.90
Er hat zunächst in Bologna studiert, dann in Löwen, wo er mit
Nannius befreundet war, der auch nahe Beziehungen zu
Damiäo de Goes unterhielt.91 Wegen seiner ketzerischen
Auffassungen hat Yelsius Flandern verlassen müssen.92 Er lehrte
eine Zeitlang unter Sturm in Straßhurg. In Köln brachte ihn
der bekannte katholische Gelehrte Gropperus wegen Ketzerei
ins Gefängnis.93 Bis an sein Lehensende hat er ständig seinen
Wohnsitz geändert. Wo Goes mit Yelsius bekannt geworden
ist, steht nicht fest. Sie mögen sich in Italien, Flandern oder
Holland angefreundet haben. Christian Sepp, der Biograph des
Velsius, nimmt sogar an, daß Goes für einige Jahre in Holland
als Gesandter geweilt hat.94

stian Münster, Leben, Werke, wissenschaftliche Bedeutung, Leipzig 1898.

Damiâo de Goes hat später eine lang ausgedehnte literarische Fehde mit
Münster gehabt, der in seiner Neuausgabe der «Geographie» des Ptolomäus
unfreundliche Worte über Spanien geschrieben hat. Goes antwortete ihm in
einer Schrift «Hispania», die in Louvain 1542 erschien.

80 Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 32.
80 Für seine Lebensgeschichte folgen wir: Christian Sepp, Justus

Velsius, Haganus, in: Kerkhistorische Studien (Leyden 1885).
91 Nannius hat ein Gedicht auf die Gehurt von Goes' Sohn Emanuel

verfaßt, das im Anhang der Briefsammlung aus dem Jahre 1544 abgedruckt
ist.

92 Vgl. Bibliotheca Belgica ed. Foppen und J. Franciscus, Brüssel 1739,
Bd. II, Artikel Velsius.

93 Vgl. Justus Velsius, Apologia, 1556 passim. Wir haben in Basel ein
Exemplar dieser Schrift benutzt, die Bonifacius Amerbach gehörte.

94 A. a. 0. S. 94.



58 Rezensionen

Es lag im Rahmen dieses Aufsatzes, daß wir die Namen der
Freunde des Damiäo de Goes hervorgehoben haben, die der
Reformbewegung angehörten oder mit ihr sympathisierten. Er
hat natürlich auch andere, nicht minder bedeutende Männer
seiner Zeit gekannt, die der katholischen Sache treu geblieben
waren.95 Es liegt darum die Frage nahe, wie weit sich Damiäo
de Goes damals der Reform innerlich verschrieben hatte. Beau
nimmt z. B. an, daß Goes keine «religiöse Krise> durchgemacht
habe, und daß sein Interesse am Protestantismus rein
«intellektuellem Natur war.96 Goes hat wenigstens für elf Jahre
(von seiner Ankunft in Antwerpen im Jahre 1523 bis zu seinem
Aufenthalt in Padua 1534) den Protestantismus als eine
Verbesserung des religiösen Lebens angesehen. Wie Erasmus,
Grapheus u. a. war er kein Kämpfer für die religiöse Sache.

Er ist aber ein ausgezeichneter Repräsentant jener Gruppe von
liberalen Humanisten aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts,

die durch ihre geistige Unvoreingenommenheit auf
religiösem Gebiet den Grundstein für die spätere religiöse Toleranz

gelegt haben.97
Annandale-on-Hudson, N. Y. Elisabeth Feist Hirsch.

Rezensionen.
Lexicon in Veteris Testamenti libros, ed. Ludwig Kœhler et

Walter Baumgartner, Lfg. III und IV, Leiden, E. J. Brill,
1949.

Sans revenir sur ce que nous avons écrit ici même à propos
du Dictionnaire hébraïque de Ludwig Kœhler (cp. ThZ, t. V,
1949, p. 81-92), nous nous bornons à quelques remarques
suggérées par les fascicules (3 et 4) parus depuis notre
précédent article.

Les mêmes qualités de lucidité, de pénétration et de méthode,
une science qui s'affirme toujours plus étendue et à la page,
un sens philologique averti et un emploi toujours plus fécond
de la linguistique comparée, tout cela se retrouve dans ces

85 Es sei an den Briefwechsel des Goes mit Bemho, Sadoleto, Madruz-
zio erinert. Siehe oben Anm. 2. 66 A. a. 0. S. 103.

97 Studien zu diesem Aufsatz wurden mir durch ein Stipendium der
American Philosophical Society in Philadelphia ermöglicht.


	Damião de Goes und die Reformation

