Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 1

Artikel: Damido de Goes und die Reformation
Autor: Feist Hirsch, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877442

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877442
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 39

sionstraktat nicht breitere Verwendung gefunden haben. Doch
miifite, um zu einem abschlieflenden Urteil zu gelangen, das
Material in dieser Hinsicht noch griindlicher durchforscht

werden.
Schiers / Kt. Graubiinden. Kurt Ruh.

Damiao de Goes und die Reformation.

Der Portugiese Damiao de Goes gehorte dem iiber ganz
FEuropa verstreuten Kreis der Humanisten an, die Erasmus
von Rotterdam als ihrem geistigen Oberhaupt die tiefste Ver-
ehrung schenkten. Die Freundschaft, die ihn mit dem alternden
Erasmus verband, empfand er wohl als das grifte Erlebnis in
seinem Leben. Fast 20 Jahre nach dem Tode des «Konigs»
unter den Humanisten iiberwiltigte ihn eine tiefe Trauer, als
er in der Stille seines Studierzimmers in Lissabon ein Bild des
beriihmten Meisters betrachtete, das einst Albrecht Diirer von

diesem gemalt hatte.?
Damido de Goes wurde von vielen bedeutenden Ménnern
seiner Zeit hoch geschétzt. 2 Die Erinnerung an den portugiesi-

1 Vgl. den Brief, den Damido de Goes 1554 an seinen portugiesischen
Freund Hieronimo Cardoso geschrieben hat, in dem es heillt: «Eodem ipso
puncto quo juvenis ille cui epistolam tuam mihi reddendam commisisti
ingressus est cubiculum nostrum, effigiem magni illi Erasmi Roterodami
per Albertum Direnum suae aetatis inter Germanos eximium exculptorem
manibus habebam. Eamque cum contemplari coepissem, et tanti viri hospi-
tisque quondam felicissimi mei recordatio me in sublime sensuu meorum
arripuisset. Ecce de repente tu quasi ex insidiis huic nostro solatio tua
epistola novum gaudium adjicere voluisti...» Wir zitieren nach Joaquim
de Vasconcellos, Goesiana, in: ¢Archeologia Artistica» Nr. 7 (1879), O
Retrato de Damido de Goes por Alberto Diirer, S.18. Ein Neudruck dieses
Aufsatzes findet sich in «Lusitaniay Bd. 1 (1924).

2 Vgl, dafiir den Briefwechsel, den Goes 1544 als Anhang zu seinen
Ges. Werken verdffentlicht hat. Man findet darin Briefe von den bekannten
Kardinilen Sadoleto, Bembo, Madruzzio, von Humanisten wie Vives, Boni-
facius Amerbach, Glareanus, Beatus Rhenanus, Nicolaus Clenardus u. a.
Die Briefe, die Erasmus an Goes geschrieben hat, sind in dieser Ausgabe
nicht enthalten. Sie sind aber in der Ausgabe der Erasmusbriefe durch
H.M. Allen und H. W. Garrod, Opus Epistolarum Des. Erasm. Roterodami,
Bd. X, 1941, Bd. XI, 1947 zuginglich. Die Briefe, die Damido de Goes mit
Bonifacius Amerbach gewechselt hat, werden in dem dritten Band der
Amerbachkorrespondenz, die Dr. A. Hartmann in Basel fiir den Druck vor-

bereitet, erscheinen.



40 E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

schen Humanisten, Reichsarchivar und Geschichtsschreiber
ist in den folgenden Jahrhunderten etwas verblafit. Sie ist je-
doch um die- Wende des 20. Jahrhunderts wieder belebt wor-
den. Es waren zunichst portugiesische Gelehrte, die, voller
Hingebung fiir ihren Gegenstand, ein reiches Quellenmaterial
fiir die Goes-Forschung bereitstellten.® Seitdem ist das In-
teresse an der liebenswiirdigen Gestalt des portugiesischen
Humanisten auch in anderen européischen Léndern in stindi-
gem Aufstieg begriffen. Wir besitzen in portugiesischer, eng-
lischer, franzosischer und deutscher Sprache wertvolle Bei-
tréige zur Lebensgeschichte dieses im echten Sinne liberalen
Mannes, der in Wittenberg einer Predigt Luthers beiwohnte
und in Padua den Jesuitenfiihrer Ignaz von Loyola in seinem
Hause zu Gast hatte. *

In seinem Wesen verband Goes ein siidlindisch-lebhaftes
Temperament mit den freundlichsten Charakterziigen. Er war
freigebig und gesellig. Seine musikalischen Talente wurden
von vielen seiner Freunde hoch gepriesen.® Doch haben ihm

3 Joaquim de Vasconcellos, Damido de Goes, Novos Estudos, Porto
1897; Damido de Goes (novissima serie) Lisboa 1898; As cartas latinas de
Damiso de Goes, in: <O Instituto», Bd. 47 (1901) u. a. Die wichtigen Studien
dieses hervorragenden Gelehrten sind leider nur in wenigen schwer zu-
giinglichen Exemplaren vorhanden. Ferner: Sousa Viterbo, Damido de Goes e
D. Antonio Pinheiro, in: «O Instituto» Bd. 42 (1895); Estudos sobre Damido
de Goes (segunda serie), in: <O Instituto» Bd.46/47 (1899/1900). Ferner:
Guilherme Henriques, Ineditos Goesianos, 2 Bde. 1896/98. Der zweite Band
ist besonders wichtig, da er die Verhandlungen vor dem Inquisitionstribu-
nal bringt, das Goes als Ketzer verurteilte (1572). )

4 Maximiano Lemos, Damiio de Goes, in: «Revista de Historiay,
Bd. 9/11 (1920/22). Ferner: Albin E. Beau, As Relagdes Germanicos do Hu-
manismo de Damido de Goes, Coimbra 1941. Aubrey F. G. Bell, Damido de
Goes, a Portuguese Humanist, in «Hispanic Review» Bd. IX, 1941. Uns lag
die portugiesische Uebersetzung der Bell’schen Biographie durch Antonio
Alvaro Doria, Lissabon 1942, vor. Die Ausgabe bringt einige Abschnitte aus
dem Inquisitionsverhér nach Guilherme Henriques und die portugiesischen
Briefe des Damido de Goes, die von Doria hinzugefiigt wurden. Ferner:
Marcel Bataillon, Le Cosmopolitisme de Damido de Goes, in: «Revue de
Littérature comparée» (Paris 1938) S. 23—58. Ferner: Paul Wilhelm Genn-
rich, Damido de Goes, in: ¢Archiv fiir Reformationsgeschichte», Bd. 39,
Heft 3 (1942) S. 197—220. .

5 Beau a.a.0. S.124 ff. widmet Goes’ musikalischem Talent einige
schone Seiten. Vgl. auch Mario de Sampayo Ribeiro, Damido de Goes na
Livraria Real da Musica, Lissabon 1935.



E. F. Hirsch, Damidao de Goes und die Reformation 41

sein iiberschwengliches Herz und seine freie Meinungsiulle-
rung oft Schwierigkeiten bereitet.

Als er sich mit seiner Frau auf einer Reise nach ihrer Hei-
mat Holland befand, horte er von der Belagerung Liwens
durch die Franzosen (1542). Er kehrte sofort um, da er seiner
geliebten alma mater bei der Verteidigung helfen wollte. Er ge-
riet damals als Unterhéndler fiir die Universitit in die Hand
des Feindes und mulite sich schlieflich aus der Gefangenschaft
loskaufen. ¢

Als Goes im Jahre 1546 mit seiner Familie fiir immer nach
Portugal zuriickkehrte, fiel es ihm schwer, sich in das enge
Milieu seiner Heimat einzugewdéhnen. Durch unvorsichtige Be-
merkungen und freie schriftliche Meinungsidulerung hat er
sich viele Feinde gemacht. Im Alter von 69 Jahren mulfite er
sich wegen seiner ketzerischen Auffassungen vor der Inqui-
sition verantworten. IEr ist damals zu lebenslinglicher Haft
und Verlust seiner Giiter verurteilt worden. ” Mit 72 Jahren ist
er auf unerkliarte Weise wahrscheinlich in seiner Geburtsstadt
Alemquer gestorben (30. Januar 1574).

Im Alter von 21 Jahren wurde Damido de Goes von seinem
Konig als Sekretir des Indienhauses nach Antwerpen ge-
schickt (1523). Dort fand er eine angeregte geistige Atmo-
sphire vor. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts hatte die an-
ziehende Scheldestadt das kleinere Briigge als Handelszentrum
Europas abgelost. Innerhalb von 30 Jahren war Antwerpen
derart gewachsen, daf die Bevolkerung mit der umfangreichen
Fremdenkolonie 115 000 Seelen zihlte, eine Ziffer, die damals
von keiner anderen Stadt in den siidlichen Niederlanden er-
reicht wurde. ® Man hat die Inschrift, mit der 1531 eine neue
Borse eingeweiht wurde, auf einem alten Stich gefunden:
«A T'usage des marchands de toutes les nations et de tous les
idiomes, et pour I'’embellissement de la ville.y ® Sie 140t keinen

¢ Die Episode in Lowen ist durch den belgischen Gelehrten Henry de
Vocht eingehend behandelt worden, Siehe Monumenta Humanistica Lova-
niensia, texts and studies about Louvain humanists of the first half of
the 16th century, Louvain 1934, Darin: Damifio de Goes and his Oratio
postliminio ad Universitatem, S. 619/98.

7 Guilherme Henriques, a.a.O. Bd. 2.

8 Vgl. Hans van Werveke, Bruges et Anvers, Huit siécles de commerce
flamand, Briissel 1944, S. 41. ? Werveke, a. a. 0. S. 60.



42 E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

Zweifel iiber die internationale Liuft, die damals in Antwerpen
geweht haben muf.

Die portugiesische Kolonie spielte in dem Geschiftsleben
Antwerpens eine bedeutende Rolle. * Der Konig von Portugal
hatte das Monopol fiir den Vertrieb von Gewiirzen, die aus In-
dien eingefiihrt wurden, an portugiesische Kaufleute vergeben,
die ihre Residenz in der Scheldestadt hatten. Sie machten aus-
gezeichnete Geschifte, obwohl der Konig sich das erteilte
Privileg teuer bezahlen lief.

Es spricht von den lebhaften kulturellen Interessen der
portugiesischen Faktoren und Konsuln, dafl Albrecht Diirer
wihrend seines Aufenthaltes in Antwerpen (1520/21) ein héu-
figer Gast in dem Indienhaus war. Die Portugiesen und der
deutsche Maler wechselten zudem wertvolle Geschenke aus.
Ein in Oel gemalter HIl. Hieronymus, den Diirer damals seinen
portugiesischen Ireunden gegeben hatte, kann heute in dem
wunderschonen Alten Museum in Lissabon besichtigt werden.**

Antwerpen war damals auch ein beriichtigter Mittelpunkt
fiir die Verbreitung reformfreundlicher Ideen. Die oberdeut-
schen Kaufleute, die einen wesentlichen Bestandteil der Frem-
denkolonie bildeten, machten offene Propaganda fiir Luther. **
Unter den portugiesischen Kaufleuten befanden sich viele Ma-
rannen, die aus Protest gegen die Verfolgungen, die sie durch
die Inquisition erlitten, die Sache Liuthers verteidigten. ** Eine
weitere Stitte der lutherfreundlichen Gesinnung war das Klo-
ster der Augustiner-Eremiten am Rande der Stadt.** Schliefi-
lich spielten auch die Anhéinger des Erasmus eine bedeutende

10 Vgl. Joaquim de Vasconcellos, A Feitoria de Portugal em Flandres,
Novos Estudos, a.a. 0. S. 53—63. Ferner: J. A. Goris, Etude sur les colonies
marchandes méridionales (Portugais, Espagnols, Italiens) & Anvers de
1488 & 1567, Lowen 1925.

1 Pr, Maria José Mendonca, Konservatorin des Museums in Lissabon,
machte mich auf verschiedene Gemilde aufmerksam, die aus jener Zeit
aus den Niederlanden stammen.

12 Vg1, Paul Kalkhoff, Die Anfinge der Gegenreformation in den Nie-
derlanden, in: Schriften d. Vereins f. Reformationsgesch. (Halle 1903),
Nr. 79, S.43. 13 Kalkhoff, a.a. 0. S.42.

11 Paul Kalkhoff, Zur Lebensgeschichte Albrecht Diirers, Diirer’s
Flucht vor der Niederlindischen Inquisition und Anderes, in: Repert. f.
Kunstwiss. hrsg. von Thode und Tschudi, Bd. XX, S.449.



E.F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 43

Rolle in der Verbreitung der lutherischen Reform. Zu ihnen
gehorte Cornelius Grapheus, Stadtschreiber von Antwerpen,
humanistischer Dichter und Freund des Erasmus und Diirers.
Der deutsche Maler hatte Grapheus in Antwerpen portritiert
und ihm eine Holzschnittpassion gewidmet mit der Inschrift
<optimo maximo Grapheo».*® Einen Monat vor seiner Abreise
aus den Niederlanden wurde ihm von Grapheus als Gegengabe
die Schrift Luthers «Von der Babylonischen Gefangenschafty
iiberreicht.

Grapheus war durch seine Ausgabe der Schriften des Pup-
per von Goch o6ffentlich fiir die Reform eingetreten. * Beson-
ders in seinem Vorwort zu Gochs revolutionirer Schrift «De
Libertate Christianay hat Grapheus iiber seine eigenen reli-
giosen Auffassungen keinen Zweifel gelassen. Mit leiden-
schaftlichen Worten klagt er darin die katholische Kirche an,
dal sie die Reinheit des Wortes Christi verfilscht, Zeremonien
an Stelle von Frommigkeit gesetzt und Aristoteles gegeniiber
Christus den Vorrang gegeben habe. ** Er wirft dem Papst vor,
daB er die Fiihrerstellung, die Gott allein zukomme, an sich
gerissen habe. Grapheus verwirft auch die angesetzten Gottes-
dienste, da sie die innere Frommigkeit toteten. ** Er soll auch
Luther 6ffentlich als den Erneuerer des Evangeliums gepriesen
haben: «Renatus est Evangelium, et Paulus revixit propter
scriptae Lutheri...» ** Cornelius Grapheus wurde eines der
ersten Opfer der Inquisition in den Niederlanden. Am 5. Fe-
bruar 1522 wurde er ins Gefingnis in Briissel eingeliefert, wo

15 Thd. S.453 Anm. 40, Ob Diirer ein Portrit von Damiio de Goes ge-
macht hat, ist umstritten. Joaquim de Vasconcellos, O Retrato de Damiio
de Goes por Alberto Diirer a.a.O. hilt das von ihm entdeckte Bild des
Goes in der Albertina in Wien fiir ein Werk Diirers. Mario Sampayo Ri-
beiro, O Retrato de Damifio de Goes, Lissabon 1941, bestreitet Vasconcellos’
Auffassung.

16 Vgl. Henry de Vocht, Literae virorum eruditorum ad Franciscum
Craneveldium ... Lowen 1928, S.484/86 findet man eine gute Biographie
des Grapheus. 17 Ebd. S. 485.

18 ¢De Libertate Christiana» ed. Grapheus 1521, in¢ Bibliotheca Refor-
matoria Neerlandica (Haag 1909 f.) Bd.6 (1910), S.36, Vorwort.

1 Vorwort zu De Libertate Christiana a.a. 0. 8.36: «Nunc vix aliter
licet supplicare quam multa superstitione ... multis murmurationibus.»

20 FThd. S. 38 Anm. 1. Die Anmerkungen stammen von den Herausgebern
und bringen Zitate aus seinem Verhor vor der Inquisition.



44 E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

er trotz seines Widerrufs ungefihr ein Jahr blieb.** Wie
Damiso de Goes fast 50 Jahre spéater, behauptete Grapheus
damals, daBl er sich nur <aus Wissensdrangy mit Luther be-
schiftigt habe, ohne jegliche Absicht, einer anderen Sache zu
schaden: «graviter accusatus sum factionis Lutheraniae...
Hoc magis ingenii explorandi gratia quam offendi causa
feci...»

Kurz vor oder nach der Ankunft des Goes in Antwerpen ist
Grapheus aus dem Geféingnis nach der Scheldestadt zuriick-
gekehrt. Man hat ihn in sein Amt als Stadtschreiber zunéchst
nicht wieder eingesetzt, so dal} er fiir die niichsten Jahre in den
diirftigsten Verhiltnissen lebte. Erasmus vermachte ihm in
seinem Testament eine Geldsumme, da ihm seine Not bekannt
war.

Ueber die Freundschaft zwischen Grapheus und Damiio de
Goes sind wir durch die vielen Gedichte unterrichtet, die der
frithere Stadtschreiber von Antwerpen an den jungen portu-
giesischen Freund gerichtet hat. Der wohlhabende Vertreter
des portugiesischen Konigs in den Niederlanden mufl den not-
leidenden Grapheus in freigebiger Weise unterstiitzt haben.
In einem iiberschwenglichen Gedicht, das die Heimkehr des
Goes aus dem fernen Norden nach Antwerpen feiert, nennt ihn
Grapheus nicht nur <amicus», sondern auch «patronusy:
«Venisti, Damiane amice, tandem venisti, nimium usque et
usque expectate tuis... Eheu! quam timui anxius, ne in ista
longa et difficili profectione quid mali accideret tibi!... mihi
meas te primas delicias, patronum, amicum servatum incolumi
darent regressu.» **

Wir miissen annehmen, daff Cornelius Grapheus entschei-
denden Einflull auf die religiosen Auffassungen des jungen
Portugiesen ausgeiibt hat. Goes hat offen bekannt, daB er bei
vielen religiésen Diskussionen zugunsten Luthers dabeige-

21 Paul Kalkhoff, Zur Lebensgeschichte Albrecht Diirers, a. a. O. S. 454.

22 Zitat aus einem Brief, den Grapheus vom Gefingnis an Carondolet,
den Vorsitzenden des Geheimen Rats unter Karl V., geschrieben hat. Er ist
abgedruckt in Bibliotheca Neerlandica a. a. O. S. 257/63.

3 Wir entnehmen die biographischen Kinzelheiten Henry de Vocht
a.a. 0.

2 (Clarissimo Damiano Goi Lusitano nomine regio ex Scythis redeunti,
zitiert nach Beau a. a. O. S.199/200.



E.F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformatlion 45

wesen ist, und daBl er damals in Antwerpen selbst in religiose
«Irrtiimery verfallen sei. «Ich gestehe aus freiem Willen, daf}
ich als Sekretiir der Faktorei in Antwerpen im Jahre 1523 als
ganz junger Mann von 21 Jahren gleich zu Beginn mit angehort
habe, wie man die lutherischen Ansichten besprach und aus-
fiihrte, was durchaus iiblich war unter Mdnnern sowohl als
auch Frauen.y Ueber seine «Irrtiimery sagt Goes an derselben
Stelle vor den Inquisitoren aus: «dall er im geheimen gedacht
habe, ohne mit irgend jemand dariiber zu sprechen, daf die
Ohrenbeichte nicht nétig sei, da es geniige, vor Gott Zeugnis
abzulegeny. ?* Auch habe er damals den Wert des Ablasses
geleugnet. **

Die Bedeutung der Freundschaft mit Cornelius Grapheus
lag fiir Damido de Goes nicht nur auf religisem Gebiet, son-
dern er hat sich unter seinem Einflull auch zu einem angesehe-
nen Humanisten entwickelt. Die erste Bedingung dafiir war,
dal er die lateinische Sprache erlernte, die ihm damals noch
unbekannt war. In einem langen Gedicht, in dem Grapheus
uns die dullere Erscheinung seines jungen Freundes und Gon-
ners als auch seine Charakterziige und Fihigkeiten in leb-
haften Ziigen vor Augen fiihrt, erzihlt er auch, wie er sein
Lehrer im Lateinischen wurde. ** Grapheus riihmt die ernsten
Bemiihungen des Goes, der wie ein Schiiler Tag und Nacht sich
dem Studium der lateinischen Sprache widmete. *

Schlieflich war es auch Grapheus’ Verdienst, daff Damiio
de Goes im Jahre 1532 mit seiner Erstlingsschrift vor die Oef-
fentlichkeit trat. Auf seiner ersten diplomatischen Reise im
Jahre 1529 hatte Goes den damals schon verbannten Erzbischof
von Upsala, Johann Magnus, in Danzig kennengelernt. Sie
unterhielten sich u. a. iiber die Religion der Abessinier, die da-
mals in Europa grofles Aufsehen erregte. Damido de Goes war
zugegen, als Matheus, der Abgesandte des Konigs von Abessi-
nien, eine Botschaft fiir Kénig Emanuel nach Lissabon brachte.
Johann Magnus gab Goes den Rat, das Schreiben, das Matheus

*» (Guilherme Henriques, a.a.O. Bd. 2, S.74. 26 Ebd. S.58.

?7 Pictura illustris Damiani de Goes, Equitis Lusitani per Cornelium
Seribonem Grapheum. Dieses Gedicht wurde als Anhang zu Goes’ Schrift
Legatio magni imperatoris Indorum, Antwerpen 1532 veréffentlicht. Es ist
abgedruckt bei Beau a.a.O. Anhang II, S.195/98. 28 FEbd. S.197.



46 E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

iiberbracht hatte und das in portugiesischer Sprache vorlag, in
lateinischer Uebersetzung zu verdoffentlichen. ** Als Goes nach
Antwerpen zuriickkehrte, nahm er gleich die Uebersetzung in
Angriff. Als die Arbeit beendet war, zogerte er jedoch, sie
drucken zu lassen. Doch entwandte ihm Grapheus sein Manu-
skript und sandte es seinem Bruder Johann, der Drucker war,
zur Verdffentlichung. *°

So waren die Jahre, die Damido de Goes in Antwerpen
verbrachte, bedeutende Lehrjahre fiir ihn. Unter dem Einfluf}
der reformfreundlichen Atmosphére in der Scheldestadt und
durch das Beispiel seines Freundes Cornelius Grapheus, des
ersten «Ketzersy, der ihm wohl nahegetreten ist, hat Damiao
de Goes eine starke Sympathie fiir die humanistische Bewe-
gung und die Sache der Reform in sich wachsen lassen. Auf
seinen vielen Reisen durch ganz Europa hat Goes darum auch
die bedeutendsten Vertreter der Reform aufgesucht. Leider
sind Einzelheiten iiber diese Reisen, die er im Auftrage seines
Konigs unternahm, vor 1531 nicht bekannt. In diesem Jahre
sandte ihn Konig Johann III. nach Dénemark und Polen, was
ihm eine gute Gelegenheit gab, sich in reformatorischen Krei-
sen umzusehen. *

In Dénemark mufl Damiio de Goes im Hause eines Luthe-
raners gewohnt haben. Er erzihlt den Inquisitoren von einer
Episode, die sich dort am letzten Tage vor seiner Abreise ab-
gespielt hat. Danach saflen sie beim Abendessen, als sein Wirt
plétzlich aufstand und einen mit Wein gefiillten Becher her-
einholte. Er wandte sich dann zu seinem portugiesischen Gast
mit den Worten: «er trinke aus dem Becher, der ihn wund
seine Vorfahren oft betrogen habe».? Goes beschworte ihn,

29 Dariiber erfahren wir aus dem Brief, den Cornelius Grapheus an
seinen Bruder geschrieben hat, als er ihm die Schrift des Goes zur Ver-
offentlichung empfahl., Er ist abgedruckt als Vorwort zur Legatio magni
imperatori..., 1532.

30 Ebd. wo es heilit: «Ego libellum nactus, atque ab eo velut extortum
ad te mitto.»

31 Dariiber haben wir verschiedene Berichte fiir das Inquisitionstribu-
nal von der Hand des Damiio de Goes,

8 Guilherme Henriques, a. a. O. Bd. 2, S. 48: «que o bebia a elle naquelle
vaso em que elle hospede e os seus antepassados foram muito tempo enga-
nados.»



E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 47

das nicht zu tun, da der Becher heilig sei. Darauf habe sein
Wirt die Hinde zum Himmel erhoben und Gott angerufen, daf}
er den Wein in Blut verwandeln mége. Als Goes ablehnte, aus
dem Becher zu trinken, habe er ihn «abergliubischy genannt. **

Auf dieses Erlebnis im Hause eines protestantischen Heil3-
sporns folgte eine nicht minder interessante Zusammenkunft
des Goes mit Bugenhagen in Liibeck. Als er im Jahre 1531
nach der Hansestadt kam, hatte der Fiihrer der Reformbewe-
gung dort gerade wieder strenge Mallnahmen gegen die Katho-
liken erlassen. ** Trotzdem hat Goes in seinem Hause gespeist
und mit ihm iiber die Kirchenreform gesprochen. Als er dar-
iiber seinen Anklidgern Bericht erstattete, fiigte er hinzu (was
sehr unglaubwiirdig klingt), dall nichts gegen die katholische
Kirche damals geduflert worden sei. *

Es schlof sich dem Aufenthalt in Liibeck dann ein zwei-
tigiger Besuch in Wittenberg an. s war ein ungewdohnliches
Wagnis fiir einen Katholiken, sich in das Zentrum der Reform
zu begeben, zu einer Zeit, als sich gerade der Schmalkaldische
Bund geformt hatte. Seine Bekanntschaft mit Luther und Me-
lanchthon wurde ihm auch spiter zum Verhingnis, da sich
die Inquisition bei der Verurteilung des Goes hauptséchlich
auf diese Tatsache stiitzte. *

In einem seiner schriftlichen Berichte fiir die Inquisitoren
behauptet Goes, dafl er in Wittenberg im Hause des Ramus
gewohnt habe. ** Doch ist der franzosische Meister der Polemik
gegen Aristoteles erst in den 60er Jahren nach Deutschland
gekommen, nachdem er schon einige Zeit dem Protestantismus
angehort hatte. *® Hat Goes hier einen Gedéchtnisfehler began-

3 Ebd. S.49.

3 Vgl. Heinrich Schreiber, Die Reformation Liibecks, Halle 1902, in:
Schriften des Vereins fiir Reformationsgeschichte (Nr.74), S.74.

35 Guilherme Henriques, a.a. 0. Bd. 2, S.311.

38 Beau, a.a.O. S.77 wirft die Frage auf, wer Goes zu der Witten-
berger Episode veranlafit habe. Er glaubt, daf er sich in Dénemark oder
Liibeck dazu entschlossen habe. Wenn man aber die Bedeutung der Jahre
in Antwerpen bedenkt, die von der Goesforschung bisher zu wenig beachtet
wurden, hat man keine Schwierigkeiten, den Besuch in Wittenberg zu
verstehen. 37 Guilherme Henriques, a.a.O. Bd. 2, S.40.

38 Charles Waddington, Pierre de la Ramée (Ramus), sa vie, ses écrits
et ses opinions, Paris 1885, weill nichts von einem Aufenthalt des Ramus
in Wittenberg im Jahre 1531.



48 E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

gen? Er hat andrerseits Ramus gekannt, den er aber 1533 in
Paris auf seiner Durchreise nach Portugal getroffen haben
mag. *°

Sein Wirt hat ihn jedenfalls sehr bald nach seiner Ankunft
in Wittenberg in die Kirche bringen lassen, wo Luther gerade
eine Predigt hielt. Vor seinen Ankligern erklirte Damido de
Goes diesen «verdidchtigen» Besuch in einer protestantischen
Kirche damit, daBl er sich den Gottesdienst nur aus <curio-
sidade» angehort habe (ein "Argument, das auch Grapheus be-
nutzt hatte). Die Predigt habe er zudem nicht verstanden, da
er der deutschen Sprache nicht méchtig war. *® Sein «Interesse»
mubd jedoch ziemlich weit gegangen sein, da er auch die An-
regung seines Wirtes nicht ablehnte, ein gemeinsames Abend-
essen mit Luther und Melanchthon zu arrangieren. Als alter
Mann erinnerte sich Goes noch an das Tafelgesprich, das
damals in Wittenberg gefiihrt wurde. Luther habe in der Un-
terhaltung gedullert, dal «alles, was er tue, zum Wohle des
Volkes sei, das er der Wahrheit zufiihren wolle. Er wolle die
Seelen retten, die geirrt héitten und sonst verloren wéreny.*
Diese Worte miissen Goes beeindruckt haben, da er sie sich
sonst wohl kaum gemerkt haben wiirde, obwohl er in dem Be-
richt hinzufiigte, daff er Luther habe zu verstehen gegeben, dafl
ihn seine Rede nicht begeistert habe. ** Er hat sich auch kei-
neswegs nach dem Essen von den Reformatoren verabschiedet,
sondern er hat Luther noch in sein Haus begleitet. Dort hat
Katharina Bora ihnen Aepfel und Niisse vorgesetzt. ** Danach
sind sie auch noch in Melanchthons Wohnung gegangen, da
dieser darauf bestanden hat, dafl der vornehme Besucher sein
drmliches Quartier kennenlerne. ** Es ist denkbar, dall der Re-
formator Goes beweisen wollte, dafl er in christlicher Armut
lebte, ein Thema, iiber das sie moglicherweise sich unterhalten
haben. Melanchthon hat ihn auch noch unerwartet am folgen-
den Tage aufgesucht. Sie haben zusammen zu Mittag gegessen,
obwohl Goes die Absicht hatte abzureisen. **

3 Visconde de Santarem, Recherches sur Améric Vespuce, Paris 1836
S.8 ff. erwihnt, daB Damiido de Goes dem Ramus ein Exemplar von Fran-
ciscus Alvarus, Verdadeira informacio do Prestre Jodo zugeschickt habe.
Vgl. Sousa Viterbo, Estudos sobre Damido de Goes, a.a. O, S.85/86.

% Guilherme Henriques, a. a. 0. Bd. 2, S. 49. 4 Tobhd. S. 32/33.

42 Ehd. S. 33. 3 Ebd. S, 31 1. 1 Fhd. 5 Thd.



E.F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 49

Wir besitzen leider keine direkten Aussagen von Goes iiber
den Eindruck, den die Reformatoren damals in Wittenberg auf
ihn gemacht haben. In einer seiner spiteren Schriften riihmt
er Melanchthon als «columen Germaniaey. * Seine Feinde ha-
ben ihm iiberdies Aeullerungen vorgeworfen, die seine Be-
geisterung fiir die Reformatoren durchblicken lieflen. Sie be-
haupteten, dafl er einem portugiesischen Bekannten gegeniiber
voller Bewunderung von einem Erlebnis in Wittenberg erzéhlt
habe, wonach Luther auf dem Pferde geritten und Melanch-
thon, «ein so gelehrter Manny, neben ihm zu Full gegangen
sei und die beiden sich auf diese Weise iiber die Lehre unter-
halten hétten. Er hétte dann noch hinzugefiigt: «<Mein Herr,
wenn Sie die beiden so gesehen hiitten, miiliten Sie zugeben,
daB es des Sehens wert war.y ¥

Die guten Beziehungen des Damido de Goes zu Wittenberg
waren mit diesem zweitigigen Besuch nicht beendet. Als er
sich im Jahre 1533 in Paris kurz aufhielt, traf er dort mit
seinem Landsmann, dem Franziskanermoénch Roque d’Almeida,
zusammen. Bei dieser ersten personlichen Begegnung warf
sich Roque d’Almeida in einer dramatischen Szene Goes zu
Fiilen und flehte ihn an, ihm eine Einfiihrung fiir Luther und
Melanchthon zu geben, die er in Wittenberg aufsuchen wolle.
Als Begriindung gab er an, daBl er die Reformbewegung stu-
dieren und mit eigenen Waffen schlagen wolle. %

Damiao de Goes glaubte, dem Franziskanermonch die Bitte
nicht abschlagen zu kénnen, da er ein Schwager des ihm be-
freundeten portugiesischen Geschichtsschreibers Jodo de Bar-
ros war. *® AuBerdem hatte ihm ein glaubwiirdiger Franziska-
ner versichert, dafl Roque d’Almeida ein guter Katholik sei. *°
‘Wahrscheinlich hatte Goes auch viel iiber diesen abenteuer-
lichen Ménch durch einen gemeinsamen Freund, den nieder-
lindischen Humanisten Nicolaus Clenardus, gehort. 3 Dieser

% Damido de Goes, Hispania, ed. Coimbra 1791, S. 79.

% Guilherme Henriques, a.a.O. Bd. 2, S.102. Diese Episode ist etwas
anders zitiert bei Bell-Doria a. a. O. S. 31.

% Guilherme Henriques, a.a.O. Bd. 2, 8.50.

# Vgl. Sousa Viterbo, Damido de Goes, Novos Estudos, a. a. 0. S. 45/46.

% Guilherme Henriques, a.a. O. Bd. 2, S. 50.

51 Damisdo de Goes und Nicolaus Clenardus haben h#ufig miteinander

1



50 E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

hatte Roque d’Almeida fiir einige Zeit in Paris in der lateini-
schen und griechischen Sprache unterrichtet, woraus sich eine
lange Freundschaft zwischen ihnen entwickelte. Der Fran-
ziskanermonch gehorte zu den wenigen seiner Freunde, die
von der geheimen Vorliebe des Clenardus fiir das Arabische
wuliten.

Roque d’Almeida mag 1533 nicht nach Wittenberg gegangen
sein. Jedenfalls hat er Goes im nichsten Jahre noch einmal
um einen Einfiihrungsbrief an die Reformer gebeten, den er
ihm auch gegeben hat. Erasmus, der davon Kenntnis genom-
men hatte, warnte seinen jungen Freund, der gerade ein paar
Monate in seinem Hause in Freiburg geweilt hatte, vor einer
derart gefidhrlichen Korrespondenz. 3> Trotzdem hat Goes ihn
sogar in sein Haus in Padua aufgenommen, als er, der unter-
dessen seinen Namen zu Jeronimus von Pavia gewechselt
hatte, mittellos vor ihm in Padua erschien. ** Er héatte sich mit
ihm aber sicher nicht abgegeben, wenn er nicht begierig ge-
wesen wire, von seinen Wittenberger Freunden Neues zu ho-
ren. Zudem brachte ihm Roque d’Almeida Briefe von Luther
und Melanchthon, die er aber der Vorsicht halber gleich ver-
nichtet hat. * Goes hat mit dem entlaufenen Ménch auch eifrig
iiber Fragen der Reform diskutiert. Ungliicklicherweise war
bei einigen ihrer Unterhaltungen auch der Jesuit Simdo Ro-
drigues zugegen, der Damido de Goes von der Zeit an mit sei-
nem Half verfolgte. ®® Er ist auch sein Hauptankliger vor der
Inquisition geworden. Zu spit hat Damifdo de Goes eingesehen,
daf der Besuch dieses abenteuerlichen Mannes ihm gefihrlich
werden konnte, und er hat ihm schlieflich sein Haus verboten.

Als Goes sich in Italien aufhielt (1534—38), benutzte ihn

korrespondiert. Der Briefwechsel des Clenardus, die beste Quelle fiir sein
interessantes Leben im Dienste der arabischen Sprachforschung, liegt in
einer ausgezeichneten modernen Ausgabe vor: Alphonse Roersch, Corres-
pondance de Nicolaus Clénard (3 Bde.), Briissel, 1940/41 ed. Académie Royale
de Belgique. Biographische Einzelheiten entnehmen wir der interessanten
Studie von Gongalves Cerejeira, Clenardo, O Humanismo em Portugal,
Coimbra 1926. Man vgl. auch Henry de Vocht, Nicolaus Clenardus and his
training, in: Monumenta Humanistica Lovaniensia, Louvain 1934,

52 Damido de Goes erwihnt das vor der Inquisition: Guilherme Hen-
riques, a.a. 0. Bd. 2, 8.50. % Ebd. ®* Ebd.

8 Vgl. Marcel Bataillon, a.a, O. S.55,



E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 51

der freisinnige Kardinal Sadoleto als Vermittler zwischen ihm
und Philipp Melanchthon, den er zum katholischen Glauben
zuriickfiihren wollte. *® Ein gemeinsamer Freund, der Béhme
Petrus Bechimius, hatte den Kardinal auf Goes’ gute Be-
ziehungen zu Wittenberg aufmerksam gemacht. Im Sommer des
Jahres 1537 kam Bechimius von einem Besuch bei Sadoleto in
Rom nach Padua zuriick und brachte Damiso de Goes einen
Brief des Kardinals, worin dieser ihn bat, ein Schreiben an
Melanchthon nach Wittenberg weiterzubeférdern. ** In seinem
Antwortschreiben rithmt Goes sich seiner guten Verbindungen
zu den Reformatoren mit folgenden Worten: «Potero quidem
aliquid (ni fallor) pro mea ingenii tenuitate apud eos qui se
Evangelicos profitentur, cum quibus negocia Regis mei gerens,
per totam Germaniam atque Belgicam spatio quatuordecim
annorum non mediocrem amicitiam contraxi.» *® Er teilt dem
Kardinal aullerdem mit, dall er den Brief an Melanchthon einem
Boten mitgegeben habe, und er verspricht ihm, dafl er dessen
Antwort ihm auf dem schnellsten Wege werde zukommen las-
sen. * Er berichtet auch dem Kardinal, dafl er seine Rede in
bezug auf das geplante Konzil in Mantua an Melanchthon ge-
sandt habe: «ut tuam pietatem amoremque in Christi ecclesiam
ex illa cognosceret.» ® Eine weitere Stelle in demselben Brief
an Sadoleto 140t auf einen regen schriftlichen Austausch zwi-
schen Goes und den Protestanten schliefien. Er spricht dort
von einer Ansprache iiber die Ablehnung des Konzils von
Mantua durch die Schmalkaldener, die ihn kiirzlich erreicht
hat, die aber dem Kardinal noch unbekannt war. %

5% Man vgl. dariiber die ausgezeichnete Studie von Gustav Kawerau,
Die Versuche, Melanchthon zur katholischen Kirche zuriickzufiihren, in:
Verein f. Reformationsgeschichte, Bd. 19 (Halle 1902).

57 Vgl. Marcel Bataillon a. a. O. S. 55. Der Brief des Sadoleto an Melanch-
thon ist vom 19. Juni 1537 datiert. Man findet ihn im Corpus Reformatorum
Bd. III, Nr. 1587. Ferner bei Beau a.a.O. im Anhang. Gustav Kawerau
a.a.0. gibt eine deutsche Uebersetzung dieses Briefes.

58 Epistolae ed. 1544, Auch Beau a.a. 0. S.109/10.

5 Ebd. % Ehd.

81 Ebd. «Postea ex Germania a quodam amico accepi oratione quae ex-
hibita est in comitiis Smalcaldiensibus de refutando concilio Mantuanoquam
credo apud vos esse, tamen quia Petrus Bechimius affirmavit nullam ejus
isthic mentionem factam fuisse obiter eam literis meis adjunxi.»

43



52 E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

Marcel Bataillon hat mit gutem Recht bedauert, dafl die
Korrespondenz zwischen Melanchthon und Damido de Goes
nicht erhalten ist. ®* Sie hitte uns hichstwahrscheinlich einen
ausgezeichneten Einblick in die innere Beziehung der beiden
Méanner gewihrt. Zudem wire unser Verstindnis von Goes’
Haltung gegeniiber dem Protestantismus dadurch auflerordent-
lich vertieft worden. Wir haben jedoch einen weiteren Beweis
von seiner offenbaren Sympathie fiir die Ménner der Reform-
bewegung in seinem Zusammentreffen mit Paulus Speratus,
dem protestantischen Bischof von Pomeranien. Goes hat ihn
anschliefend an seinen Aufenthalt in Wittenberg auf der Reise
nach Polen aufgesucht. Es ist durchaus denkbar, daff Damiao
de Goes nach seiner Ankunft in Flandern im Jahre 1523 man-
ches iiber das turbulente Schicksal des Paul Spret gehort hat.
Er hat sich #hnlich wie Cornelius Grapheus frith zur Reform
bekannt. Ungefidhr zur selben Zeit wie der Stadtschreiber von
Antwerpen ist Speratus in Olmiitz ins Geféingnis gesteckt wor-
den, und beide Ménner sind im Herbst des Jahres 1523 auf
freien Ful gesetzt worden. Ungleich Grapheus hat Speratus
seine Irrtiimer nicht widerrufen. Er begab sich unmittelbar
nach seiner Freilassung nach Wittenberg. Dort hat ihn auf
Empfehlung Luthers Markgraf Albrecht von Brandenburg, der
Hochmeister des Deutschen Ordens, nach Preufien berufen. *

Wir besitzen einen Brief, den Paulus Speratus an Goes
nach Antwerpen geschrieben hat, nachdem er ein paar Monate
frither seine Bekanntschaft gemacht hatte. ®* Aus ihm geht her-
vor, daBl der Abgesandte des portugiesischen Koénigs, trotz
dringender Geschifte in Polen, seine Reise in Marienwerder

%2 a.a.0. S.57. Vasconcellos, Damifio de Goes, Novos Estudos, a.a.O.
S.13 Anm. 2 hat die Briefe zusammengestellt, die seiner Meinung nach
zwischen Goes und den Reformatoren in Wittenberg gewechselt worden
sind.

8 Tir biographische Einzelheiten verweisen wir auf die Schrift von
Gustav G. Trautenberger, Paulus Speratus, der Reformator in den méhri-
schen Stddten und die evangelische Kirche in Iglau, Briinn 1868. Ferner:
Paul Tschackert, Paulus Speratus von Rétlen, evangelischer Bischof von
Pomesanien in Marienwerder, Halle 1891, in: Schriften d. Vereins f. Refor-
mationsgesch., VIII.

% Epistolae ed. 1544, wo der Brief des Speratus sich an erster Stelle
befindet.



E.F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 53

unterbrach, um sich mit Paulus Speratus zu unterhalten. ¢ Der
protestantische Bischof driickt in dem Schreiben auch seine
grofle Befriedigung dariiber aus, dafl er in dem Portugiesen
einen «wahren Menscheny getroffen habe: «Hoc tamen me beat
quod in hac barbara terra semel hominem vidi, qui hominis
nomen pre barbaris istis meretur.» Hat Speratus vielleicht die
Freigebigkeit des portugiesischen Humanisten an sich erfah-
ren, da er damals in grofler finanzieller Not lebte? Hat die
ihnen gemeinsame Liebe zur Musik zu ihrer schnellen Freund-
schaft beigetragen?® Wahrscheinlich fiihlte sich Speratus auch
deshalb zu Damido de Goes hingezogen, weil er, der gerade
frisch von Wittenberg kam, seine freundliche Gesinnung gegen-
iiber dem Protestantismus nicht verbarg.

Als Damido de Goes von dieser bedeutenden Reise nach
Antwerpen zuriickkehrte, stand sein Entschlull fest, sich an
der berithmten Universitit Léwen der humanistischen Wissen-
schaft zu widmen. ¢ Er wohnte dort bei dem Erasmus-Ireund
Rutger Rescius, der spéater auch sein Verleger wurde. Das be-
deutete gleichzeitig auch einen groflen Schritt vorwérts in der
Richtung auf ein Ereignis, das sich Damido de Goes seit seiner
Ankunft in Antwerpen gewiinscht haben mull: Als erklédrter
Humanist konnte er auf die Bekanntschaft mit Erasmus hoffen.

Im Friihjahr 1533 unternahm Goes eine Rheinreise, die ihn
auch nach Freiburg brachte. Mit einem Einfiihrungsschreiben
an Krasmus, das Rutger Rescius ihm gegeben hatte, suchte er
den Meister in Freiburg auf.®® Goes mull tief enttiduscht ge-
wesen sein, da der grolle Humanist sich bei dieser Begeg-
nung dulerst kiihl verhielt. ®® Doch wurde Erasmus’ Haltung

65 Ebd.: «tu arduis Regis tui negotiis inhias. ergo festinato abeundum
tibi. proinde alter ab altero dividimur.»

% Ueber die Kirchenlieder, die Speratus im Gefingnis komponiert hat,
vgl. Paul Tschackert, a. a. O. S. 14.

%7 Zwischen Lowen und Antwerpen bestand ein reger geistiger Aus-
tausch. Viele von Goes’ Freunden haben in Léwen studiert. Sein Lands-
mann, der Dichter und Freund des Erasmus, André de Rezende war gerade
von Liwen weggegangen und Goes hat ihn damals in Briissel getroffen.

% Vgl. die Anmerkung der Herausgeber zu dem Brief, den Damiio de
Goes am 20, Juni 1533 an Erasmus nach ihrem ersten Zusammentreffen ge-
schrieben hat. Allen-Garrod, a.a. O. Bd. X, Nr. 2826.

% Vgl. Beau, a.a. 0. S.89.



b4 E.F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation

gegeniiber dem jungen Portugiesen bald freundlicher, da Goes
ihm seine Vermittlung bei Kénig Johann III. versprochen hatte,
den der Gelehrte von Rotterdam als Mézen zu gewinnen hoffte.
Schliefilich lud ihn Erasmus fiir das Friihjahr 1534 fiir einige
Monate in sein Haus in Freiburg ein. " Goes war unterdessen
in Portugal gewesen und hat mit dem Kénig iiber eine Beru-
fung des Erasmus nach der beriihmten Universitit Coimbra
verhandelt. Er hat diese Unterhaltung mit Johann III. gegen-
iiber der Inquisition betont, da man ihm auch seine Freund-
schaft mit Erasmus zur Last gelegt hatte. 7

Vor seinen Ankligern hat Goes behauptet, daBl er mit Eras-
mus nur iiber «coisas da humanidadey gesprochen habe. 7 Das
ist ein weites Feld und erlaubt uns keine klare Einsicht in die
Gespriiche, die sie zusammen gefithrt haben. IThre Beziehung
entwickelte sich jedoch in eine nahe Freundschaft. Erasmus
hat fiir seinen Gast eine Rhetorik geschrieben, offenbar um
seine lateinischen Sprachkenntnisse zu vertiefen.” Goes hatte
Erasmus schon frither das ungliickliche Schicksal der Lappen
ans Herz gelegt, so daBl der verehrte Meister seine Schrift mit
dem Widmungsschreiben an Johann Magnus ins Deutsche
iibersetzt hatte. Ilrasmus hatte auch eine eigene Abhandlung
zu diesem Thema geplant, doch ist sie nicht in den Druck ge-
langt. * Damido de Goes hat dem krinklichen Erasmus auch
den Vorschlag gemacht, daf er seine Lebensgeschichte schrei-
ben und seine Werke auf eigene Kosten herausgeben wolle. Er
bat ihn wiederholt um einen Katalog seiner Schriften. Da man
diesen auch unter Erasmus’ Nachlafl nicht fand, gab Damido
de Goes seinen grolBziigigen Plan auf. "

70 Vgl. den Brief des Irasmus an Goes vom 11. Midrz 1534 in: Allen-
Garrod, a.a. 0. Bd. X, Nr. 2919.

7t Guilherme Henriques, a.a. O. Bd. 2, S.74. 7 Ebd, S. 30.

7 Vgl. Marcel Bataillon, a.a.O. S.39.

7 Vgl. den Brief des Erasmus an Goes vom 11. Médrz 1534 in: Allen-
Garrod, a.a. O. Bd. X, Nr. 2914.

% Nach dem Tode des Erasmus hat Goes mit Bonifacius Amerbach iiber
die Ausgabe der Werke des Erasmus korrespondiert. Dr. A. Hartmann in
Basel hat die Freundlichkeit gehabt, mich die Briefe, die zwischen Amer-
bach und Goes damals gewechselt wurden, in seinem Manuskript einsehen
zu lassen. Vgl. auch Marcel Bataillon a.a.O. S. 31, Anm. 1, 2, 3 und S. 38,
Anm. 1, wo er kurze Ausziige aus den Briefen nach Hartmann bringt.



E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 55

Erasmus hat natiirlich von Goes’ freundlicher Sympathie fiir
die Reformbewegung gewullt. In einem Brief vom 25. August
1534 (Goes hatte kurz vorher Freiburg verlassen, um sich nach
Padua zu begeben), ermahnt ihn der greise Meister, seine Vor-
liebe fiir die Protestanten nicht 6ffentlich preiszugeben: «...ut
de sectis neque bene neque male loquaris: quasi ista non cures
neque intelligas. Variae sunt hominum simulationes. Nec mul-
tum erit in rem tuam si crebrae epistolae inter Melanchthonam
aut Gryneum et te commeent.» ™ '

Auf dem Wege nach dem katholischen Padua hat Goes noch
in Genf und Strafiburg Station gemacht. In Genf hat er an-
scheinend in demselben Haus wie Farel gewohnt, mit dem er
u. a. Gespriche iiber das HI. Sakrament gefiihrt hat.”” Er
glaubte sich noch im Alter zu erinnern, daf} er den katholi-
schen Standpunkt gegeniiber Farel betont habe. Farel hitte da-
mals behauptet, dal jetzt «Ménner lebten, die die HI. Schrift
besser verstiinden als St. Pauly. ™®

In StraBburg kam Damido de Goes in eine Freie Stadt, die
schon seit zwei Jahren dem Schmalkaldener Bund angehorte. ™
Genau wie in Wittenberg vermittelte hier auch sein Wirt eine
Zusammenkunft mit den Fiihrern der Reform. Vor der Inqui-
sition hat Damiao de Goes ausgesagt, dal er sich weder mit
Bucer noch mit Gaspar Hedro iiber die protestantische Reli-
gion unterhalten habe. Er habe ihnen damals iiber die Religion
der Abessinier erzéihlt und vor allem betont, dafl sie den Papst
als Oberhaupt anerkannten. ®

Bei seinem Besuch in Portugal im Jahre 1533 hatte Goes Ge-
legenheit, sich mit dem abessinischen Bischof, Zagazabo, zu un-
terhalten, der Johann III. eine Botschaft von seinem Konig
brachte. ® Der Bischof beklagte sich bitter, dafl er von seinen
christlichen Kollegen nicht anerkannt wurde. Goes war voller
Mitgefiihl fiir Zagazabo und veranlafite ihn, sein Glaubens-
bekenntnis niederzuschreiben. Er hat die Abhandlung des
abessinischen Bischofs iiber die Religion seines Volkes dann

76 Allen-Garrod, a.a. O, Bd. X, Nr, 2963.

77 Guilherme Henriques, a.a.O. Bd. 2, S. 36/37. 8 Ebd.

® Vgl. Rudolf Wackernagel, Geschichte des Elsafl, Basel 1919, S. 225.
% Vegl. Guilherme Henriques, a.a. Q. Bd. 2, S. 31 ff.

81 Marcel Bataillon, a.a. O, S. 49,



56 E. F. Hirsch, Damidao de Goes und die Reformation

ins Lateinische iibersetzt und 1540 veroffentlicht. 82 Mit dieser
Schrift hat Goes in der europiischen Gelehrtenwelt einen tiefen
Eindruck hinterlassen. ® Nur in Portugal ist sie sofort nach
dem Erscheinen auf den Index der verbotenen Biicher gekom-
men, da, wie Kardinal Henrique Goes schriftlich auseinander-
setzte, die Abessinier eine falsche Vorstellung von der HI.
Schrift hétten und den Neuchristen ein schlechtes Beispiel
giben. ® Marcel Bataillon vermutet jedoch, dall der wahre
Grund fiir das Verbot darin lag, dall Zagazabo — und mit ihm
Damido de Goes? — eine tolerante Interpretation der religitsen
Zeremonien forderte.

Wenn Damiido de Goes in Straflburg iiber die Religion der
Abessinier gesprochen hat, so doch wohl in dem Sinne, daB er
einen fernen Auflenposten des christlichen Glaubens im Herzen
Afrikas pries. In Wahrheit aber war das «Christentumy der
Abessinier vielleicht noch weniger orthodox-katholisch als der
Protestantismus.

Auch in Basel, wo Goes mehrmals, das erstemal wohl 1533,
gewesen ist, hat er hervorragende Protestanten gekannt. Die
Korrespondenz mit Bonifacius Amerbach wurde schon er-
wihnt. ® Er ist dort «vor einer Buchhandlungy mit Sebastian
Miinster, dem bekannten Hebraisten, zusammengetroffen, der
seit 1529 dem Protestantismus angehdrte. *” Goes behauptete
vor den Inquisitoren, daB sie nichts gegen den katholischen
Glauben gesagt hitten. AuBerdem habe er auch nicht gewubt,
daB Miinster so viel gegen die katholische Kirche geschrieben
hat . ..®* Seine Ankliger warfen Goes auch seine Freundschaft

82 Der Titel der Schrift lautet: Fides, Religio, Moresque Aethiopum
sub Imperio Preciosi Joannis, Louvain 1540.

8 Marcel Bataillon, a.a.O. S.53.

8 Vgl Guilherme Henriques, a.a. O, Bd. 2, S.47. Die Briefe, die Kar-
dinal Henrique dariiber an Damido de Goes geschrieben hat, sind bei Gui-
lherme Henriques im 2. Bd. veréffentlicht.

85 Marcel Bataillon zitiert a.a. Q. S.52 eine Stelle aus De Fides, Reli-
gio..., die auf die Zeremonien Bezug nimmt. Sie lautet in franzosischer
Uebersetzung: «Il n’y a pas de raison, dit Zagazabo, de disputer au sujet
des cérémonies. Que chacun observe les siennes, sans hair ni persécuter les
autres. Et on ne doit pas étre exclu des rapports avec ’Eglise parce qu'on
observe au loin, dans les contrées étrangéres, les rites de son propre pays.»

8 Vgl. oben Anm.75. % Guilherme Henriques, a.a. 0. Bd.2, S.32.

88 Ehd. Ueber Seb. Miinster, vgl. die Studie von Victor Hantzsch, Seba-



E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation o7

mit Simon Grynaeus vor, den er in Basel «an der Tiir eines
Gasthausesy getroffen hat. %

Die Zahl der Freunde, die Damiao de Goes unter den mehr
oder weniger bedeutenden Anhingern der Reformbewegung
gehabt hat, schliefit sicher noch manche andere Namen ein, die
uns jedoch nicht alle bekannt sind. Es sei nur noch auf einen
Mann hingewiesen, von dem wir wissen, daBl er Goes gut ge-
kannt hat, und der in seiner Zeit als entschiedener Gegner der
katholischen Kirche eine ziemliche Rolle gespielt hat. Wir
denken an den aus dem Haag stammenden Justus Velsius, der
seine Ausgabe der Schrift des Hippokrates, «De Insomniis . . .»,
Goes gewidmet hat (1541). Velsius, der Philosoph, Arzt und
Sprachforscher war, hat ein unstetes Wanderleben gefiihrt. *°
Er hat zunichst in Bologna studiert, dann in Lowen, wo er mit
Nannius befreundet war, der auch nahe Beziehungen zu Da-
mido de Goes unterhielt. * Wegen seiner ketzerischen Auf-
fassungen hat Velsius Flandern verlassen miissen. 2 Er lehrte
eine Zeitlang unter Sturm in Straflburg. In Kéln brachte ihn
der bekannte katholische Gelehrte Gropperus wegen Ketzerei
ins Geféingnis. ®® Bis an sein Lebensende hat er stindig seinen
Wohnsitz gedndert. Wo Goes mit Velsius bekannt geworden
ist, steht nicht fest. Sie mogen sich in Italien, Flandern oder
Holland angefreundet haben. Christian Sepp, der Biograph des
Velsius, nimmt sogar an, dafl Goes fiir einige Jahre in Holland
als Gesandter geweilt hat. *

stian Miinster, Leben, Werke, wissenschaftliche Bedeutung, Leipzig 1898.
Damido de Goes hat spiiter eine lang ausgedehnte literarische Fehde mit
Miinster gehabt, der in seiner Neuausgabe der «Geographie» des Ptolomius
unfreundliche Worte iiber Spanien geschrieben hat. Goes antwortete ihm in
einer Schrift «Hispania», die in Louvain 1542 erschien.

8 Guilherme Henriques, a.a. O. Bd. 2, S. 32.

% Fiir seine Lebensgeschichte folgen wir: Christian Sepp, Justus Vel-
sius, Haganus, in: Kerkhistorische Studien (Leyden 1885).

" Nannius hat ein Gedicht auf die Geburt von Goes’ Sohn Emanuel
verfalt, das im Anhang der Briefsammlung aus dem Jahre 1544 abgedruckt
ist.

9 Vgl. Bibliotheca Belgica ed. Foppen und J. Franciscus, Briissel 1739,
Bd. II, Artikel Velsius.

9 Vgl. Justus Velsius, Apologia, 1556 passim, Wir haben in Basel ein
Exemplar dieser Schrift benutzt, die Bonifacius Amerbach gehdorte.

“ A.a. 0.8 94



b8 Rezensionen

Es lag im Rahmen dieses Aufsatzes, dall wir die Namen der
Freunde des Damisio de Goes hervorgehoben haben, die der
Reformbewegung angehérten oder mit ihr sympathisierten. Er
hat natiirlich auch andere, nicht minder bedeutende Mé&nner
seiner Zeit gekannt, die der katholischen Sache treu geblieben
waren. ® Es liegt darum die Frage nahe, wie weit sich Damizo
de Goes damals der Reform innerlich verschrieben hatte. Beau
nimmt z. B. an, dafl Goes keine «religiose Krisey durchgemacht
habe, und daB sein Interesse am Protestantismus rein «intel-
lektuellery Natur war. *® Goes hat wenigstens fiir elf Jahre
(von seiner Ankunft in Antwerpen im Jahre 1523 bis zu seinem
Aufenthalt in Padua 1534) den Protestantismus als eine Ver-
besserung des religiosen Lebens angesehen. Wie KErasmus,
Grapheus u. a. war er kein Kdmpfer fiir die religiose Sache.
Er ist aber ein ausgezeichneter Reprisentant jener Gruppe von
liberalen Humanisten aus der ersten Hilfte des 16. Jahrhun-
derts, die durch ihre geistige Unvoreingenommenheit auf reli-
giosem Gebiet den Grundstein fiir die spétere religise Tole-
ranz gelegt haben. **

Annandale-on-Hudson, N. Y. Elisabeth Feist Hirsch.

Rezensionen.

Lexicon in Veteris Testamenti libros, ed. Ludwig Keahler et
Walter Baumgartner, Lfg. III und IV, Leiden, E. J. Brill,
1949.

Sans revenir sur ce que nous avons écrit ici méme & propos
du Dictionnaire hébraique de Ludwig Kcehler (cp. ThZ, t.V,
1949, p. 81-92), nous nous bornons & quelques remarques
suggérées par les fascicules (3 et 4) parus depuis notre pré-
cédent article. '

Les mémes qualités de lucidité, de pénétration et de méthode,
une science qui s’affirme toujours plus étendue et & la page,
un sens philologique averti et un emploi toujours plus fécond
de la linguistique comparée, tout cela se retrouve dans ces

% Is sei an den Briefwechsel des Goes mit Bembo, Sadoleto, Madruz-
zio ... erinert. Siehe oben Anm. 2. % A a.O. S.103.

97 Studien zu diesem Aufsatz wurden mir durch ein Stipendium der
American Philosophical Society in Philadelphia ermdglicht.



	Damião de Goes und die Reformation

