
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 1

Artikel: Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

Autor: Ruh, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877441

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 17

Zur Theologie des mittelalterlichen
Passionstraktats.

Die prosaische Passionsliteratur des Mittelalters ist Philologen

und Theologen (vor allem protestantischer Richtung)
so gut wie unbekannt. Und dies aus sehr naheliegenden Gründen:

sie gehört zu ihrem überwiegenden Teil dem ungedruckten
und damit schwer zugänglichen Schrifttum an. Das gilt

vor allem für die Passionsdarstellungen und -auslegungen
in der Volkssprache, während lateinische Passionstraktate,
-meditationen und -predigten, sofern man sie (zumeist ohne
stichhaltige Gründe) berühmten «Vätern» zugeschrieben hat,
in neueren Druckausgaben, vorab in Mignes Patrologie,
vorliegen. Doch handelt es sich auch hier nur um eine bescheidene

Auslese. Was den deutschen Passionstraktat und seine
Verwandten betrifft, so ist er, von zwei Ausnamen abgesehen1,
einzig in Handschriften oder dann in alten, fast ebenso schwer
zugänglichen Druckausgaben überliefert.

Es ist daher verständlich, wenn es zusammenhängende
wissenschaftliche Darstellungen über dieses Schrifttum nicht gibt.
Eine Ausnahme macht immerhin P. Kepplers Aufsatz «Zur
Passionspredigt des Mittelalters»2: eine tüchtige und
kenntnisreiche Arbeit, die jedoch nur auf gedruckten Passionspredigten

des ausgehenden 15. und beginnenden 16. Jahrhunderts
beruht, einer viel zu schmalen Basis zum richtigen Verständnis

dieser Literatur.
Denn das ist nun das erste und auffallendste (äußere)

Merkmal der mittelalterlichen Passionsliteratur: sie tritt uns,
zumal im 14. und 15. Jahrhundert und in der volkssprachlichen
Eorm, in einer schlechthin unübersehbaren Flut entgegen. Man
durchblättere einige Kataloge mittelalterlicher Handschriftenbestände,

oder man durchgehe Paul Lehmanns Verzeichnisse
mittelalterlicher Bibliothekskataloge, um sich von der gewaltigen

Breite der Ueberlieferung ein anschauliches Bild zu

1 Heinrich Seuses «Büchlein der ewigen Weisheit» und «Minnebüchlein»
(ed. Karl Bihlmeyer, Stuttgart 1907) — die jedoch nicht im engeren Sinne
der Passionsliteratur zugeordnet werden dürfen —; Der Passionstraktat
des Heinrich von St. Gallen (ed. Kurt Ruh, Thayngen 1940, Zürcher Diss.).

2 Im Jahrbuch der Görresgesellschaft, Jahrgang 1882 und 1884.

2



18 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

machen! Wenn diese eigentliche Massenproduktion dem
Bedürfnis nach solcher Kost entsprochen haben sollte — und
es liegt durchaus kein Grund vor, dies in Abrede zu stellen

—, so hat sich wohl keine andere Zeit angelegentlicher mit
dem Leiden und Sterben Christi beschäftigt.

Diese Zeit hebt an mit Bernhard von Clairvaux; er ist der eigentliche
Vater der Passionsliteratur der folgenden drei Jahrhunderte. Nicht nur im
literarischen Sinne (daß nämlich seine Schriften vielfach die Quelle für das

geworden sind, was man nach ihm über das Leiden und Sterben Christi
gesagt und geschrieben hat) : entscheidender ist, daß in ihm zum erstenmal in
letzter Ausgeprägtheit und Ausschließlichkeit jener Frömmigkeitstypus
Gestalt annahm, der das Hoch- und Spätmittelalter beherrschte und der im
besonderen auch die Voraussetzung für die Passionsliteratur geworden ist.
Diese Frömmigkeit wird bestimmt durch die Christuskontemplation. Gewiß

war sie bereits in der christlichen Antike vorgebildet, vor allem in und bei
Augustin, epochale Bedeutung hat sie erst durch Bernhard gewonnen. Nun
rückt Christus der Mensch — und das ist vor allem der leidende Mensch —
ins unverrückbare Zentrum aller frommen Betrachtung und religiösen
Uebung. Jesus Christus ist gleichsam erst jetzt Mensch geworden, ein «Mann
der Schmerzen, arm und leidend». Wie die abendländische Menschheit in
dieser Zeit nach dem Osten aufgebrochen ist, das Grab Christi den Händen
der Ungläubigen zu entreißen, und so dem Erlöser zum erstenmal in seiner
vollen Geschichtlichkeit begegnete, so brach die Seele auf zu dem Herrn,
wie er als Mensch lebte, litt und starb. Es ist daher mehr als simpler Zufall,
wenn gerade Bernhard, in dessen Seele sich dieser Aufbruch in elementarster

Wucht ereignet hat, auch der große Kreuzzugprediger geworden ist.
Das war im 12. Jahrhundert. Im folgenden floß der Strom der neuen

Christusfrömmigkeit in die Bettelorden ein, verbreitete sich durch deren
Werk der inneren Mission über die ganze abendländische Christenheit und
fand seinen Niederschlag in einem breiten Schrifttum kontemplativer
Prägung. Vor allem wurzelt es naturgemäß im Franziskanertum. 3

Zu gleicher Zeit entwickelte sich das scholastische Denken, wird
Allgemeingut der Theologen und fließt im 14. und 15. Jahrhundert in
zahlreichen Rinnsalen ins erbaulich-beschauliche Erbgut ein: die spätmittelalterliche

Passionsliteratur, in Sonderheit Traktat und Predigt, verbindet
durchaus das kontemplative mit dem scholastischen Element.

Der vorliegende Aufsatz gründet in stofflicher Hinsicht
auf dem Passionstraktat allein und darf dies, ohne dem Vor-'

3 Das berühmteste und verbreitetste Werklein dieser Art sind die
tMeditationes vitae Christi», von der Tradition Bonaventura, heute dem
Franziskanermönch Johannes de Caulibus aus S. Gimignano zugeschrieben (L.
Th. K. V, 486). Volkssprachliche Fassung: «Cento meditazioni sulla vita
di Gesù Cristo, volgarizzamento antico toseano», Neuausgabe Roma 1847.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 19

wurf der Einseitigkeit ausgesetzt zu sein: ist doch der Traktat
das Grundgefäß, in das sich im Spätmittelalter fast alle

fromme Betrachtung über das Leiden und Sterben des Herrn
ergossen hat; Predigt, Spiel und — wenigstens teilweise —
epische Darstellungen beziehen ihre theologische Substanz
eindeutig von ihm. Seine freie Form gestattet es zudem,
exegetische Gelehrsamkeit unbekümmert mit lyrischer Bewegung
und erzählerischer Dichte zu verbinden — oder besser und
in den meisten Fällen: nebeneinander stehenzulassen. So

umspannt der Traktat thematisch, ja in nuce sogar formal, den

ganzen Bereich der Passionsliteratur. — Das Material, das
mir innerhalb dieses Rahmens zur Verfügung steht, ist ein
geziemend umfangreiches. Es umfaßt die mannigfaltigsten
formalen Typen — die Historia passionis, den Planctus, die Medi-
tationes —, lateinische und deutsche, gedruckte und
(mehrheitlich) handschriftliche Stücke.4 Daß ich dieses Material im
beschränkten Rahmen eines Aufsatzes nur im stichwortartigen

Sinne entfalten kann, versteht sich von selber.
Das Thematische meiner Darstellung beschränkt sich auf

zwei Fragenkomplexe: beleuchtet werden in einem ersten
Kapitel die Eigentümlichkeiten der exegetischen Kunst; ein zweites

über die Begründung des Leidens und Sterbens Christi
greift eine dogmatische Frage auf.

1. Die Auslegung.
In der Darlegung der Lehre vom mehrfachen Schriftsinn

spricht Thomas von Aquin dem Wortsinn (sensus historicus
oder sensus litteralis) gegenüber den verschiedenen Weisen
des geistigen Sinnes (sensus spiritualis) den Vorrang zu: «cum

4 Ich verwende für häufiger zitierte Werke nachstehende Abkürzungen:
«H. v. St. G.»: Der Passionstraktat des Heinrich von St. Gallen, a.a.O. —
«Cod. Eng. 339»: Passio des Klaus Schulmeister in Cod. 339 der Stiftshihl.
Engelberg. — «Stim. amoris»: Stimulus amoris, unter Bonaventuras Werken,
ed. Peltier, Bd. XII. — «Meditationes»: Meditationes vitae Christi, ebd. —
Thomas von Aquins «Summa theological zitiere ich im 1. Buch nach der
deutsch-lateinischen Ausgabe des katholischen Akademikerverbands
(Salzburg/Leipzig 1934), im 3. Buch nach der Monumentalausgahe Leos XIII.,
Rom 1903; Anseimus' «Cur Deus homo» nach Fase. 18 des Florilegium Pa-
tristicum. — Die Schriftzitate gebe ich nach der Yulgata, was besonders hei
den Psalmen zu beachten ist.

2*



20 K. Ruh, Zut Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

omnes sensus fundentur super unum, scilicet litteralem».5
Dem entspricht das Ueberwiegen der «historischen» Auslegung
innerhalb der Passionsliteratur und die Beliebtheit jenes
Typus, wo sie besonders geübt wird, der historia passionis (als
Predigt sermo historialis oder sermo passionis).

Diese Passionshistorie will vor allem Erzählung sein.
Durch die Hervorhebung aller besonderen Umstände von
Christi Leidensweg soll der Leser zur Betrachtung (medita-
tio, contemplatio) veranlaßt und dadurch zum Mitleid (com-
passio) und weiter zur Nachfolge (imitatio) geführt werden.
In solchem Rahmen und in solcher Absicht kommt es der
«historischen» Auslegung zu, die Passion Christi womöglich
genauer und eindrücklicher zu erzählen, als die Evangelisten
es getan; darzulegen, wie dieses oder jenes im einzelnen sich
zugetragen; zu erwägen, was hier und dort das Evangelium
im besonderen meinen könne.6 Diese Grundtendenz einer
historia passionis bringt es zunächst mit sich, daß allerhand
apokryphe und legendäre Züge und Geschichten herbeigezogen
werden (etwa aus dem Evangelium Nicodemi und ganz
besonders aus den «Marienlehen»), um mit solchen außerbiblischen

Quellen den sensus historicus bestimmter zu ermitteln.
So stammt die Schilderung von Christi Höllenfahrt aus

dem Evangelium Nicodemi; desgleichen der Zug, daß die
Juden vor Caiphas Christum u. a. der Zauberei verdächtigten.7
Die dem Umkreis der Marienleben entnommenen Episoden
lassen sich fast alle auf die «Vita beatae Mariae et Salvatoris
rhythmica» (nach 1200), ein Sammelbecken frommer Ueber-
lieferungen, zurückführen.

Grundsätzlich will jedoch die historische Auslegung, auch
im Rahmen eines volkstümlichen Passionstraktats, biblische
Auslegung sein. Und zu unserem Erstaunen sehen wir uns
zu der Feststellung gezwungen, daß vielfach geradezu
phantastisch anmutende Erklärungen und Zusätze (Zusätze, die

5 Su. theol. I, q. 1, art. 10, ad primum.
6 Vgl. Vorwort zu den «Meditationes»: «Non autem eredas, quod omnia

quae ipsum dixisse, vel feoisse constat, meditari possimus, vel quod omnia
scripta sint: ego vero ad majorem impressionem, ea sic, ac si ita fuissent,
narrabo» (S. 511) und das Folgende.

7 So H. v. St. G. 42, 3 f.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 21

wir zunächst der — z. T. irregeleiteten — Phantasie des
Verfassers zuzuschreiben gewillt sind) ihren biblischen Grund
haben. Wenn z. B. gesagt wird, daß an der Stätte von Isaaks
Opferung der Tempel Salomons errichtet worden sei8, so findet

sich der exegetische Schlüssel zu diesem Kuriosum in der
Verbindung von Gen. 22, 2 und II. Paralip. 3, 1. Oder da wird
erwähnt, daß Christus am Kreuze Psalmen gesprochen hätte,
zehn an der Zahl und 150 Verse.9 Die Begründung: das erste
und letzte der sieben Kreuzesworte sind Psalmenverse (21, 2

und 30, 6) — daher: «den ersten und den letzten versen [sprach
er] mit luter stimme, die andren. heimelich». Sogar die Identität

des Kaufpreises Christi mit demjenigen Josephs 10 beruht
nicht nur auf einer figürlichen Gleichsetzung von Joseph und
Christus, sondern, wie mir scheinen will, auf der Interpretation

von Matth. 27, 9. Wenn ferner erzählt wird, der Teufel
habe auf dem linken Kreuzesarm gestanden, um zu schauen,
ob er keinen Teil an Christum haben könne ", so wird dies
aus Joh. 14, 30 gedeutet.12 — Die Beispiele ließen sich beliebig
vermehren. Sie scheinen beim ersten Zusehen, ihrem Wesen
nach, scholastischem Denken zu entspringen und vor allem
die mittelalterliche Spätzeit zu charakterisieren. Ueberraschen-
derweise lassen sich aber solche exegetischen Merkwürdigkeiten

auch schon in Fülle in der christlichen Antike nachweisen.
So beruht die immer wiederkehrende Feststellung, daß Christus

zuerst die Füße Judae gewaschen habe, auf der 70. Jo-
hanneshomilie des Chrysostomus.13 Und daß der böse Geist es

8 H. v. St. G. 2, 21 f.
0 Cod. Eng. 339, 132v; H. v. St. G. 69, 5 ff.; Cod. L16 der Univ.bibl. Fri-

bourg 71v; Passio domini nostri Jesu Christi, Inkunabel der Z.B. Zürich
K 320, 2, S. 25.

10 Dialogus beatae Mariae et Anselmi de passione Domini, Migne P. L.
159, 271; Heinrich von Hessen «Expositio dominicae passionis» in Cod. 168
der Engelberger Stiftsbibl. 238r; H. v. St. G. 17, 27 ff.; Cod. L16 der Univ.¬
bibl. Fribourg 5r, 63v, 64r.

11 Cod. Eng. 339, 104v; Cod. A VIII 55 der Basler Univ.bibl., 173r; Cod.
Gen. 10 der Schaffhauser Stadtbibl. 56v u. anderswo, auch in der dram.
Literatur.

12 Es liegt hier auch, wie aus Cod. Eng. 339 deutlich wird, eine Erinnerung

an die patristische Lehre von der Genugtuung an Satan vor. Wir
kommen im 2. Kap. auf diese Stelle zurück.

13 Migne P. Gr. 59, 383.



22 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

gewesen, der das Weib des Pilatus zur Intervention veranlaßt
bat — um mit der Freisprechung Christi das Erlösungswerk
zu verhindern — 14, steht schon im «Heliand» (5435 ff.) und
dürfte gleichfalls auf die Patristik zurückgehen. Wieviel naiver.

unlogischer, wenn man will, aber auch echter wirkt doch
hier die Auslegung Martin Luthers: es sei der Traum von Pi-
lati Weib eine Eingebung Gottes gewesen.15

Der sensus historicus kann aber auch mit Hilfe der alt-
testamentlichen Figuren ermittelt werden, und dieser Umstand
führt uns in Zusammenhänge, welche die ganze mittelalterliche

Theologie berühren, ja eigentlich bestimmen. Sie in ihrer
Komplexheit aufzudecken, kann allerdings nicht in meiner
Aufgabe (und in meinem Kompetenzbereich) liegen. Andererseits

macht auch die beschränkte Sicht, die sich von meiner
besonderen Materie her ergibt, einige allgemeine Erörterungen

und Abgrenzungen notwendig.16
Figurale Exegese des AT ist seit den Anfängen christlicher

Theologie auf verschiedene Weise geübt worden: je nachdem
die «Erfüllung» der Figur verstanden wurde. Nach streng
christologischem Verständnis (und damit im Paulinischen
Sinne) handelt das AT so gut von Jesus Christus wie das
Neue, nur eben in «Figuren» (Real-Typen). Von Christus,
ihrer Erfüllung aus, werden sie als solche erkannt; er hat
die Decke, die auf dem AT lag (2. Kor. 3, 14), aufgehoben.
Damit erhält das AT eine neue, heilsgeschichtliche Realität,
und zwar im folgenden Sinne: In einer Aussage wie «Isaak
ist eine Figur Christi» hat man das «ist» durchaus ernst zu
nehmen — im Sinne etwa des Altarsakraments —; es handelt
sich um eine Gleichung — kein Gleichnis! — (wenn man so

will, eine Identität): als Figur Christi ist Isaak Christus, so

wie, wenn der Vergleich gestattet ist, ein Vater in seinem Sohn
ist. Daneben bleibt Isaak, dem Fleische nach, Abrahams Sohn,

14 H. v. St. G. Var. zu 55, 21, S. 123. 15 W. A. LII, 790, 4 f.
16 Näheres bei Erich Auerbach, «Figura» (Neue Dantestudien, Istanbuler

Schriften Nr. 5, 1944). Die wertvolle Studie, die mir gerade noch vor
Abschluß dieses Manuskripts in die Hände kam, trifft sich im Wesentlichen
mit meinen vom Passionstraktat her gewonnenen Resultaten und bestärkte
mich in meiner Auffassung von der zentralen Bedeutung der Figuralinter-
pretation für das ganze Mittelalter.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 23

m. a. W.: solche Figuralexegese läßt die Geschichtlichkeit des

AT bestehen, ja setzt sie recht eigentlich voraus: nur in einer
Realfigur kann Christus wahrhaft sein. Dies ist die Linie, die
alle maßgebenden kirchlichen Lehrer (zum mindesten des

Westens) innehalten. Thomas präzisiert beste Tradition, wenn
er festhält, daß der allegorische Sinn auf dem historischen
beruhe (siehe oben S. 19 f.), wobei er unter Allegorie die Realfigur
des AT versteht: «Secundum ergo quod ea quae sunt veteris
legis, significant ea quae sunt novae legis est sensus allegori-
eus.» (Wenn wir im folgenden neben Figural-Exegese auch
von Allegorese reden, so immer in diesem Sinne!) — Von dieser

Figural-Exegese wäre dann jene zuerst im Barnabas-
Brief geübte ekklesiologische Allegorik abzuheben, welche die
strenge Christusbezogenheit vermissen läßt und infolgedessen
auch das AT in seiner eigenen geschichtlichen Aussagekraft
verdunkelt. Auch sie hat ihre — bis in die Neuzeit reichende 17 —
Tradition. Mit dieser Richtung konnten sich dann leicht plato-
nisierende Interpretationselemente verbinden.

Der Passionstraktat kennt nun — global betrachtet — die
alttestamentliche Figur als Realfigur. Ja man darf sagen:
Christus ist in seinen at.lichen Vorbildern präexistent. Das
ergibt sich vor allem auch aus einem besonderen exegetischen
Gebrauch der Figuren.

Dieser führte nämlich dahin, nicht nur das AT von Christus

her zu verstehen, sondern umgekehrt das figürlich
verstandene AT zur Interpretation des NT zu benutzen, indem
die real verstandenen Figuren nicht nur eine allegorische
Erklärung bieten, sondern sogar eine historische Erfüllung im
NT finden. M. a. W.: man interpretiert Leben und Leiden
Christi mit dessen at.lichen Figuren; das allegorisch verstandene

AT dient dem sensus historicus des NT. Von dieser neuen
exegetischen Möglichkeit macht der mittelalterliche Passionstraktat

im Rahmen des irgendwie Angängigen Gebrauch.
Natürlich hat solches Interpretieren seine verhältnismäßig

eng gezogenen Grenzen; es vermag sinngemäß nur Einzelzüge
beizusteuern; aber gerade darum geht es ja, zumal in einer
historia passionis. So wird immer wieder versichert, Christus

17 Siehe K. Thieme, Kirche und Synagoge, Ölten 1945, aber auch Hans
Hellhardt, Das AT und das Evangelium, München 1935.



24 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

sei nicht nur mit Stricken, sondern auch mit Ketten gebunden
worden, und das kann beglaubigt werden mit der Figur Sim-
sons (Richter 16,21). Oder daß die Juden «ein unrein stinkend
Volk» gewesen, darf (abgesehen von säkularen Wahrnehmungen)

gesagt werden auf Grund eines prophetischen
Ausspruchs «Mein Volk stinkt vor meinem Heiligtum».18 Auch
die z. T. entsetzlichen Marterszenen, wo man sich allein eine
durch häufige Folterexekutionen und Hinrichtungen genährte
Phantasie am Werke denken mag, beruhen zwar nicht immer,
aber doch in ganz wesentlichen Zügen und sozusagen dem

Prinzipe nach auf figürlicher Exegese. Die scheußliche
Vorstellung, daß Christus von den Kriegsknechten mit Füßen
getreten worden 19, gründet auf Psalm 128, 8 und Jes. 51, 23. Am
meisten hergegeben haben hier naturgemäß Jesaja 58 und
Psalm 21. «Man hat mir alle meine Gebeine gezählt» (Ps. 21,

18) will nichts anderes besagen, als daß «ein iclich bein (Christi)

sinen besunderen slac enpfan (mus) und iclich slac
besundern sin blut vorgizsen». Da in einem menschlichen
Körper nun aber (wie «die lerer sprechen») 462 Gebeine sind,
so kann man überdies genau angeben, wieviel Schläge der
Herr empfangen hat.20 Des Hannas Knecht schlägt Christus
so ungestüm an die Wange, «das im die czene in sinem munde
worden erbolgen» 21

; hier kann sich der Ausleger auf Klagelieder

3,16 berufen. Die grausige Geschichte vom zweimaligen
Blutvergießen Christi durch das rohe Abreißen des in die
offenen Wunden «eingebackenen» Gewandes22 wird begründet

mit der Figur des Wassers aus dem Felsen («Moses schlug
zweimal den Stein», Num. 20,11).

In solcher Weise wird historische Auslegung des NT auf
Grund des allegorischen Sinnes des AT geübt. Daneben er-

18 II. v. St. G. 42, 33 ff. Das Schriftzitat ist entstellt; ich konnte es nicht
ermitteln.

19 Beda «De meditatione passionis Christi per Septem diei horas libel-
lus», Migne P. L. 94, 564; Cod. Eng. 339, 38v; Zürcher Inkunabel a. a. 0.
S. 15; H. v. St. G. 39, 22.

20 H. v. St. G. 13, 24 ff. 81 Ebd. 40, 20 f.
22 Beda a.a.O. S. 566; Meditationes 605; Cod. 1865 der St. Galler Stifts-

bibl. 12v f.; Cod. Gen. 10 der Schaffhauser Stadthibl. 49r; Cod. y 80 der
Frauenfelder Kantonsbibl. 14r und 15v; Cod. Eng. 339, 85v, Cod. Eng. 443,

52r; H. V. St. G. 58, 15 ff. usw.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 26

scheinen at.liche Figuren allerdings auch schlicht und einfach
als «Vorbilder»; wir haben dann in ihnen, mehr oder weniger
deutlich, Spiegelbilder (wenn diese Metapher für Realfigur
angemessen ist) der vollen Wahrheit in Christo zu erblicken:
Die drei Speere, die Joab in das Herz Absolons stach, weisen
auf die drei bittersten Leiden hin, die der Herr am Kreuze
erdulden mußte23; das Aufbrechen des Himmels in den Tagen
der Sintflut bedeutet das unendliche Blutvergießen Christi24,
das Aufrichten der ehernen Schlange das Aufrichten des Kreuzes

25 usw. Besonders reich an at.lichen Vorbildern ist das
Kreuztragen Christi: «Dis tragen des crüces ist ouch fürbe-
zeichent an Ysaac, Abrahams sun, wand der truog daz holz
selber vf sinre achslen, do mitte in sin vatter Abraham wolte
ophern: also het ouch Christus das crüce selber getragen, dar
an in das jüdesche volk henken vnd neglen wolte. Ysaac
erbot sich willeklich sim vatter gehorsam ze sinde: also erbot
sich der sun gotz sim himmelschen vatter gehorsam ze sinde
willeklich untz in den tot... Der liebe Sant Jeronimus spri-
chet, das hie der gerechte Abel Christus gefüret wirt in den
acker des crüces, das er von sim bruoder, daz ist von der
jüdescheit, werde ertötet. Hie kumt Moyses mit der ruoten
vnd mit dem ufgehenketen slangen. Hie kumt der trübel, der
an der Stangen wart getragen in die wüeste. Hie kumt der
prophète Heliseus mit dem holtze ze suochende die ackes, die
in dem wasser was vnder gangen und swam die ackes zuo
dem holtze Hie kumt der prophète Jonas, der mit dem losse
in das mer ist geworffen vnd in dem walle vische drüe tage
vnd drüe nacht ist gelegen: also ist ouch Christus usgeworffen
ze Jherusalem vnd ist schamlich ertötet vnd drüe tage und
drüe nacht in dem erterich gelegen.» 26

In dieser Art sichten wir hinter der erfüllten Wirklichkeit
des NT die Figuren des AT. Sie haben so alle etwas Schattenhaftes,

womit nicht gesagt sein soll, daß der Figur als solcher
der Begriff umbra zukommt — wenn er auch oft an Stelle von
figura erscheint und schon im NT im Sinne des Vorbilds
verwendet wird (Hebr. 8, 5) 27, doch im Bezug auf die vollendete
Realität in Christus wird sie zur umbra. Aehnlich werden

23 H. v. St. G. 66, 21 f. 81 Ebd. 14, 2 ff. 25 Cod. Eng. 339, 11Ov
28 Cod. Eng. 339, 74v ff. « Vgl. Auerbach a. a. 0. S. 42.



26 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

Ahnenbilder, wenn wir sie auf das gegenwärtige Geschlecht
hin betrachten, zu Schatten, indem ihre eigene Wirklichkeit
von einer höheren aufgenommen wird. (Daß imago «Ahnenbild»

vielfach figura vertritt, will mir bedeutungsvoll erscheinen.

28)

Wenn nun schon die figürliche Deutung als solche (d. h.

wenn sie, wie in unserm Fall, hinter die volle Wirklichkeit
des Neuen Bundes die Figuren des Alten stellt) die Realfigur
zur umbra werden läßt, so wird sie durch die besondere Art
der Verwendung vollends dazu. Sie erscheint häufig in einer
Reihe (vgl. das oben angeführte Beispiel aus Klaus
Schulmeisters Darstellung; die Passion des Heinrich von St. Gallen
hält es grundsätzlich so) und erinnert so auffallend an die
Prophetenprozession des mittelalterlichen Dramas, die ja auch
denselben Sinn und Ursprung hat. Die Figuren sind ferner
in der Regel dergestalt «beschnitten», daß sie sozusagen nur
noch im Umriß sichtbar werden — darin wiederum Schattenbildern

nicht unähnlich, die Gegenstände im scharfen Lichte
(das volle Licht heilsgeschichtlicher Betrachtung!) an eine
Wand werfen.

Diese «aesthetische» Wirkung der Figuren sei gleichsam
am Rande vermerkt, um damit wenigstens anzudeuten, daß
der figuralen Deutung ein figuraler Stil entspricht, dem in
mittelalterlicher Kunst und Literatur eine hochbedeutsame
Rolle zukommt.29

Daß sich die Allegorik nicht auf die Deutung des AT durch
das NT beschränkte — oder, gleichsam rückläufig, das NT
durch at.liche Figuren interpretiert oder auch nur illustriert
—, sondern sich auch des NT bemächtigte, ist hinlänglich
bekannt. Doch ist es bezeichnend, daß streng kirchliche
Ausleger sich vor der allegorischen Deutung des NT gehütet
haben, im Bewußtsein, damit die eigentliche Substanz des
christlichen Glaubens zu zersetzen. Besteht doch das Wesen
der Allegorie darin, daß sie ein Geschehen als in einer höheren

Wirklichkeit aufgehoben denkt. Und wo soll es — für den
Rechtgläubigen — noch eine höhere Wirklichkeit geben als
Geburt, Leben, Leiden, Tod und Auferstehung des Herrn

28 Ebd.
29 Vgl. Auerbachs Dante-Deutung a. a. 0. S. 54 ff. u. «Mimesis» S. 169 ff.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 27

der Kirche? So wird, wo die allegorische Auslegung das NT
zum Gegenstande macht, der gefährliche Weg zum Häretischen
beschritten.

Ausgenommen bleibt der Spezialfall des Allegorischen: die Anagogik,
die das NT als Vorbild der zukünftigen (geweissagten) Herrlichkeit
betrachtet30. — Einwandfrei ist selbstverständlich auch der allegorische
Bezug des NT auf die Formen der sichtbaren Kirche31. Einwandfrei, weil
in diesem Falle, wesensmäßig betrachtet, nicht das NT zur Figur wird,
sondern Figur ist die Kirche — im Unterschied zu einer at.liehen nur
sozusagen vordergründige statt hintergründige Figur. — Auszunehmen ist
ebenso selbstverständlich das Rankenwerk der Bildallegorik, da wir in ihr
nur poetische Abfallprodukte echter (realer) Allegorik zu erblicken haben
— sie ist besonders üppig in Seuses «Büchlein der ewigen Weisheit» und im
«Minnebüchlein» — oder jene häufigen Rahmen- oder Dispositionsallegorien,
deren sich vor allem auch Passionsprediger zu bedienen pflegten. 32

Sonst aber haftet an der allegorischen Auslegung des NT
der Geruch des Ketzerischen. Und zumal der Passion Christi
in ihrer schlechthinnigen Geschichtlichkeit: «passus sub Pon-
tio Pilato»! Es ist deshalb kein Zufall, wenn die spekulativen
Mystiker, dessen Grundform bekanntlich die nt.liche
Allegorik ist, das Thema der Passion oder dann deren allegorische

Auslegung geflissentlich umgehen. In Passionstraktat
und -predigt zumal finden sich nicht einmal Spuren eines
Versuches, die Wirklichkeit des Leidens Christi durch Hindeutung

auf eine (höhere) geistig-seelische Schicht zu entwerten.
Das will nun allerdings nicht heißen, daß es keine Passionsmystik

gibt: nur kennt sie die Spekulation und deren Grundform,

die Allegorese, nicht.
An dieser Stelle drängt sich ein Exkurs über den Begriff

der Passionsmystik auf, der eine contradictio in adiecto zu
sein scheint. Der Leidensweg des Herrn läßt ja kein
Augenschließen (uûeiv) zu, wodurch Natur und Geschichte zum Nichts
wird33, zwingt vielmehr zum Schauen, einem wirklichen Hin-

30 Thomas v. Aquin a. a. 0. — Ein simples Beispiel aus Cod. Eng. 339,

wo es heißt, Christus zwischen zwei Schachern auf Golgatha bedeute das

Jüngste Gericht, wo der Herr auch die Guten zur Rechten und die Bösen

zur Linken haben werde (99v).
31 So werden in Cod. Eng. 339 Kleidung, Strick und Dornenkrone

Christi an der Martersäule zu Vorbildern der priesterlichen Kleidung (51r).
32 Vgl. Keppler a.a.O. III (1882), S. 298 ff.
38 «Allez daz geschaffen ist, daz ist niht» Eckhart (Predigt «Qui audit me»).



28 K. Huh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

schauen auf den Ort, wo Christus gelitten hat und gestorben
ist. Solches Schauen auf einen andern hin steht im direkten
Gegensatz zur innern Schau der Mystik, wie denn innere
Erfahrung, die aller Mystik zugrunde liegt, und Offenbarung,
die am Kreuze geschehen und vollendet ist, sich gegenseitig
ausschließen. So, wenn wir wesensmäßig denken. —
Demgegenüber muß festgehalten werden: das Schauen auf
Golgatha hin kann — im visionären Raum — Stufe sein,
Vorbereitung zur inneren Gottesschau, in der sich die unio my-
stica vollzieht. So, wenn auch ausnahmsweise, bei Bernhard
von Clairvaux, etwa in der 45. Ansprache über das Hohelied,
wo die Braut vom «einfältigen» Schauen auf Christi Menschsein

und Leiden aufsteigt zu einem «Schauen von Angesicht
zu Angesicht»: «Ich glaube, diesmal schweben der Seele
keinerlei äußere Bilder vor Augen, keine Vorstellungen von
Fleisch oder Kreuz noch irgendwelche andere Bilder von
körperlicher Schwäche; denn an einem solchen Jesus wäre nach
dem Propheten ,keine Gestalt und Schönheit'. Die Braut aber
nennt ihn in ihrer Schau schön und Wohlgestalt und drückt
damit aus, daß er ihr in einem erhabeneren Gesicht erschienen

sei.»34 So Tauler in der Predigt «Ascendit Ihesus in
naviculam», wo die Betrachtung des Lebens und Sterbens
Christi als «niderster grat» des fortschreitenden Menschen
betrachtet wird, von dem weiter geschritten werden kann und
soll dorthin, wo dem Menschen «alles das enpfellet das die
nidersten krefte begriffen mügen».35 So ganz besonders hei
Seuse, bei dem alle innere Gottesschau aus der Betrachtung
der Passion erwächst. «Wilt du mich schowen in miner un-
gewordenen gotheit, so solt du mich hie lernen erkennen und
minnen in miner gelittenen menscheit, wen daz ist der schnellest

weg zu ewiger selikeit» 3<i, ermahnt die ewige Weisheit
ihren Diener. Sehr anschaulich und eindrücklich hält diesen
Weg eine bekannte Zeichnung des «Exemplars» fest.37

Plier überall liegt die Lehre von den Stufen vor, die seit
Dionysius Areopagita, dem Vater abendländischer mystischer
Spekulation, in mannigfaltigen Abwandlungen das mystische

34 Zitiert nach der deutschen Ausgabe der Abtei Mehrerau, Bd. V,
S. 371. 35 Vetter S. 171. 36 Bihlmeyer a. a. 0. S. 203.

37 Ebd. S. 195, Erklärung S. 52 ff.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 29

Schrifttum durchzieht. Im Umkreis der Passionsmystik
erfährt jedoch das alte Drei-Stufen-Schema — vita purgativa,
illuminativa, unitiva — eine entscheidende Umformung. Es
wird zum Schema contemplatio — compassio — imitatio —
admiratio— exultatio — resolutio — quies.38 Unter contemplatio

ist in diesem Zusammenhang das konkrete (nachdenkliche)

Hinschauen zu verstehen; sie führt zur compassio (die
ihrem Wesen nach bereits auf Identität beruht) und imitatio.
Unter admiratio und exultatio sind zweifelsohne Formen des

Außersichseins, der Ekstase, zu verstehen, unter resolutio die
Loslösung vom eigenen Fleische, unter quies die Frucht
dieses Absterbens: die unio mystica. — Nun sind aber diese
Begriffe zumeist ihrer sinnvollen Bezogenheit und ihres
ursprünglichen Gehaltes beraubt; sie erhalten handgreiflichen
moralischen Inhalt. Und zwar einerseits durch das Ins-Zen-
trum-Rücken der imitatio, andererseits, damit verbunden, durch
die Abschwächung der unio mystica, worunter die Einheit der
Seele mit der wesenlosen Gottheit zu verstehen ist, zur bloßen
Christuskonformität.

Mit den Begriffen imitatio und Christuskonformität (die
aufs engste zusammengehören) stoßen wir aber auf den sen-
sus moralicus. Denn alle Moral im mittelalterlichen Sinne ist
im imitatio-Begriff einbeschlossen, was schon die Definition
des moralischen Schriftsinns besagt: «Secundum vero quod
ea quae in Christo sunt facta, vel in iis quae Christum
significant, sunt signa eorum quae nos agere debemus, est sensus
moralis.» 39 Diese Christusbezogenheit des ethischen Tuns
entspricht — das sei beiläufig bemerkt — durchaus der
Christusbezogenheit des AT; dazu paßt, wenn Christus etwa die
«Figur» unseres Plandelns genannt wird40, und die Figur
verlangt, daß wir sie «erfüllen». In welchem Sinne sagt uns z. B.
(Pseudo-)Bonaventura im «Stimulus amoris» (639): «Haec
est summa et perfectissima vita imitando Christum. Haec est
summa et perfecta religio, et religiosa perfectio. Haec est
régula et exemplar perfectionis omnis vitae et virtutis, scilicet
Christum imitari in passione et morte. Sit ergo régula nostra
vivendi passio Salvatoris: et tanto amplius in hoc consolemur,

38 Vgl. Stim. amoris S. 639 ff.; H. v. St. G. 74, 7 ff.
30 Thomas v. Aquin a. a. 0. 40 H. v. St. G. 61. 15 ff.



30 K. Buh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

quanto amplius Christo conformamur... Semper ergo, quantum

in nobis est, velimus ab omnibus conculcari, dejici, vili-
pendi, illudi, persequi, flagellari, et in divinis obsequiis ab
omnibus exprorari. Simus nudi cum eo nudo, et nihil penitus
cupiamus: habere aliquid, sit nobis gravissima poena et dolor
immensus; nihil autem habere, plena exultatio. Abborreamus
dulcia et delectabilia degustare, et potius velimus vilibus et
amaris cibari, et desideremus quod quaelibet cibaria felleum
nobis potius, quam melleum ferant saporem: quia ipse Christus
feile et aceto fuit potatus. Et, ut breviter dicam, consideremus,
quae pro nobis sustinuit, qualiter in passionibus se habuit; et

nos pro modulo nostro quantum possumus, conformemus ei-
dem». Das ist eine Umschreibung der imitatio und zugleich die
moralische Summa einer Passionsbetrachtung.

Im einzelnen aber versucht der Ausleger, Zug um Zug
der Leidensgeschichte für unser Leben fruchtbar zu machen
(besonders konsequent Klaus Schulmeister in Cod. Eng. 339

und Ludolf von Sachsen in Cod. Basel A VIII 55). Und fast
alle diese Auslegungen münden in direkte und sehr ernst
gemeinte, aber deshalb doch ordentlich hausbackene
Ermahnungen. Etwa von dieser Art: Wir sollen inbrünstig beten
wie Christus, «als wir bluot switzent oder zem minsten für
disen sweis vs vnsern ougen hitzige trehen giessent» 41, oder
beim Backenstreich von Hannas' Knecht wird der Leser
aufgefordert, sich selbst einen Schlag ins Gesicht zu versetzen.42

Ziel der imitatio aber ist — das ist schon in unserm
Stimulus amoris-Zitat ausgesprochen — die Christuskonformität.

«Christus ist unser Siegel, worin wir uns eindrücken
sollen». 43 Unter diesem Bilde wird sie häufig und eindrücklich
umschrieben. Dieses Einbilden in Christum bedeutet aber
zugleich das Absterben von allem Geschaffenen: «Und welche
sele sich hengit czu dir an das crucze, die wirt hoch erhaben
von der erde; sie erstirbet ir seibin und allen geschepten
dingen.» 44 In solche Betrachtungen mündet fast alle ernsthaft
geübte moralische Auslegung und wird so zur Mystik: die
imitatio schließt eben die Identität, inhaltliches Hauptkennzeichen

der Mystik, in sich ein.
41 Cod. Eng. 339, 22*. 42 Ebd. 30* u. ähnlich 36*, 60*.
43 H. v. St. G. 74, 17 f. 44 Ebd. 76, 3 ff.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 31

Wohlverstanden: die Christusidentität! Ueber sie hinaus
in die Leere der Gottheit führt uns kaum je eine Passio Christi,

oder dann nur in formelhafter und nicht mehr ganz ernst
zu nehmender Weise.45 Es ist, als ob die Wirklichkeit des
Kreuzes jene subtile Realität der Gottesidentität zuschanden
machte.46

2. Die Begründung des Leidens und Sterbens Christi.

Eine ganze Reihe von Passionsdarstellungen, besonders
Passionshistorien, entfalten — im Anschluß an Joh. 12, 1,

Matth. 21,17, Mark. 11,11 — eine rührende Ahschiedsszene
zwischen Christus und Maria im Hause des Lazarus zu
Bethanien. Die Urform dieser Schilderung haben wir wohl in
den Bonaventura zugeschriebenen «Meditationes vitae Christi»

47 zu suchen. Von hier strömt sie nicht nur in den
lateinischen und deutschen Passionstraktat4S, sondern auch in die
spätmittelalterlichen, ja, z. T. durch deren Vermittlung, in

45 Etwa im Prolog der Passio Cod. Eng. 339, 2v ff.
46 Ich spreche hier von Passionen im strengen Wortsinn, die durch das

Element des Lehrhaften (Schriftauslegung und -Vermittlung) einen genau
zu umschreibenden Typus (der auch seine ganz bestimmte Tradition hat)
bilden, und übersehe nicht, daß andererseits die ekstatische Mystik (Bernhard,

Seuse, die Frauenmystik) gerade vornehmlich vom Marterbilde
Christi aus zur Gottesidentität zu gelangen sucht. Was jedoch im Raum
des Visionären möglich und wirklich, verbietet sich im Bereiche des
Lehrhaften. Um die Unvereinbarkeit des Haftens am irdischen Bilde des Erlösers
mit der «wahren» Gottesschau weiß ja gerade der (im Umkreis des
Spekulativen) lehrhafte Eckhart. Vgl. besonders die Predigt «Expedit vobis ut
ego vadam» (Pfeiffer LXXVR) : «Ouch hinderent sich guote geistliche
liute rehter vollekomenheit, daz sie belibent mit ir geistes gelüste ûf dem
bilde der menscheit unsers herren Jêsû Kristî; und hie mit hinderent sich
guote liute, daz sie sich ze vil lâzent an Visionen, daz sie sehent bildelîchiu
dine in irme geiste, ez sin danne menschen oder engele oder unsers herren
Jêsû Kristî menscheit» (zitiert nach Quint, Deutsche Mystikertexte des

Mittelalters I, S. 60).
47 Siehe S. 18, Anm. 1.
48 Lateinische Fassungen: Passio des Jakobus von Vitry in Cod. El-

bing Q 75 und Cod. Fribourg L 16 (z. T. gedruckt in H. v. St. G., Anhang,
S. 152—169) ; knapper in Vita beatae Mariae rhythmica a. a. O., 3450 ff., Cod.

Engelberg 168 (Expositio dominicae passionis... a magistro Heinrico de

Hassya édita) ; Deutsche Darstellungen: H. v. St. G. 4 ff., Cod. St. Gallen
1860, 152v ff.



32 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

moderne katholische Passionsspiele.4,1 Diese Szene, ursprünglich

ganz auf das Beschaulich-Erbauliche abgestimmt, wird
nun vielfach Anlaß, die dogmatische Frage nach der Begründung

des Leidens und Sterbens Christi aufzuwerfen und
abzuwandeln, und zwar in der Form eines Zwiegesprächs
zwischen Christus und Maria.

Ich halte mich im folgenden an die Fassung des Heinrich von St.
Gallen; aus sachlichen Gründen; weil sie, soviel ich sehe, am ausführlichsten

auf die Eechtfertigungsfrage eingeht; aus praktischen Gründen, weil
diese Darstellung in einer neuen Druckausgabe leicht nachgelesen werden
kann. Gelegentlich beziehe ich mich auch auf die lateinische Fassung des
Jakobus von Vitry, auf der, wenigstens zum Teil, Heinrich von St. Gallen
basiert. — Selbstverständlich wird es sich hier nicht um eine irgendwie
originelle Genugtuungslehre handeln; es ist — in popularisierter Form —
die scholastische; eben dies aufzuzeigen, will die besondere Aufgabe dieser
kleinen Studie sein.

Vier Bitten sind es, mit denen sich die Gottesmutter an
ihren Sohn wendet, und sie haben, ihrer menschlich-innigen
Form entkleidet, durchaus den Charakter theologischer Thesen.

Zunächst wird Christus von Maria angefleht, daß er
«einen vunt menschlicher irlosunge» fände, der «mit ander
wis» erfolge als mit seinem Tode, denn dies vermöge er
zweifelsohne auf Grund seiner Allmacht und Weisheit (12, 6 ff.).
Damit wird gleich an eine Grundfrage der Genugtuungslehre
gerührt: Gab es für Gott keine andere Möglichkeit, die Menschheit

zu erlösen, als durch den Tod des unschuldigen
Gottessohnes? Widerstritte eine solche Notwendigkeit nicht seiner
Allmacht und Weisheit? So fragt Boso in Anseimus' Cur Deus
homo?: «Nam, si aliter [Deus] peccatores salvare non potuit
quam iustum damnando, ubi est eius omnipotentia? Si vero
potuit, ed non voluit quomodo defendemus sapientiam eius at-
que iustitiam?» (1,8). Auf welche «andere Weise», wird hier
und dort offengehalten. Gewöhnlich ist von einem «bloßen

49 Früheste dramatische Form in «Devozione dello zobiadi sancto»,
Rivista di filologia romanza II, 14 ff.; Spiele des 15. Jahrhunderts: Egerer
Fronleichnamspiel, Prager Marienklage, Augsburger Passionsspiel, Haller
Passion, Brixener Passion; moderne: Oberammergauer Passionsspiel vom
Jahre 1930, S. 30 ff., «Leiden Christi» (Volksschauspiele, hgb. von Aug.
Hartmann, 1880), S. 531 ff.; Neumarkter Passion, ebd. S. 466.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 33

.Wort» die Rede — so bei Jakobus von Yitry50 oder bei Beda51

— oder dann von Gottes «bloßem Willen» wie bei Thomas von
Aquin (Su. Theol. III, q. 46, art. 3).

In der Antwort muß Christus Mariae zugeben, daß er
freilich das menschliche Geschlecht auf andere Weise erlösen
könnte. Thomas: «Deus enim per suam omnipotentem vir-
tutem poterat humanam naturam multis aliis modis reparare»
(ebd. q. 1, art. 2). «Non fuit ergo necessarium Christum pati
necessitate coactionis: neque ex parte Dei, qui Christum de-
finivit pati ; neque etiam ex parte ipsius Christi, qui volun-
tarie passus est» (ebd. q. 46, art. 1). Aber auch Anseimus
macht diese Einräumung: Christus konnte weder «ex necessitate»

den Tod erleiden, was seiner Allmacht widerstritte, noch
«ex debito», da er ohne Sünde war; der Kreuzestod erfolgte
vielmehr aus freiem Willen («et libera voluntate » II, II).52

Auf die schwierige (im Anschluß an Anseimus viel
diskutierte) Frage über den besonderen Charakter der Notwendigkeit,

in der Christi Tod begründet liegt, geht, wie wir
erwarten, Christus in unserer Darstellung nicht ein. Wenn
er jedoch als Hauptargument anführt, daß die Erlösung —
da doch Gott die ewige Weisheit ist — «noch der vernunftigsten

wisheit» (13,1 f.) erfolgen soll, so haben wir in dieser
Formel den «modus conveniens» (oder das «decet») der
Scholastiker zu erblicken, der auf der Zwecknotwendigkeit
(nécessitas finis) beruht: keine andere Weise war angemessener
(convenientior) als der Tod (Su. Theol. III, q. 47, art. 3). Die
Angemessenheit ergibt sich in diesem Falle aus der Parallelität
des ersten und letzten Adam: Ist Adam, indem er der göttlichen
Weisheit begehrte, in den ewigen Tod gefallen, so muß auch
Christus zu Adams und aller Menschen Genugtuung den Tod
erleiden (13, 4 ff.).

Die zweite Bitte betrifft das Maß des Leidens. Maria fleht
ihren Sohn an, er möge sich eine «linde wise des lidens»
erwählen, denn «ein einziger Blutstropfen» genüge ja zu der

50 «Tarnen alius modus possibile est quam mortem tui ipsius, quia solo
verbo salvare poteris omnes credentes in te» (255 f.).

51 Aliquot quaestionum liber, q. 15, Migne P. L. 93, 471.
52 Ich übersehe nicht, daß Boso diese Feststellung macht; doch handelt

es sich hier um eine Folgerung und Bestätigung Anselmischer Ansichten.

3



34 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionslraklats

Welt Erlösung (13,11 ff.). Diese Begründung, der man in der
Passionsliteratur immer wieder begegnet63, bedeutet nichts
anderes als eine Konkretisierung und Zuspitzung des vor
allem thomistischen Gedanken eines «überfließenden Mehrs»
der Leistung Christi: «Christus autem, ex caritate et obedien-
tia patiendo, maius aliquid Deo exhibuit quam exigeret re-
compensatio totius offensae humani generis Ed ideo pas-
sio Christi non solum sufficiens, sed etiam superabundans
satisfactio fuit pro peccatis humani generis» (Su. Theol. III,
q. 48, art. 2). — Die Antwort ist wieder durch den modus
conveniens gegeben, wie er fixiert ist durch at.liehe Figuren:
«Man hat mir alle meine Gebeine gezählt» (Ps. 21, 18) —
was bedeutet «ein iclich bein mus besundern sin blut ver-
gizsen» — und «Alle Brunnen wurden aufgetan, und die Wolken

des Himmels zerrissen» (Gen. 7, 11). Diese Figuren weisen

auf ein unerhörtes Blutvergießen und Leiden hin: «veritas
est, quod nunquam aliquis mortuus est in maiori dolore, quam
oportet me mori» (Jakobus von Vitry, 422 ff.) ; «Ex his igitur
omnibus causis simul consideratis manifeste apparet quod
dolor Christi fuit maximus» (Thomas, a. a. O. q. 46, art. 6).

Yorgängig der dritten Bitte erinnert Maria Christum
zunächst an das «Ave» des Verkündigungsengels (gedeutet als
«ane we» [ohne Weh] 54). Wie kann sich dieses «Ave»
bewahrheiten, wenn angesichts des Leidens Christi unsägliches
Weh über sie hereinbricht? So geht ihre Bitte dahin, daß

wenigstens sein zartes Antlitz nicht so jämmerlich verspien
werde (14, 8 ff.). Ihr antwortet der Herr, mit Beziehung auf
Jes. 53,4, daß sein Angesicht dem eines aussätzigen Menschen
gleich werden müsse, darum, weil der Mensch ganz und gar
von der Sünde beschmutzt worden ist: «Also wirt der mensche
von binnen (innwendig) reine, wen min antlitz verspiet und
vormeilet wirt von buszen (auswendig)» (15, 4 ff.).

Endlich bittet Maria den Sohn, wenigstens einen andern
Tod als den des Kreuzes zu erwählen, der das Aergernis der

ganzen Welt erregt (15,12ff. und Var. zur Stelle). Auf diese
Bitte antwortet Christus weit ausholend mit der Begründung

63 Huizinga (Herbst des Mittelalters S. 319) schreibt sie, wohl mit
Unrecht, Bernhard von Clairvaux zu.

64 Siehe Anm. zu II. v. St. G. 14, 10 f.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 35

seiner Menschwerdung überhaupt: Adam, indem er nach der
Frucht des «lebendigen Holzes» griff, verfiel, und mit ihm
das ganze menschliche Geschlecht, dem «ewigen Tode». Kein
Mensch aber ist imstande, für den Sündenfall Genugtuung
zu leisten, und doch kommt sie allein dem Menschen zu:
also mußte Gott Mensch werden. «Ich hin gott und
mensche: von der menschheit wegen sal ich genuc tun, von
der gotheit wegen mac ich gnuc thun vor die gerechtikeit»
(16, 2 ff.).65 Das ist durchaus die Argumentation des Ansel-
mus «Non ergo decet deum hominem peccantem sine satis-
factione ad restaurationem angelorum assumere perditorum» 56

(1,19 — In diesem Zusammenhang das eindrückliche
Perlengleichnis!). Der Mensch muß demnach Genugtuung leisten.
Da kein Sünder den andern zu rechtfertigen vermag, kann
aber der Mensch nicht selber genugtun (1,23). Nur Gott ist
imstande, Satisfaktion zu leisten, und so muß Gott selber
Mensch werden (1,25). Den selben Gedankengang bei Thomas:

«Ad reparationem humanae naturae, quae per peccatum
collapsa erat, nihil aliud requiri videbatur quam quod homo
satisfaceret pro peccato Homo autem purus satisfacere non
poterat pro toto humano genere; Deus autem satisfacere non
debebat; unde oportebat Deum et hominem esse Iesum
Christum» (Su. Theol. III, q. 1, art. 2).

Dem Menschen kommt es zu («sal») genugzutun; d. h. Gott
als ein Gott der Ordnung und Gerechtigkeit darf nicht
einfach verzeihen (vgl. Cur Deus homo I, 13—16); Gott kann
genugtun: dies ist das «gratis», die freie Selbsterniedrigung
Gottes: «oblatus est quia ipse voluit». So ist Gott ein Gott der
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zugleich (Cur Deus homo
11,20). Das besagt auch jene bekannte Parabel vom Rechtsstreit

der Iustitia und Misericordia, der Veritas und Pax vor
Gottes Thron67, die häufig in diesem Zusammenhang
erscheint58 und als volkstümlich-bildhafter Ausdruck der scho-

65 Aehnlich schon im Prolog 1, 21 ff.
65 Zugrunde liegt die Augustinische Vorstellung, daß der Mensch von

Gott in der Bestimmung geschaffen worden, an die Stelle der gefallenen
Engel zu treten.

57 Vgl. dazu Rieh. Heinzel «Exkurs über den Mythos von den vier
Töchtern Gottes», ZfdA 17, 43 ff. 58 Jak. v. Vitry 303 ff.

3*



36 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

lastischen Genugtuungslehre verstanden werden darf: Indem
Gott der Sohn sich anerbietet, Mensch zu werden und als
solcher den Tod zu erleiden, versöhnt er beide sich widerstreitenden

Parteien.
Warum mußte jedoch Christus den Kreuzestod erleiden,

den schandbarsten Tod, den die Juden kannten (Dt. 21, 23)
Thomas: «Respondeo dicendum quod convenientissimum fuit
Christum pati mortem crucis... quia hoc genus mortis
maxime conveniens erat satisfactioni pro peccato primi
parentis, quod fuit ex eo quod, contra mandatum Dei, pomum ligni
vetidi sumpsit. Et ideo conveniens fuit quod Christus, ad
satisfaciendum pro peccato illo, seipsum pateretur ligno affigi,
quasi restituens quod Adam sustulerat (Su. Theol. III, q. 46,

art. 4) 59. In gleicher Weise erklärt in unserer deutschen Passion

Christus seiner Mutter: «Rechte als der erste mensche
ersten rackte und strackte sinen arm czu dem holcze, das im
der vater vorboten hatte, also mus ich strecken minen arm an
das holcz des cruczis vor den menschen, das her von dem
tode erlost werde» (16, 4 ff.; ähnlich 60, 32 ff.); «das von dan-
nen das leben entspringet, von dannen der tot des ersten
menschen quam» (16,10 f.), wie es, anschließend an die liturgische
Formel, weiter heißt.60 Der Kreuzestod allein, fährt Christus
fort, wird Menschen — und Engeln — zeigen, für wen er
gelitten (vgl. Joh. 8, 28). Es folgt eine etwas fade Auslegung der
vier «Oerter» des Kreuzes, an dessen Stelle wir lieber eine
entsprechende Deutung aus Cod. Eng. 339 setzen: «Die selbe
hoehi [des crüces] bezeichent, daz vns durch das liden Christi
die himmelsche tür ist vf geton; daz vnder teil des crüces
bezeichent vns, daz die helle ist zerstoeret; der recht arm des

crüces het vns alle gnade milteklich geben; der linke arm het
vns ablos aller Sünden geben» (99r).

Wir stellen fest: Die Begründung des Leidens und Sterbens
Christi in unserer Passion ist, freilich popularisiert und im

59 Ein weiteres Argument Thomas', auf Chrysostomus beruhend («in
excelso ligno, et non sub teeti passus est, ut etiam ipsius aeris natura
mundetur. Sed et ipsa terra simile beneficium sentiebat, decurrentis de

latere sanguinis stillatione mundata»), verwendet Klaus Schulmeister in Cod.

Eng. 339, 91r/v.
60 Missale Rom., In Missis de Passione et de S. Cruce.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 37

Gewände franziskanischer Innigkeit, die genuin scholastische
Lehre von der Genugtuung. Das ist besonders deutlich in
den Fragestellungen. Die Antworten werden im wesentlichen
durch den Hinweis auf at.liche Figuren gegeben, die
selbstverständlich bei Anseimus, entsprechend seinem rationalen
Argument, nichts zu tun haben 61, hei Thomas hingegen recht
häufig sind, besonders im «Sed contra», aber auch im eigentlich

begründenden «Respondeo dicendum».62 Den Figuren
kommt ja vor allem anschauliche Beweiskraft zu; deshalb ihre
reiche Verwendung gerade in der volkstümlichen Literatur.63

Dem scholastischen Inhalt entspricht auch die äußere
Form: das Gespräch zwischen Christus und Maria entfaltet
sich nach den Regeln der dialektischen Kunst, ja entspricht
ziemlich genau dem Aufbau eines thomistischen Artikels.
Besonders deutlich ist dies der Fall in einem Gespräch der
Gottesmutter mit dem Erzengel Gabriel, das ihrer Unterredung
mit Christus unmittelbar vorangeht.

Maria entwickelt drei Objektionen, indem sie die Verkündigungsworte
des Engels (Luc. 1, 28) analysiert, wie es ein Doktor der Theologie nicht
besser machen könnte. «Gratia plena»: wie bin ich voller Gnaden, da ich

zu dieser Stunde weder beim himmlischen Vater noch beim Sohne Gnade
finden kann, nämlich daß Christus am Leben bleibt? «Dominus tecum»: wie
kann der Herr mit mir sein, da er über kurzem von mir genommen wird?
«Benedicta mulierum»: wie hin ich unter den Weibern gesegnet, da mich
die Juden die Verfluchte unter allen Frauen heißen werden? — Ihr
antwortet der Erzengel mit nicht minderem Scharfsinn: Ich grüßte dich wohl
mit großer Freude, aber nun tröste ich dich mit großem Leid. Dieses «wohl»/
«aber», das «Sed contra», das den Uebergang zur eigentlichen Antwort zu
vollziehen hat, ist formal durch die Gegensätze «grüßte»/«tröste» und
«Freud»/«Leid» bestimmt. Dem «Sed contra» folgt dann das «Respondeo
dicendum», die eigentliche Antwort, welche die oben vorgetragenen
Objektionen im einzelnen aufnimmt, entkräftet oder anders beleuchtet. Die
lateinische Fassung (Jakobus von Vitry) hat in diesem Teil auch noch die
äußere Einteilung: «ad primum», «ad secundum» usw.; die deutsche Version

61 Vgl. Schluß des 3. und Anfang des 4. Kap. des 1. Buches.
62 Vgl. besonders Su. theol. III, q. 46, art. 4, septima ratio.
63 In diesem Zusammenhang muß auch auf die Biblia pauperum (Armenbibeln)

hingewiesen werden, wo einem ungelehrten Publikum im Bilde —
mit kurzem erläuterndem Text — die Zusammengehörigkeit des Alten und
Neuen Testaments demonstriert wird. Siehe Stammlers Verfasserlexikon
des Mittelalters I, 228 ff.



38 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

verzichtet darauf, nicht aber auf die scharfe Abgrenzung der einzelnen
Antworten.

Die im Rahmen der Bethanienszene entwickelte
Genugtuungslehre liegt auch sonst dem spätmittelalterlichen
Passionstraktat zugrunde, doch gelangt sie in anderem
Zusammenhang nie zur systematischen Entfaltung; es bleibt bei
einzelnen Hinweisen und Argumenten. Seltener schimmern
andere, ältere Satisfaktionstheorien durch. So verweist uns jene
Auslegung von Joh. 14, 30, daß der Teufel auf einem (natürlich

dem linken) Arm des Kreuzes gestanden habe, um
festzustellen, ob an Christus keine Sünde hafte (siehe S. 21), auf
die vor allem auf Origines zurückgehende Auffassung einer
Genugtuung an Satan.64 Darnach sind wir durch das Blut
Christi aus der Herrschaft Satans erkauft worden, Satans,
der ein unbestreitbares Recht auf die gefallene Menschheit hat.
Indem aber Christus seine Gottheit durch die Hülle menschlichen

Fleisches verbarg, wurde Satan getäuscht: das Fleisch
ist die «Lockspeise», gehalten durch die «Fischangel» der
Göttlichkeit; oder das Kreuz wird zum «Vogelnetz», in das
sich Satan verstrickte, zur «Mausefalle», in die er um des
Köders willen ging. Dies letzte Bild, das sich bei Augustin
findet63, verwendet Cod. Eng. 389 in diesem Zusammenhang
(105r): «Doch ist der tüfel hüte gefangen vnd vberwunden vf
dem crüce als in einre vallan, wand Santus Augustinus schri-
bet also: Mit dem kostbern tode Christi ist der tüfel vberwunden,

als er eim essen (esca) in einre vallen sie noch gangen,
wand das cruce Christi ist gewesen ein valle des tüfels, das

essen in der valle ist gewesen der kostber tot Christi.» Es
gehört auch in den Kreis dieser Vorstellungen, wenn von der
«hantvesti» unserer Verdammnis die Rede ist, die Adam dem
Teufel gab und die Christus wieder einzulösen hatte.66

Es überrascht eigentlich, daß diese derbe Genugtuungslehre

und die mit ihr verbundenen bildlichen Vorstellungen
ihres volktümlich-drastischen Charakters willen67 im Pas-

64 Vgl. Bernhard Funcke «Grundlagen und Voraussetzungen der
Satisfaktionstheorie des Hl. Anseimus von Canterbury», Kirchengeschichtliche

Studien VI, 3, Münster i. W. 1903, S. 16 ff.
65 Serm. 263, Migne P. L. 38, 1210; zit. bei Funcke a. a. 0. S. 21 f.
66 Cod. Eng. 339, 89vf. 67 Vgl. Funcke a. a. 0. S. 24 f., Anm. 4.



E. F. Hirsch, Damiâo de Goes und die Reformation 39

sionstraktat nicht breitere Verwendung gefunden haben. Doch
müßte, um zu einem abschließenden Urteil zu gelangen, das
Material in dieser Hinsicht noch gründlicher durchforscht
werden.

Schiers / Kt. Grauhünden. Kurt Ruh.

Damiâo de Goes und die Reformation.
Der Portugiese Damiäo de Goes gehörte dem über ganz

Europa verstreuten Kreis der Humanisten an, die Erasmus
von Rotterdam als ihrem geistigen Oberhaupt die tiefste
Verehrung schenkten. Die Freundschaft, die ihn mit dem alternden
Erasmus verband, empfand er wohl als das größte Erlebnis in
seinem Lehen. Fast 20 Jahre nach dem Tode des «Königs»
unter den Humanisten überwältigte ihn eine tiefe Trauer, als
er in der Stille seines Studierzimmers in Lissahon ein Bild des
berühmten Meisters betrachtete, das einst Albrecht Dürer von
diesem gemalt hatte.1

Damiâo de Goes wurde von vielen bedeutenden Männern
seiner Zeit hoch geschätzt.2 Die Erinnerung an den portugiesi-

1 Vgl. den Brief, den Damiâo de Goes 1554 an seinen portugiesischen
Freund Hieronimo Cardoso geschrieben hat, in dem es heißt: «Eodem ipso
puncto quo juvenis ille cui epistolam tuam mihi reddendam commisisti
ingressus est cubiculum nostrum, effigiem magni illi Erasmi Roterodami
per Albertum Direnum suae aetatis inter Germanos eximium exculptorem
manibus habebam. Eamque cum contemplari coepissem, et tanti viri hospi-
tisque quondam felicissimi mei recordatio me in sublime sensuu meorum
arripuisset. Ecce de repente tu quasi ex insidiis huic nostro solatio tua
epistola novum ga.udium adjicere voluisti...» Wir zitieren nach Joaquim
de Vasconeellos, Goesiana, in: «Archeologia Artistica» Nr. 7 (1879), 0
Retrato de Damiäo de Goes por Alberto Dürer, S. 18. Ein Neudruck dieses
Aufsatzes findet sich in «Lusitania» Bd. 1 (1924).

2 Vgl. dafür den Briefwechsel, den Goes 1544 als Anhang zu seinen
Ges. Werken veröffentlicht hat. Man findet darin Briefe von den bekannten
Kardinälen Sadoleto, Bembo, Madruzzio, von Humanisten wie Vives, Boni-
facius Amerbach, Glareanus, Beatus Rhenanus, Nicolaus Clenardus u. a.

Die Briefe, die Erasmus an Goes geschrieben hat, sind in dieser Ausgabe
nicht enthalten. Sie sind aber in der Ausgabe der Erasmusbriefe durch
H. M. Allen und H. W. Garrod, Opus Epistolarum Des. Erasm. Roterodami,
Bd. X, 1941, Bd. XI, 1947 zugänglich. Die Briefe, die Damiâo de Goes mit
Bonifacius Amerbach gewechselt hat, werden in dem dritten Band der
Amerbachkorrespondenz, die Dr. A. Hartmann in Basel für den Druck
vorbereitet, erscheinen.


	Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

