Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 6 (1950)

Heft: 1

Artikel: Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats
Autor: Ruh, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877441

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877441
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionsiraktats 17

Zur Theologie des mittelalterlichen
Passionstraktats.

Die prosaische Passionsliteratur des Mittelalters ist Philo-
logen und Theologen (vor allem protestantischer Richtung)
so gut wie unbekannt. Und dies aus sehr naheliegenden Griin-
den: sie gehort zu ihrem iiberwiegenden Teil dem ungedruck-
ten und damit schwer zuginglichen Schrifttum an. Das gilt
vor allem fiir die Passionsdarstellungen und -auslegungen
in der Volkssprache, wéhrend lateinische Passionstraktate,
-meditationen und -predigten, sofern man sie (zumeist ohne
stichhaltige Griinde) berithmten «Vitern» zugeschrieben hat,
in neueren Druckausgaben, vorab in Mignes Patrologie, vor-
liegen. Doch handelt es sich auch hier nur um eine beschei-
dene Auslese. Was den deutschen Passionstraktat und seine
Verwandten betrifft, so ist er, von zwei Ausnamen abgesehen ?,
einzig in Handschriften oder dann in alten, fast ebenso schwer
zuginglichen Druckausgaben iiberliefert.

Es ist daher verstindlich, wenn es zusammenhéngende wis-
senschaftliche Darstellungen iiber dieses Schrifttum nicht gibt.
Eine Ausnahme macht immerhin P. Kepplers Aufsatz «Zur
Passionspredigt des Mittelalters» *: eine tiichtige und kennt-
nisreiche Arbeit, die jedoch nur auf gedruckten Passionspre-
digten des ausgehenden 15. und beginnenden 16. Jahrhunderts
beruht, einer viel zu schmalen Basis zum richtigen Verstind-
nis dieser Literatur.

Denn das ist nun das erste und auffallendste (dulere)
Merkmal der mittelalterlichen Passionsliteratur: sie tritt uns,
zumal im 14. und 15. Jahrhundert und in der volkssprachlichen
I'orm, in einer schlechthin uniibersehbaren Flut entgegen. Man
durchblittere einige Kataloge mittelalterlicher Handschriften-
bestinde, oder man durchgehe Paul Lehmanns Verzeichnisse
mittelalterlicher Bibliothekskataloge, um sich von der gewal-
tigen Breite der Ueberlieferung ein anschauliches Bild zu

1 Heinrich Seuses <Biichlein der ewigen Weisheity und «Minnebiichlein»
(ed. Karl Bihlmeyer, Stuttgart 1907) — die jedoch nicht im engeren Sinne
der Passionsliteratur zugeordnet werden diirfen —; Der Passionstraktat
des Heinrich von St. Gallen (ed. Kurt Ruh, Thayngen 1940, Ziircher Diss.).

? ITm Jahrbuch der Giérresgesellschaft, Jahrgang 1882 und 1884.

2



18 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

machen! Wenn diese eigentliche Massenproduktion dem Be-
diirfnis nach solcher Kost entsprochen haben sollte — und
es liegt durchaus kein Grund vor, dies in Abrede zu stellen
-—, 80 hat sich wohl keine andere Zeit angelegentlicher mit
dem Leiden und Sterben Christi beschiftigt.

Diese Zeit hebt an mit Bernhard von Clairvaux; er ist der eigentliche
Vater der Passionsliteratur der folgenden drei Jahrhunderte. Nicht nur im
literarischen Sinne (daB ndmlich seine Schriften vielfach die Quelle fiir das
geworden sind, was man nach ihm iiber das Leiden und Sterben Christi ge-
sagt und geschrieben hat): entscheidender ist, daf in ihm zum erstenmal in
letzter Ausgeprigtheit und Ausschlielllichkeit jener Frommigkeitstypus
Gestalt annahm, der das Hoch- und Spétmittelalter beherrschte und der im
besonderen auch die Voraussetzung fiir die Passionsliteratur geworden ist.
Diese Frommigkeit wird bestimmt durch die Christuskontemplation. Gewil}
war sie bereits in der christlichen Antike vorgebildet, vor allem in und bei
Augustin, epochale Bedeutung hat sie erst durch Bernhard gewonnen, Nun
riickt Christus der Mensch — und das ist vor allem der leidende Mensch —
ins unverriickbare Zentrum aller frommen Betrachtung und religiésen
Uebung. Jesus Christus ist gleichsam erst jetzt Mensch geworden, ein «<Mann
der Schmerzen, arm und leidend». Wie die abendldndische Menschheit in
dieser Zeit nach dem Osten aufgebrochen ist, das Grab Christi den Hinden
der Unglaubigen zu entreiflen, und so dem Erléser zum erstenmal in seiner
vollen Geschichtlichkeit begegnete, so brach die Seele auf zu dem Herrn,
wie er als Mensch lebte, litt und starb. Its ist daher mehr als simpler Zufall,
wenn gerade Bernhard, in dessen Seele sich dieser Aufbruch in elementar-
ster Wucht ereignet hat, auch der grofie Kreuzzugprediger geworden ist.

Das war im 12. Jahrhundert. Im folgenden flof der Strom der neuen
Christusfrommigkeit in die Bettelorden ein, verbreitete sich durch deren
‘Werk der inneren Mission iiber die ganze abendlidndische Christenheit und
fand seinen Niederschlag in einem breiten Schrifttum kontemplativer Pri-
gung. Vor allem wurzelt es naturgemifl im Franziskanertum. ®

Zu gleicher Zeit entwickelte gich das scholastische Denken, wird All-
gemeingut der Theologen und flieft im 14, und 15. Jahrhundert in zahl-
reichen Rinnsalen ins erbaulich-beschauliche Erbgut ein: die spédtmittelalter-
liche Passionsliteratur, in Sonderheit Traktat und Predigt, verbindet
durchaus das kontemplative mit dem scholastischen Element,

Der vorliegende Aufsatz griindet in stofflicher Hinsicht
auf dem Passionsiraktat allein und darf dies, ohne dem Vor-

3 Das beriihmteste und verbreitetste Werklein dieser Art sind die
«Meditationes vitae Christi», von der Tradition Bonaventura, heute dem Fran-
ziskanermonch Johannes de Caulibus aus S. Gimignano zugeschrieben (L.
Th. K.V, 486). Volkssprachliche I'assung: «Cento meditazioni sulla vita
di Gesu Cristo, volgarizzamento antico toscano», Neuausgabe Roma 1847.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 19

wurf der Einseitigkeit ausgesetzt zu sein: ist doch der Trak-
tat das Grundgefall, in das sich im Spétmittelalter fast alle
fromme Betrachtung iiber das Leiden und Sterben des Herrn
ergossen hat; Predigt, Spiel und — wenigstens teilweise —
epische Darstellungen beziehen ihre theologische Substanz
eindeutig von ihm. Seine freie Form gestattet es zudem, ex-
egetische Gelehrsamkeit unbekiimmert mit lyrischer Bewegung
und erzdhlerischer Dichte zu verbinden — oder besser und
in den meisten Féllen: nebeneinander stehenzulassen. So um-
spannt der Traktat thematisch, ja in nuce sogar formal, den
ganzen Bereich der Passionsliteratur. — Das Material, das
mir innerhalb dieses Rahmens zur Verfiigung steht, ist ein
geziemend umfangreiches. Es umfalit die mannigfaltigsten for-
malen Typen — die Historia passionis, den Planctus, die Medi-
tationes —, lateinische und deutsche, gedruckte und (mehr-
heitlich) handschriftliche Stiicke.* Dafl ich dieses Material im
beschriankten Rahmen eines Aufsatzes nur im stichwortarti-
gen Sinne entfalten kann, versteht sich von selber.

Das Thematische meiner Darstellung beschrinkt sich auf
zwei Fragenkomplexe: beleuchtet werden in einem ersten Ka-
pitel die Eigentiimlichkeiten der exegetischen Kunst; ein zwei-
tes iiber die Begriindung des Leidens und Sterbens Christi
greift eine dogmatische Frage auf.

1. Die Auslegung.

In der Darlegung der Lehre vom mehrfachen Schriftsinn
spricht Thomas von Aquin dem Wortsinn (sensus historicus
oder sensus litteralis) gegeniiber den verschiedenen Weisen
des geistigen Sinnes (sensus spiritualis) den Vorrang zu: «cum

2 Teh verwende fiir hiiufiger zitierte Werke nachstehende Abkiirzungen:
«H. v.St. G.»>: Der Passionstraktat des Heinrich von St. Gallen, a.a. 0., —
«Cod. Eng. 339»: Passio des Klaus Schulmeister in Cod. 339 der Stiftsbibl.
Engelberg. — «Stim. amorisy: Stimulus amoris, unter Bonaventuras Werken,
ed, Peltier, Bd. XII. — «Meditationes»: Meditationes vitae Christi, ebd. —
Thomas von Aquins «Summa theologica» zitiere ich im 1. Buch nach der
deutsch-lateinischen Ausgabe des katholischen Akademikerverbands (Salz-
burg/Leipzig 1934), im 3. Buch nach der Monumentalausgabe Leos XIII.,
Rom 1903; Anselmus’ «Cur Deus homo» nach Fasc. 18 des Florilegium Pa-
tristicum. — Die Schriftzitate gebe ich nach der Vulgata, was besonders bei
den Psalmen zu beachten ist.

2%



20 K. Ruh, Zur Theologie des mitielalterlichen Passionstraktats

omnes sensus fundentur super unum, scilicet litteralemsy.?®
Dem entspricht das Ueberwiegen der «<historischen> Auslegung
innerhalb der Passionsliteratur und die Beliebtheit jenes Ty-
pus, wo sie besonders geiibt wird, der historia passionis (als
Predigt sermo historialis oder sermo passionis).

Diese Passionshistorie will vor allem Erzidhlung sein.
Durch die Hervorhebung aller besonderen Umstinde von
Christi Leidensweg soll der Leser zur Betrachtung (medita-
tio, contemplatio) veranlafit und dadurch zum Mitleid (com-
passio) und weiter zur Nachfolge (imitatio) gefithrt werden.
In solchem Rahmen und in solcher Absicht kommt es der
«historischeny Auslegung zu, die Passion Christi womdglich
genauer und eindriicklicher zu erzihlen, als die Evangelisten
es getan; darzulegen, wie dieses oder jenes im einzelnen sich
zugetragen; zu erwidgen, was hier und dort das Evangelium
im besonderen meinen kénne.® Diese Grundtendenz einer hi-
storia passionis bringt es zuné#chst mit sich, daf} allerhand
apokryphe und legendire Ziige und Geschichten herbeigezogen
werden (etwa aus dem Evangelium Nicodemi und ganz be-
sonders aus den «Marienleben»), um mit solchen auferbibli-
schen Quellen den sensus historicus bestimmter zu ermitteln.

So stammt die Schilderung von Christi Hoéllenfahrt aus
dem KEvangelium Nicodemi; desgleichen der Zug, dall die Ju-
den vor Caiphas Christum u.a. der Zauberei verdichtigten.’
Die dem Umkreis der Marienleben entnommenen Episoden
lassen sich fast alle auf die «Vita beatae Mariae et Salvatoris
rhythmica» (nach 1200), ein Sammelbecken frommer Ueber-
lieferungen, zuriickfiihren.

Grundsitzlich will jedoch die historische Auslegung, auch
im Rahmen eines volkstiimlichen Passionstraktats, biblische
Auslegung sein. Und zu unserem KErstaunen sehen wir uns
zu der Feststellung gezwungen, daf} vielfach geradezu phan-
tastisch anmutende Erklirungen und Zusitze (Zusitze, die

5 Su. theol. I, q.1, art. 10, ad primum.

¢ Vgl. Vorwort zu den ¢«Meditationesy: «Non autem credas, quod omnia
quae ipsum dixisse, vel fecisse constat, meditari possimus, vel quod omnia
scripta sint: ego vero ad majorem impressionem, ea sic, ac si ita fuissent,
narrabo» (S.511) und das Folgende.

" So H.v.St. G. 42, 31,



K. Ruh, Zur Theologie des miitelalterlichen Passionstraktats 21

wir zunéchst der — z.T. irregeleiteten — Phantasie des Ver-
fassers zuzuschreiben gewillt sind) ihren biblischen Grund
haben. Wenn z. B. gesagt wird, dal an der Stitte von Isaaks
Opferung der Tempel Salomons errichtet worden sei®, so fin-
det sich der exegetische Schliissel zu diesem Kuriosum in der
Verbindung von Gen. 22,2 und II. Paralip. 3, 1. Oder da wird
erwithnt, dafl Christus am Kreuze Psalmen gesprochen hiitte,
zehn an der Zahl und 150 Verse.? Die Begriindung: das erste
und letzte der sieben Kreuzesworte sind Psalmenverse (21, 2
und 30, 6) — daher: «den ersten und den letzten versen [sprach
er] mit luter stimme, die andren .. heimelichy. Sogar die Iden-
titit des Kaufpreises Christi mit demjenigen Josephs ** beruht
nicht nur auf einer figiirlichen Gleichsetzung von Joseph und
Christus, sondern, wie mir scheinen will, auf der Interpreta-
tion von Matth. 27,9. Wenn ferner erzidhlt wird, der Teufel
habe auf dem linken Kreuzesarm gestanden, um zu schauen,
ob er keinen Teil an Christum haben konne ', so wird dies
aus Joh. 14, 30 gedeutet. * — Die Beispiele liellen sich beliebig
vermehren. Sie scheinen beim ersten Zusehen, ihrem Wesen
nach, scholastischem Denken zu entspringen und vor allem
die mittelalterliche Spétzeit zu charakterisieren. Ueberraschen-
derweise lassen sich aber solche exegetischen Merkwiirdigkei-
ten auch schon in Fiille in der christlichen Antike nachweisen.
So beruht die immer wiederkehrende Feststellung, dafl Chri-
stus zuerst die Fiile Judae gewaschen habe, auf der 70. Jo-
hanneshomilie des Chrysostomus. * Und dal} der bose Geist es

S H.v.5t.G. 2, 211

® Cod. Eng. 339, 132v; H.v. St. G. 69, 5 ff.; Cod. L 16 der Univ.bibl. Fri-
bourg 71v; Passio domini nostri Jesu Christi, Inkunabel der Z.B. Ziirich
K 320, 2, S.25.

10 Dialogus beatae Mariae et Anselmi de passione Domini, Migne P. L.
159, 271; Heinrich von Hessen «Expositio dominicae passionis» in Cod. 168
der Engelberger Stiftsbibl. 238r; H. v, St. G. 17, 27 ff.; Cod. 1. 16 der Uniyv.-
bibl. Fribourg 57, 63v, 64r,

11 Cod. Eng. 339, 104v; Cod. A VIII 55 der Basler Univ.bibl., 173r; Cod.
Gen. 10 der Schaffhauser Stadtbibl. 56v u. anderswo, auch in der dram.
Literatur.

12 Es liegt hier auch, wie aus Cod. Eng. 339 deutlich wird, eine Erinne-
rung an die patristische Lehre von der Genugtuung an Satan vor. Wir
kommen im 2. Kap. auf diese Stelle zuriick.

13 Migne P. Gr. 59, 383.



22 K. Ruh, Zur Theologie des miltelalterlichen Passionstrakiats

gewesen, der das Weib des Pilatus zur Intervention veranlaft
hat — um mit der Freisprechung Christi das Erlésungswerk
zu verhindern —*, steht schon im «Heliand» (5435 ff.) und
diirfte gleichfalls auf die Patristik zuriickgehen. Wieviel nai-
ver, unlogischer, wenn man will, aber auch echter wirkt doch
hier die Auslegung Martin Luthers: es sei der Traum von Pi-
lati Weib eine Eingebung Gottes gewesen. *°

Der sensus historicus kann aber auch mit Hilfe der ali-
testamentlichen Figuren ermittelt werden, und dieser Umstand
fithrt uns in Zusammenhiinge, welche die ganze mittelalter-
liche Theologie beriihren, ja eigentlich bestimmen. Sie in ihrer
Komplexheit aufzudecken, kann allerdings nicht in meiner
Aufgabe (und in meinem Kompetenzbereich) liegen. Anderer-
seits macht auch die beschrinkte Sicht, die sich von meiner
besonderen Materie her ergibt, einige allgemeine Erorterun-
gen und Abgrenzungen notwendig. ¢

Figurale Exegese des AT ist seit den Anfingen christlicher
Theologie auf verschiedene Weise geiibt worden: je nachdem
die «Erfiillungy der Figur verstanden wurde. Nach streng
christologischem Verstindnis (und damit im Paulinischen
Sinne) handelt das AT so gut von Jesus Christus wie das
Neue, nur eben in «I'iguren» (Real-Typen). Von Christus,
ihrer Erfiillung aus, werden sie als solche erkannt; er hat
die Decke, die auf dem AT lag (2. Kor.3, 14), aufgehoben.
Damit erhidlt das AT eine neue, heilsgeschichtliche Realitit,
und zwar im folgenden Sinne: In einer Aussage wie «Isaak
ist eine Figur Christiy hat man das «isty durchaus ernst zu
nehmen — im Sinne etwa des Altarsakraments —; es handelt
sich um eine Gleichung — kein Gleichnis! — (wenn man so
will, eine Identitit): als Figur Christi ist Isaak Christus, so
wie, wenn der Vergleich gestattet ist, ein Vater in seinem Sohn
ist. Daneben bleibt Isaak, dem Fleische nach, Abrahams Sohn,

1 . v. St. G, Var, zu 55, 21, S. 123. 15 W, A. LIT, 790, 4 {.

16 Niheres bei Erich Auerbach, «Figuray (Neue Dantestudien, Istan-
buler Schriften Nr.5, 1944). Die wertvolle Studie, die mir gerade noch vor
AbschlufBl dieses Manuskripts in die Hinde kam, trifft sich im Wesentlichen
mit meinen vom Passionstraktat her gewonnenen Resultaten und bestirkte
mich in meiner Auffassung von der zentralen Bedeutung der Figuralinter-
pretation fiir das ganze Mittelalter.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 23

m. a. W.: solche Figuralexegese lifit die Geschichtlichkeit des
AT bestehen, ja setzt sie recht eigentlich voraus: nur in einer
Realfigur kann Christus wahrhaft sein. Dies ist die Linie, die
alle mafigebenden kirchlichen Lehrer (zum mindesten des
Westens) innehalten. Thomas prézisiert beste Tradition, wenn
er festhéilt, dafl der allegorische Sinn auf dem historischen be-
ruhe (siehe oben S. 19 {.), wobei er unter Allegorie die Realfigur
des AT versteht: «Secundum ergo quod ea quae sunt veteris
legis, significant ea quae sunt novae legis est sensus allegori-
cus.» (Wenn wir im folgenden neben Figural-Exegese auch
von Allegorese reden, so immer in diesem Sinne!) — Von die-
ser Figural-Exegese wire dann jene zuerst im Barnabas-
Brief geiibte ekklesiologische Allegorik abzuheben, welche die
strenge Christusbezogenheit vermissen ldft und infolgedessen
auch das AT in seiner eigenen geschichtlichen Aussagekraft
verdunkelt. Auch sie hat ihre — bis in die Neuzeit reichende ¥ —
Tradition. Mit dieser Richtung konnten sich dann leicht plato-
nisierende Interpretationselemente verbinden.

Der Passionstraktat kennt nun — global betrachtet — die
alttestamentliche Figur als Realfigur. Ja man darf sagen:
Christus ist in seinen at.lichen Vorbildern priexistent. Das
ergibt sich vor allem auch aus einem besonderen exegetischen
Gebrauch der Figuren.

Dieser fiihrte namlich dahin, nicht nur das AT von Chri-
stus her zu verstehen, sondern umgekehrt das figiirlich ver-
standene AT zur Interpretation des NT zu benutzen, indem
die real verstandenen Figuren nicht nur eine allegorische Er-
klirung bieten, sondern sogar eine historische KErfiillung im
NT finden. M. a. W.: man interpretiert Leben und Leiden
Christi mit dessen at.lichen Figuren; das allegorisch verstan-
dene AT dient dem sensus historicus des NT. Von dieser neuen
exegetischen Moglichkeit macht der mittelalterliche Passions-
traktat im Rahmen des irgendwie Angingigen Gebrauch.

Natiirlich hat solches Interpretieren seine verhéltnisméifig
eng gezogenen Grenzen; es vermag sinngemill nur Einzelziige
beizusteuern; aber gerade darum geht es ja, zumal in einer
historia passionis. So wird immer wieder versichert, Christus

17 Siehe K. Thieme, Kirche und Synagoge, Olten 1945, aber auch Hans
Hellbardt, Das AT und das Evangelium, Miinchen 1935.



24 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

sei nicht nur mit Stricken, sondern auch mit Ketten gebunden
worden, und das kann beglaubigt werden mit der Figur Sim-
sons (Richter 16, 21). Oder daB die Juden <ein unrein stinkend
Volky gewesen, darf (abgesehen von sikularen Wahrnehmun-
gen) gesagt werden auf Grund eines prophetischen Aus-
spruchs «Mein Volk stinkt vor meinem Heiligtum».*® Auch
die z.T. entsetzlichen Marterszenen, wo man sich allein eine
durch hiufige Folterexekutionen und Hinrichtungen genihrte
Phantasie am Werke denken mag, beruhen zwar nicht immer,
aber doch in ganz wesentlichen Ziigen und sozusagen dem
Prinzipe nach auf figiirlicher Exegese. Die scheuflliche Vor-
stellung, dafl Christus von den Kriegsknechten mit Fiilen ge-
treten worden *°, griindet auf Psalm 128, 3 und Jes. 51, 23. Am
meisten hergegeben haben hier naturgemifl Jesaja 53 und
Psalm 21. «<Man hat mir alle meine Gebeine gezihlty (Ps. 21,
18) will nichts anderes besagen, als daB «ein iclich bein (Chri-
sti) .. sinen besunderen slac enpfan (mus) und iclich slac
besundern sin blut vorgizsen». Da in einem menschlichen
Korper nun aber (wie «die lerer sprechen») 462 Gebeine sind,
so kann man iiberdies genau angeben, wieviel Schlige der
Herr empfangen hat.? Des Hannas Knecht schligt Christus
so ungestiim an die Wange, «das im die czene in sinem munde
worden erbolgen» **; hier kann sich der Ausleger auf Klage-
lieder 3,16 berufen. Die grausige Geschichte vom zweimaligen
Blutvergieflen Christi durch das rohe Abreiflen des in die
offenen Wunden «eingebackeneny Gewandes ** wird begriin-
det mit der Figur des Wassers aus dem Felsen («Moses schlug
zweimal den Steiny, Num. 20, 11).

In solcher Weise wird historische Auslegung des NT auf
Grund des allegorischen Sinnes des AT geiibt. Daneben er-

18 H. v. St. G. 42, 33 ff. Das Schriftzitat ist entstellt; ich konnte es nicht
ermitteln.

1» Beda «De meditatione passionis Christi per septem diei horas libel-
lus», Migne P.L. 94, 564; Cod. Eng, 339, 38v; Ziircher Inkunabel a.a.O.
S.15; H. v. St. G. 39, 22. '

2 H. v, St.G. 13, 24 f1. 1 Ebd. 40, 20 f.

22 Beda a. a. 0. S.566; Meditationes 605; Cod. 1865 der St. Galler Stifts-
bibl. 12vf.; Cod. Gen.10 der Schaffhauser Stadtbibl. 49r; Cod. y 80 der
Frauenfelder Kantonsbibl. 14r und 15v; Cod. Eng. 339, 85v, Cod. Eng. 443,
52r; H, v. St. G. 58, 15 ff. usw.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 26

scheinen at.liche Figuren allerdings auch schlicht und einfach
als «Vorbildery; wir haben dann in ihnen, mehr oder weniger
deutlich, Spiegelbilder (wenn diese Metapher fiir Realfigur
angemessen ist) der vollen Wahrheit in Christo zu erblicken:
Die drei Speere, die Joab in das Herz Absolons stach, weisen
auf die drei bittersten Leiden hin, die der Herr am Kreuze
erdulden mufite **; das Aufbrechen des Himmels in den Tagen
der Sintflut bedeutet das unendliche Blutvergieflen Christi *,
das Aufrichten der ehernen Schlange das Aufrichten des Kreu-
zes % usw. Besonders reich an atlichen Vorbildern ist das
Kreuztragen Christi: «Dis tragen des ecriices ist ouch fiirbe-
zeichent an Ysaac, Abrahams sun, wand der truog daz holz
selber vi sinre achslen, do mitte in sin vatter Abraham wolte
ophern: also het ouch Christus das criice selber getragen, dar
an in das jiidesche volk henken vnd neglen wolte. Ysaac er-
bot sich willeklich sim vatter gehorsam ze sinde: also erbot
sich der sun gotz sim himmelschen vatter gehorsam ze sinde
willeklich untz in den tot... Der liebe Sant Jeronimus spri-
chet, das hie der gerechte Abel Christus gefiiret wirt in den
acker des criices, das er von sim bruoder, daz ist von der
jtidescheit, werde ertotet. Hie kumt Moyses mit der ruoten
vnd mit dem ufgehenketen slangen. Hie kumt der triibel, der
an der stangen wart getragen in die wiieste. Hie kumt der
prophete Heliseus mit dem holtze ze suochende die ackes, die
in dem wasser was vnder gangen und swam die ackes zuo
dem holtze ... Hie kumt der prophete Jonas, der mit dem losse
in das mer ist geworffen vnd in dem walle vische driie tage
vnd driie nacht ist gelegen: also ist ouch Christus usgeworfien
ze Jherusalem vnd ist schamlich ertotet vnd driie tage und
driie nacht in dem erterich gelegen.» ®°

In dieser Art sichten wir hinter der erfiillten Wirklichkeit
des NT die Figuren des AT. Sie haben so alle etwas Schatten-
haftes, womit nicht gesagt sein soll, daB der Figur als solcher
der Begriff umbra zukommt — wenn er auch oft an Stelle von
figura erscheint und schon im NT im Sinne des Vorbilds ver-
wendet wird (Hebr. 8,5) **, doch im Bezug auf die vollendete
Realitdt in Christus wird sie zur umbra. Aehnlich werden

3 H. v. St. G. 66, 21 1. ® Ebd. 14, 2 ff. % Cod, Eng. 339, 110r.
% Cod. Eng. 339, T4v ff. 27 Vgl. Auerbach a. a. 0. S. 42,



26 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

Ahnenbilder, wenn wir sie auf das gegenwirtige Geschlecht
hin betrachten, zu Schatten, indem ihre eigene Wirklichkeit
von einer hoheren aufgenommen wird. (Dall imago «Ahnen-
bildy vielfach figura vertritt, will mir bedeutungsvoll erschei-
nen. )

Wenn nun schon die figiirliche Deutung als solche (d. h.
wenn sie, wie in unserm Fall, hinter die volle Wirklichkeit
des Neuen Bundes die Figuren des Alten stellt) die Realfigur
zur umbra werden liBt, so wird sie durch die besondere Art
der Verwendung vollends dazu. Sie erscheint hiufig in einer
Reihe (vgl. das oben angefiihrte Beispiel aus Klaus Schul-
meisters Darstellung; die Passion des Heinrich von St. Gallen
hilt es grundsitzlich so) und erinnert so auffallend an die
Prophetenprozession des mittelalterlichen Dramas, die ja auch
denselben Sinn und Ursprung hat. Die Figuren sind ferner
in der Regel dergestalt «beschnitteny, dafl sie sozusagen nur
noch im Umrifl sichtbar werden — darin wiederum Schatten-
bildern nicht unéhnlich, die Gegenstinde im scharfen Lichte
(das volle Licht heilsgeschichtlicher Betrachtung!) an eine
Wand werfen.

Diese «aesthetischey Wirkung der Figuren sei gleichsam
am Rande vermerkt, um damit wenigstens anzudeuten, dal
der figuralen Deutung ein figuraler Stil entspricht, dem in
mittelalterlicher Kunst und Literatur eine hochbedeutsame
Rolle zukommt. *®

Daf sich die Allegorik nicht auf die Deutung des AT durch
das NT beschrinkte — oder, gleichsam riickldufig, das NT
durch at.liche Figuren interpretiert oder auch nur illustriert
—, sondern sich auch des NT bemichtigte, ist hinldnglich be-
kannt. Doch ist es bezeichnend, daB streng kirchliche Aus-
leger sich vor der allegorischen Deutung des NT gehiitet
haben, im Bewulitsein, damit die eigentliche Substanz des
christlichen Glaubens zu zersetzen. Besteht doch das Wesen
der Allegorie darin, dall sie ein Geschehen als in einer héhe-
ren Wirklichkeit aufgehoben denkt. Und wo soll es — fiir den
Rechtgliubigen — noch eine héhere Wirklichkeit geben als
Geburt, Leben, Leiden, Tod und Auferstehung des Herrn

28 Fhbd.
2 Vgl. Auerbachs Dante-Deutung a. a. O, S. 54 ff. u. «<Mimesis» S. 169 ff.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 27

der Kirche? So wird, wo die allegorische Auslegung das NT
zum Gegenstande macht, der gefihrliche Weg zum Héretischen
beschritten.

Ausgenommen bleibt der Spezialfall des Allegorischen: die Anagogik,
die das NT als Vorbild der zukiinftigen (geweissagten) Herrlichkeit be-
trachtet *°. — Einwandfrei ist selbstverstiindlich auch der allegorische Be-
zug des NT auf die Formen der sichtbaren Kirche 3., Einwandfrei, weil
in diesem Falle, wesensmiilig betrachtet, nicht das NT zur Figur wird,
sondern Figur ist die Kirche — im Unterschied zu einer at.lichen nur sozu-
sagen vordergriindige statt hintergriindige Figur. — Auszunehmen ist
ebenso selbstverstindlich das Rankenwerk der Bildallegorik, da wir in ihr
nur poetische Abfallprodukte echter (realer) Allegorik zu erblicken haben
— sie ist besonders iippig in Seuses «Biichlein der ewigen Weisheit» und im
«Minnebiichlein» — oder jene hdufigen Rahmen- oder Dispositionsallegorien,
deren sich vor allem auch Passionsprediger zu bedienen pflegten. 3*

Sonst aber haftet an der allegorischen Auslegung des NT
der Geruch des Ketzerischen. Und zumal der Passion Christi
in ihrer schlechthinnigen Geschichtlichkeit: «passus sub Pon-
tio Pilato»! Es ist deshalb kein Zufall, wenn die spekulativen
Mystiker, dessen Grundform bekanntlich die nt.liche Alle-
gorik ist, das Thema der Passion oder dann deren allegori-
sche Auslegung geflissentlich umgehen. In Passionstraktat
und -predigt zumal finden sich nicht einmal Spuren eines Ver-
suches, die Wirklichkeit des Leidens Christi durch Hindeu-
tung auf eine (hohere) geistig-seelische Schicht zu entwerten.
Das will nun allerdings nicht heillen, daBl es keine Passions-
mystik gibt: nur kennt sie die Spekulation und deren Grund-
form, die Allegorese, nicht.

An dieser Stelle dringt sich ein Exkurs iiber den Begriff
der Passionsmystik auf, der eine contradictio in adiecto zu
sein scheint. Der Leidensweg des Herrn ldft ja kein Augen-
schlieflen (uvewv) zu, wodurch Natur und Geschichte zum Nichts
wird **, zwingt vielmehr zum Schauen, einem wirklichen Hin-

3 Thomas v. Aquin a.a. 0. — Ein simples Beispiel aus Cod. Eng. 339,
wo es heifit, Christus zwischen zwei Schichern auf Golgatha bedeute das
Jimgste Gericht, wo der Herr auch die Guten zur Rechten und die Bésen
zur Linken haben werde (99v).

31 8o werden in Cod. Eng. 339 Kleidung, Strick und Dornenkrone
Christi an der Martersiule zu Vorbildern der priesterlichen Kleidung (51r).

32 Vgl, Keppler a.a. O. IIT (1882), S. 298 ff.

33 «Allez daz geschaffen ist, daz ist niht» Eckhart (Predigt «Qui audit me»).



28 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstiraktats

schauen auf den Ort, wo Christus gelitten hat und gestorben
ist. Solches Schauen auf einen andern hin steht im direkten
Gegensatz zur innern Schau der Mystik, wie denn innere Er-
fahrung, die aller Mystik zugrunde liegt, und Offenbarung,
die am Kreuze geschehen und vollendet ist, sich gegenseitig

ausschlieffen. So, wenn wir wesensméfig denken. — Dem-
gegeniiber mull festgehalten werden: das Schauen auf Gol-
gatha hin kann — im visiondren Raum — Stufe sein, Vor-

bereitung zur inneren Gottesschau, in der sich die unio my-
stica vollzieht. So, wenn auch ausnahmsweise, bei Bernhard
von Clairvaux, etwa in der 45. Ansprache iiber das Hohelied,
wo die Braut vom «einfiltigeny Schauen auf Christi Mensch-
sein und Leiden aufsteigt zu einem «Schauen von Angesicht
zu Angesichty: «Ich glaube, diesmal schweben der Seele kei-
nerlei dulere Bilder vor Augen, keine Vorstellungen von
Fleisch oder Kreuz noch irgendwelche andere Bilder von kér-
perlicher Schwiche; denn an einem solchen Jesus wéire nach
dem Propheten ,keine Gestalt und Schonheit’. Die Braut aber
nennt ihn in ihrer Schau schén und wohlgestalt und driickt
damit aus, dafl er ihr in einem erhabeneren Gesicht erschie-
nen sei.»* So Tauler in der Predigt <«Ascendit IThesus in
naviculamy, wo die Betrachtung des Lebens und Sterbens
Christi als «niderster graty des fortschreitenden Menschen be-
trachtet wird, von dem weiter geschritten werden kann und
soll dorthin, wo dem Menschen «alles das enpfellet das die
nidersten krefte begriffen miigen».* So ganz besonders bei
Seuse, bei dem alle innere Gottesschau aus der Betrachtung
der Passion erwichst. «Wilt du mich schowen in miner un-
gewordenen gotheit, so solt du mich hie lernen erkennen und
minnen in miner gelittenen menscheit, wen daz ist der schnel-
lest weg zu ewiger selikeity *®, ermahnt die ewige Weisheit
ihren Diener. Sehr anschaulich und eindriicklich hilt diesen
Weg eine bekannte Zeichnung des «Exemplarsy fest. ?’

Hier iiberall liegt die Lehre von den Stufen vor, die seit
Dionysius Areopagita, dem Vater abendlindischer mystischer
Spekulation, in mannigfaltigen Abwandlungen das mystische

3% Zitiert nach der deutschen Ausgabe der Abtei Mehrerau, Bd. V,

S. 371. 3 Vetter S.171. % Bihlmeyer a.a. O. S. 203.
3 Ebd. S.195, Erklarung S. 52 ff.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 29

Schrifttum durchzieht. Im Umkreis der Passionsmystik er-
fihrt jedoch das alte Drei-Stufen-Schema — vita purgativa,
illuminativa, unitiva — eine entscheidende Umformung. Es
wird zum Schema contemplatio — compassio — imitatio —
admiratio — exultatio — resolutio — quies. *® Unter contem-
platio ist in diesem Zusammenhang das konkrete (nachdenk-
liche) Hinschauen zu verstehen; sie fiihrt zur compassio (die
ihrem Wesen nach bereits auf Identitit beruht) und imitatio.
Unter admiratio und exultatio sind zweifelsohne Formen des
AulBersichseins, der Ekstase, zu verstehen, unter resolutio die
Loslésung vom eigenen Fleische, unter quies die Frucht
dieses Absterbens: die unio mystica. — Nun sind aber diese
Begriffe zumeist ihrer sinnvollen Bezogenheit und ihres ur-
spriinglichen Gehaltes beraubt; sie erhalten handgreiflichen
moralischen Inhalt. Und zwar einerseits durch das Ins-Zen-
trum-Riicken der imitatio, andererseits, damit verbunden, durch
die Abschwichung der unio mystica, worunter die Einheit der
Seele mit der wesenlosen Gottheit zu verstehen ist, zur bloflen
Christuskonformitdt.

Mit den Begriffen imitatio und Christuskonformitit (die
aufs engste zusammengehoren) stoflen wir aber auf den sen-
sus moralicus. Denn alle Moral im mittelalterlichen Sinne ist
im imitatio-Begriff einbeschlossen, was schon die Definition
des moralischen Schriftsinns besagt: «Secundum vero quod
ea quae in Christo sunt facta, vel in iis quae Christum signi-
ficant, sunt signa eorum quae nos agere debemus, est sensus
moralis.» * Diese Christusbezogenheit des ethischen Tuns ent-
spricht — das sei beildufig bemerkt — durchaus der Christus-
bezogenheit des AT; dazu palit, wenn Christus etwa die «I'i-
gury unseres Handelns genannt wird *°, und die Figur ver-
langt, dal wir sie «erfiilleny. In welchem Sinne sagt uns z. B.
(Pseudo-)Bonaventura im «Stimulus amorisy (639): <«Haec
est summa et perfectissima vita imitando Christum. Haec est
summa et perfecta religio, et religiosa perfectio. Haec est
regula et exemplar perfectionis omnis vitae et virtutis, scilicet
Christum imitari in passione et morte. Sit ergo regula nostra
vivendi passio Salvatoris: et tanto amplius in hoc consolemur,

38 Vgl. Stim. amoris S. 639 ff.; H. v. St. G. 74, 7 ff,
3 Thomas v. Aquin a. a. O. % H.v.St. G. 61, 15 {f.



30 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

quanto amplius Christo conformamur... Semper ergo, quan-
tum in nobis est, velimus ab omnibus conculcari, dejici, vili-
pendi, illudi, persequi, flagellari, et in divinis obsequiis ab
omnibus exprorari. Simus nudi cum eo nudo, et nihil penitus
cupiamus: habere aliquid, sit nobis gravissima poena et dolor
immensus; nihil autem habere, plena exultatio. Abhorreamus
dulcia et delectabilia degustare, et potius velimus vilibus et
amaris cibari, et desideremus quod quaelibet cibaria felleum
nobis potius, quam melleum ferant saporem: quia ipse Christus
felle et aceto fuit potatus. Et, ut breviter dicam, consideremus,
quae pro nobis sustinuit, qualiter in passionibus se habuit; et
nos pro modulo nostro quantum possumus, conformemus ei-
demy. Das ist eine Umschreibung der imitatio und zugleich die
moralische Summa einer Passionsbetrachtung.

Im einzelnen aber versucht der Ausleger, Zug um Zug
der Leidensgeschichte fiir unser Leben fruchtbar zu machen
(besonders konsequent Klaus Schulmeister in Cod. Eng. 339
und Ludolf von Sachsen in Cod. Basel A VIII55). Und fast
alle diese Auslegungen miinden in direkte und sehr ernst ge-
meinte, aber deshalb doch ordentlich hausbackene KErmah-
nungen. Etwa von dieser Art: Wir sollen inbriinstig beten
wie Christus, «als wir bluot switzent oder zem minsten fiir
disen sweis vs vnsern ougen hitzige trehen giessenty *!, oder
beim Backenstreich von Hannas’ Knecht wird der Leser auf-
gefordert, sich selbst einen Schlag ins Gesicht zu versetzen. *?

Ziel der imitatio aber ist — das ist schon in unserm Sti-
mulus amoris-Zitat ausgesprochen — die Christuskonformi-
tit. «Christus ist unser Siegel, worin wir uns eindriicken sol-
leny. ** Unter diesem Bilde wird sie hdufig und eindriicklich
umschrieben. Dieses Einbilden in Christum bedeutet aber zu-
gleich das Absterben von allem Geschaffenen: «Und welche
sele sich hengit czu dir an das crucze, die wirt hoch erhaben
von der erde; sie erstirbet ir selbin und allen geschepten
dingen.» * In solche Betrachtungen miindet fast alle ernsthaft
gelibte moralische Auslegung und wird so zur Mystik: die
imitatio schliefft eben die Identitit, inhaltliches Hauptkenn-
zeichen der Mystik, in sich ein.

# Cod. Eng. 339, 22r. 42 Ebd. 30T u. dhnlich 36r, 60r.
8 Hv.St.G 74, 171 M Ebd. 76, 3 ff.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 31

Wohlverstanden: die Christusidentitit! Ueber sie hinaus
in die Leere der Gottheit fithrt uns kaum je eine Passio Chri-
sti, oder dann nur in formelhafter und nicht mehr ganz ernst
zu nehmender Weise. * Es ist, als ob die Wirklichkeit des
Kreuzes jene subtile Realitit der Gottesidentitdt zuschanden
machte. *

2. Die Begriindung' des Leidens und Sterbens Christi.

Eine ganze Reihe von Passionsdarstellungen, besonders
Passionshistorien, entfalten — im Anschlufl an Joh.12, 1,
Matth. 21,17, Mark. 11,11 — eine riihrende Abschiedsszene
zwischen Christus und Maria im Hause des Lazarus zu Be-
thanien. Die Urform dieser Schilderung haben wir wohl in
den Bonaventura zugeschriebenen «Meditationes vitae Chri-
sti» % zu suchen. Von hier stromt sie nicht nur in den latei-
nischen und deutschen Passionstraktat **, sondern auch in die
spitmittelalterlichen, ja, z.T. durch deren Vermittlung, in

% Etwa im Prolog der Passio Cod. Eng. 339, 2v {f.

% Ich spreche hier von Passionen im strengen Wortsinn, die durch das
Element des Lehrhaften (Schriftauslegung und -vermittlung) einen genau
zu umschreibenden Typus (der auch seine ganz bestimmte Tradition hat)
bilden, und iibersehe nicht, dafl andererseits die ekstatische Mystik (Bern-
hard, Seuse, die Frauenmystik) gerade vornehmlich vom Marterbilde
Christi aus zur Gottesidentitit zu gelangen sucht. Was jedoch im Raum
des Visiondren mdéglich und wirklich, verbietet sich im Bereiche des Lehr-
haften, Um die Unvereinbarkeit des Haftens am irdischen Bilde des Erlésers
mit der «wahreny Gottesschau weill ja gerade der (im Umkreis des Speku-
lativen) lehrhafte Eckhart. Vgl. besonders die Predigt «Expedit vobis ut
ego vadam» (Pfeiffer LXXVI,): «Ouch hinderent sich guote geistliche
liute rehter vollekomenheit, daz sie belibent mit ir geistes geluste Gf dem
bilde der menscheit unsers herren Jést Kristi; und hie mit hinderent sich
guote liute, daz sie sich ze vil lazent an visionen, daz sie sehent bildelichiu
dinc in irme geiste, ez sin danne menschen oder engele oder unsers herren
Jést Kristi menscheit> (zitiert nach Quint, Deutsche Mystikertexte des
Mittelalters I, S.60).

47 Siehe S.18, Anm. 1.

%8 Lateinische IFassungen: Passio des Jakobus von Vitry in Cod. El-
bing Q 75 und Cod. Fribourg L 16 (z.T. gedruckt in H. v. St. G., Anhang,
S.152—169) ; knapper in Vita beatae Mariae rhythmica a. a. O., 3450 ff., Cod.
Engelberg 168 (Expositio dominicae passionis...a magistro Heinrico de
Hassya edita); Deutsche Darstellungen: H.v.St. G. 4 ff,, Cod. St.Gallen
1860, 152v ff.



32 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionsiraktats

moderne katholische Passionsspiele. * Diese Szene, urspriing-
lich ganz auf das Beschaulich-Erbauliche abgestimmt, wird
nun vielfach Anlaf}, die dogmatische Frage nach der Begriin-
dung des Leidens und Sterbens Christi aufzuwerfen und ab-
zuwandeln, und zwar in der Form eines Zwiegesprichs zwi-
schen Christus und Maria.

Ich halte mich im folgenden an die Fassung des Heinrich von St.
Gallen; aus sachlichen Griinden: weil sie, soviel ich sehe, am ausfiihrlich-
sten auf die Rechtfertigungsfrage eingeht; aus praktischen Griinden, weil
diese Darstellung in einer neuen Druckausgabe leicht nachgelesen werden
kann. Gelegentlich beziehe ich mich auch auf die lateinische Fassung des
Jakobus von Vitry, auf der, wenigstens zum Teil, Heinrich von St. Gallen
basiert. — Selbstverstindlich wird es sich hier nicht um eine irgendwie
originelle Genugtuungslehre handeln: es ist — in popularisierter Form —
die scholastische; eben dies aufzuzeigen, will die besondere Aufgabe dieser
kleinen Studie sein.

Vier Bitten sind es, mit denen sich die Gottesmutter an
ihren Sohn wendet, und sie haben, ihrer menschlich-innigen
Form entkleidet, durchaus den Charakter theologischer The-
sen.

Zunidchst wird Christus von Maria angefleht, daf er
«einen vunt menschlicher irlosungey finde, der «mit ander
wisy erfolge als mit seinem Tode, denn dies vermdge er zwei-
felsohne auf Grund seiner Allmacht und Weisheit (12, 6 f£.).
Damit wird gleich an eine Grundfrage der Genugtuungslehre
geriillirt: Gab es fiir Gott keine andere Moglichkeit, die Mensch-
heit zu erlésen, als durch den Tod des unschuldigen Gottes-
sohnes? Widerstritte eine solche Notwendigkeit nicht seiner
Allmacht und Weisheit? So fragt Boso in Anselmus’ Cur Deus
homo?: «Nam, si aliter [Deus] peccatores salvare non potuit
quam iustum damnando, ubi est eius omnipotentia? Si vero
potuit, ed non voluit quomodo defendemus sapientiam eius at-
que iustitiam?» (I,8). Auf welche «andere Weise», wird hier
und dort offengehalten. Gewdhnlich ist von einem «blofen

4 Fritheste dramatische Form in <Devozione dello zobiadi sanctoy,
Rivista di filologia romanza II, 14 ff.; Spiele des 15. Jahrhunderts: Egerer
Fronleichnamspiel, Prager Marienklage, Augsburger Passionsspiel, Haller
Passion, Brixener Passion; moderne: Oberammergauer Passionsspiel vom
Jahre 1930, S.301ff., «Leiden Christi> (Volksschauspiele, hgh. von Aug.
Hartmann, 1880), S.531 ff.; Neumarkter Passion, ebd. S.466.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 33

Worty die Rede — so bei Jakobus von Vitry % oder bei Beda
— oder dann von Gottes «blofem Willeny wie bei Thomas von
Aquin (Su. Theol. I1I, q. 46, art. 3).

In der Antwort mufl Christus Mariae zugeben, dal er
freilich das menschliche Geschlecht auf andere Weise erlésen
konnte. Thomas: «Deus enim per suam omnipotentem vir-
tutem poterat humanam naturam multis aliis modis reparare»
(ebd. q. 1, art.2). «Non fuit ergo necessarium Christum pati
necessitate coactionis: neque ex parte Dei, qui Christum de-
finivit pati ; neque etiam ex parte ipsius Christi, qui volun-
tarie passus esty (ebd. q. 46, art.1). Aber auch Anselmus
macht diese Einrdumung: Christus konnte weder «ex necessi-
tatey den Tod erleiden, was seiner Allmacht widerstritte, noch
«ex debito», da er ohne Siinde war; der Kreuzestod erfolgte
vielmehr aus freiem Willen («et libera voluntate » II, 11).5®

Auf die schwierige (im Anschluf an Anselmus viel dis-
kutierte) Frage iiber den besonderen Charakter der Notwen-
digkeit, in der Christi Tod begriindet liegt, geht, wie wir
erwarten, Christus in unserer Darstellung nicht ein. Wenn
er jedoch als Hauptargument anfiihrt, dafl die Erlésung —
da doch Gott die ewige Weisheit ist — «noch der vernunftig-
sten wisheit> (13,11f.) erfolgen soll, so haben wir in dieser
Formel den «modus conveniensy (oder das «decety) der Scho-
lastiker zu erblicken, der auf der Zwecknotwendigkeit (ne-
cessitas finis) beruht: keine andere Weise war angemessener
(convenientior) als der Tod (Su. Theol. III, q. 47, art.3). Die
Angemessenheit ergibt sich in diesem Falle aus der Parallelitit
des ersten und letzten Adam: Ist Adam, indem er der gottlichen
Weisheit begehrte, in den ewigen Tod gefallen, so mufl auch
Christus zu Adams und aller Menschen Genugtuung den Tod
erleiden (13,4 ff.).

Die zweite Bitte betrifft das Maf des Leidens. Maria fleht
ihren Sohn an, er modge sich eine «linde wise des lidensy er-
wéhlen, denn «ein einziger Blutstropfen» geniige ja zu der

% ¢Tamen alius modus possibile est quam mortem tui ipsius, quia solo
verbo salvare poteris omnes credentes in te» (255 f.).

5t Aliquot quaestionum liber, q. 15, Migne P. L. 93, 471.

52 Jch iibersehe nicht, dall Boso diese Feststellung macht; doch handelt
es sich hier um eine Folgerung und Bestitigung Anselmischer Ansichten.

3



34 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionsiraktats

Welt Erlosung (13, 11 ff.). Diese Begriindung, der man in der
Passionsliteratur immer wieder begegnet®, bedeutet nichts
anderes als eine Konkretisierung und Zuspitzung des vor
allem thomistischen Gedanken eines <iiberflieRenden Mehrsy
der Leistung Christi: «Christus autem, ex caritate et obedien-
tia patiendo, maius aliquid Deo exhibuit quam exigeret re-
compensatio totius offensae humani generis... Ed ideo pas-
sio Christi non solum sufficiens, sed etiam superabundans
satisfactio fuit pro peccatis humani generisy (Su.Theol. 111,
q. 48, art. 2). — Die Antwort ist wieder durch den modus con-
veniens gegeben, wie er fixiert ist durch at.liche Kiguren:
«Man hat mir alle meine Gebeine gezihlty (Ps.21, 18) —
was bedeutet «ein iclich bein mus ... besundern sin blut ver-
gizseny — und «Alle Brunnen wurden aufgetan, und die Wol-
ken des Himmels zerrissen» (Gen.7, 11). Diese Figuren wei-
sen auf ein unerhortes Blutvergiefen und Leiden hin: «veritas
est, quod nunquam aliquis mortuus est in maiori dolore, quam
oportet me mori» (Jakobus von Vitry, 422 ff.); «Ex his igitur
omnibus causis simul consideratis manifeste apparet quod
dolor Christi fuit maximus» (Thomas, a. a. O. q. 46, art. 6).

Vorgingig der dritten Bitte erinnert Maria Christum zu-
nichst an das «Avey des Verkiindigungsengels (gedeutet als
«ane wey [ohne Weh] ). Wie kann sich dieses «Ave» be-
wahrheiten, wenn angesichts des Leidens Christi unségliches
Weh iiber sie hereinbricht? So geht ihre Bitte dahin, daB
wenigstens sein zartes Antlitz nicht so jimmerlich verspien
werde (14,8 ff.). Ihr antwortet der Herr, mit Beziehung auf
Jes. b3, 4, dall sein Angesicht dem eines ausséitzigen Menschen
gleich werden miisse, darum, weil der Mensch ganz und gar
von der Siinde beschmutzt worden ist: «Also wirt der mensche
von binnen (innwendig) reine, wen min antlitz verspiet und
vormeilet wirt von buszen (auswendig)» (15,4 ff.).

Endlich bittet Maria den Sohn, wenigstens einen andern
Tod als den des Kreuzes zu erwéhlen, der das Aergernis der
ganzen Welt erregt (15,12 ff. und Var. zur Stelle). Auf diese
Bitte antwortet Christus weit ausholend mit der Begriindung

8 Huizinga (Herbst des Mittelalters S.319) schreibt sie, wohl mit Un-

recht, Bernhard von Clairvaux zu.
5 Sjehe Anm, zu H.v. St. G. 14, 10 f.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats 3b

seiner Menschwerdung iiberhaupt: Adam, indem er nach der
Frucht des «lebendigen Holzesy griff, verfiel, und mit ihm
das ganze menschliche Geschlecht, dem «ewigen Tode». Kein
Mensch aber ist imstande, fiir den Siindenfall Genugtuung
zu leisten, und doch kommt sie allein dem Menschen zu:
also mufte Gott Mensch werden. «Ich bin gott und men-
sche: von der menschheit wegen sal ich genuc tun, von
der gotheit wegen mac ich gnuc thun vor die gerechtikeity
(16,2 ff.).*® Das ist durchaus die Argumentation des Ansel-
mus «Non ergo decet deum hominem peccantem sine satis-
factione ad restaurationem angelorum assumere perditorumy
(I, 19 — In diesem Zusammenhang das eindriickliche Perlen-
gleichnis!). Der Mensch mull demnach Genugtuung leisten.
Da kein Siinder den andern zu rechtfertigen vermag, kann
aber der Mensch nicht selber genugtun (I,23). Nur Gott ist
imstande, Satisfaktion zu leisten, und so mufl Gott selber
Mensch werden (I,25). Den selben Gedankengang bei Tho-
mas: «Ad reparationem humanae naturae, quae per peccatum
collapsa erat, nihil aliud requiri videbatur quam quod homo
satisfaceret pro peccato ... Homo autem purus satisfacere non
poterat pro toto humano genere; Deus autem satisfacere non
debebat; unde oportebat Deum et hominem esse Iesum Chri-
stumy (Su. Theol. I11, q. 1, art. 2).

Dem Menschen kommi es zu («saly) genugzutun; d. h. Gott
als ein Gott der Ordnung und Gerechtigkeit darf nicht ein-
fach verzeihen (vgl. Cur Deus homo I, 13—16); Gott kann
genugtun: dies ist das «gratisy, die freie Selbsterniedrigung
Gottes: «oblatus est quia ipse voluity. So ist Gott ein Gott der
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit zugleich (Cur Deus homo
IT1, 20). Das besagt auch jene bekannte Parabel vom Rechts-
streit der Tustitia und Misericordia, der Veritas und Pax vor
Gottes Thron®, die hidufig in diesem Zusammenhang er-
scheint *® und als volkstiimlich-bildhafter Ausdruck der scho-

5 Aehnlich schon im Prolog 1, 21 ff.

% Zugrunde liegt die Augustinische Vorstellung, daf der Mensch von
Gott in der Bestimmung geschaffen worden, an die Stelle der gefallenen
Engel zu treten,

5 Vgl. dazu Rich. Heinzel <Exkurs iiber den Mythos von den vier
Tochtern Gottes», ZfdA 17, 43 ff. % Jak. v. Vitry 303 ff.

3$



36 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

lastischen Genugtuungslehre verstanden werden darf: Indem
Gott der Sohn sich anerbietet, Mensch zu werden und als sol-
cher den Tod zu erleiden, versohnt er beide sich widerstrei-
tenden Parteien.

Warum muflite jedoch Christus den Kreuzestod erleiden,
den schandbarsten Tod, den die Juden kannten (Dft.21, 23)?
Thomas: «Respondeo dicendum quod convenientissimum fuit
Christum pati mortem crucis... quia hoc genus mortis
maxime conveniens erat satisfactioni pro peccato primi pa-
rentis, quod fuit ex eo quod, contra mandatum Dei, pomum ligni
vetidi sumpsit. Et ideo conveniens fuit quod Christus, ad sa-
tisfaciendum pro peccato illo, seipsum pateretur ligno affigi,
quasi restituens quod Adam sustulerat (Su.Theol. 111, q. 46,
art. 4) *°. In gleicher Weise erklirt in unserer deutschen Pas-
sion Christus seiner Mutter: «Rechte als der erste mensche
ersten rackte und strackte sinen arm czu dem holcze, das im
der vater vorboten hatte, also mus ich strecken minen arm an
das holez des cruczis vor den menschen, das her von dem
tode erlost werdey (16,4 ff.; dhnlich 60, 32 ff.); «das von dan-
nen das leben entspringet, von dannen der tot des ersten men-
schen quamy (16,10 f.), wie es, anschlieflend an die liturgische
Formel, weiter heifit. ® Der Kreuzestod allein, fihrt Christus
fort, wird Menschen — und Engeln — zeigen, fiir wen er ge-
litten (vgl. Joh. 8,28). Es folgt eine etwas fade Auslegung der
vier «Oertery des Kreuzes, an dessen Stelle wir lieber eine
entsprechende Deutung aus Cod. Eng. 339 setzen: «Die selbe
hoehi [des criices] bezeichent, daz vns durch das liden Christi
die himmelsche tiir ist vf geton; daz vnder teil des criices be-
zeichent vns, daz die helle ist zerstoeret; der recht arm des
criices het vns alle gnade milteklich geben; der linke arm het
vns ablos aller siinden geben» (99r).

‘Wir stellen fest: Die Begriindung des Leidens und Sterbens
Christi in unserer Passion ist, freilich popularisiert und im

5 Ein weiteres Argument Thomas’, auf Chrysostomus beruhend (<in
excelso ligno, et non sub tecti passus est, ut etiam ipsius aeris natura
mundetur. Sed et ipsa terra simile beneficium sentiebat, decurrentis de
latere sanguinis stillatione mundata»), verwendet Klaus Schulmeister in Cod.
Eng. 339, 91r/v, - :

60 Missale Rom., In Missis de Passione et de S. Cruce.



K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionsiraktats 37

Gewande franziskanischer Innigkeit, die genuin scholastische
Lehre von der Genugtuung. Das ist besonders deutlich in
den Fragestellungen. Die Antworten werden im wesentlichen
durch den Hinweis auf at.liche Figuren gegeben, die selbst-
verstindlich bei Anselmus, entsprechend seinem rationalen
Argument, nichts zu tun haben %, bei Thomas hingegen recht
hiufig sind, besonders im «Sed contra», aber auch im eigent-
lich begriindenden <«Respondeo dicendumy.® Den Figuren
kommt ja vor allem anschauliche Beweiskraft zu; deshalb ihre
reiche Verwendung gerade in der volkstiimlichen Literatur. ¢

Dem scholastischen Inhalt entspricht auch die #Hulere
Form: das Gesprach zwischen Christus und Maria entfaltet
sich nach den Regeln der dialektischen Kunst, ja entspricht
ziemlich genau dem Aufbau eines thomistischen Artikels. Be-
sonders deutlich ist dies der Fall in einem Gesprich der Got-
tesmutter mit dem Erzengel Gabriel, das ihrer Unterredung
mit Christus unmittelbar vorangeht.

Maria entwickelt drei Objektionen, indem sie die Verkiindigungsworte
des Engels (Lue. 1, 28) analysiert, wie es ein Doktor der Theologie nicht
besser machen konnte, «Gratia plenay: wie bin ich voller Gnaden, da ich
zu dieser Stunde weder beim himmlischen Vater noch beim Sohne Gnade
finden kann, namlich dafl Christus am Leben bleibt? «Dominus tecums: wie
kann der Herr mit mir sein, da er iiber kurzem von mir genommen wird?
<«Benedicta mulierumy: wie bin ich unter den Weibern gesegnet, da mich
die Juden die Verfluchte unter allen Frauen heiflen werden? -— Thr ant-
wortet der Erzengel mit nicht minderem Scharfsinn: Ich griilite dich wohl
mit groBer Freude, aber nun tréste ich dich mit grefem Leid. Dieses ¢wohl»/
<aber», das «Sed contra», das den Uebergang zur eigentlichen Antwort zu
vollziehen hat, ist formal durch die Gegensitze <griiltes/¢trostey und
«Freuds/«Leid> bestimmt. Dem «Sed contra» folgt dann das <«Respondeo
dicendumy, die eigentliche Antwort, welche die oben vorgetragenen Ob-
jektionen im einzelnen aufnimmt, entkriftet oder anders beleuchtet, Die
lateinische Fassung (Jakobus von Vitry) hat in diesem Teil auch noch die
dullere Einteilung: «ad primums», <ad secundum» usw.; die deutsche Version

61 Vgl. Schlufl des 3. und Anfang des 4. Kap. des 1. Buches.

62 Vgl. besonders Su. theol. I1I, q. 46, art. 4, septima ratio.

8 In diesem Zusammenhang mull auch auf die Biblia pauperum (Armen-
bibeln) hingewiesen werden, wo einem ungelehrten Publikum im Bilde —
mit kurzem erlduterndem Text — die Zusammengehorigkeit des Alten und
Neuen Testaments demonstriert wird. Siehe Stammlers Verfasserlexikon
des Mittelalters I, 228 {f.



38 K. Ruh, Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

verzichtet darauf, nicht aber auf die scharfe Abgrenzung der einzelnen
Antworten.

Die im Rahmen der Bethanienszene entwickelte Genug-
tuungslehre liegt auch sonst dem spitmittelalterlichen Pas-
sionstraktat zugrunde, doch gelangt sie in anderem Zusam-
menhang nie zur systematischen Entfaltung; es bleibt bei ein-
zelnen Hinweisen und Argumenten. Seltener schimmern an-
dere, dltere Satisfaktionstheorien durch. So verweist uns jene
Auslegung von Joh. 14, 30, daf der Teufel auf einem (natiir-
lich dem linken) Arm des Kreuzes gestanden habe, um fest-
zustellen, ob an Christus keine Siinde hafte (siehe S.21), auf
die vor allem auf Origines zuriickgehende Auffassung einer
Genugtuung an Satan.® Darnach sind wir durch das Blut
Christi aus der Herrschaft Satans erkauft worden, Satans,
der ein unbestreitbares Recht auf die gefallene Menschheit hat.
Indem aber Christus seine Gottheit durch die Hiille mensch-
lichen Fleisches verbarg, wurde Satan getiuscht: das Fleisch
ist die «Lockspeise», gehalten durch die «Fischangely der
Gottlichkeit; oder das Kreuz wird zum «Vogelnetzy, in das
sich Satan verstrickte, zur «Mausefalley, in die er um des Ko-
ders willen ging. Dies letzte Bild, das sich bei Augustin fin-
det %, verwendet Cod. Eng. 339 in diesem Zusammenhang
(1057): «Doch ist der tiifel hiite gefangen vnd vberwunden vf
dem criice als in einre vallan, wand Santus Augustinus schri-
bet also: Mit dem kostbern tode Christi ist der tiifel vberwun-
den, als er eim essen (esca) in einre vallen sie noch gangen,
wand das cruce Christi ist gewesen ein valle des tiifels, das
essen in der valle ist gewesen der kostber tot Christi.» Es
gehort auch in den Kreis dieser Vorstellungen, wenn von der
¢hantvestiy unserer Verdammnis die Rede ist, die Adam dem
Teufel gab und die Christus wieder einzulésen hatte.

Es iiberrascht eigentlich, dal diese derbe Genugtuungs-
lehre und die mit ihr verbundenen bildlichen Vorstellungen
ihres volktiimlich-drastischen Charakters willen ® im Pas-

6 Vgl. Bernhard Funcke «Grundlagen und Voraussetzungen der Sa-
tisfaktionstheorie des HI, Anselmus von Canterbury», Kirchengeschicht-
liche Studien VI, 3, Miinster i. W. 1903, S. 16 ff.

65 Serm. 263, Migne P.L. 38, 1210; zit. bei Funcke a.a.O. S. 21 f,

8 Cod. Eng. 339, 89v f. 87 Vgl. Funcke a.a.0. S.24 f., Anm. 4.



E. F. Hirsch, Damido de Goes und die Reformation 39

sionstraktat nicht breitere Verwendung gefunden haben. Doch
miifite, um zu einem abschlieflenden Urteil zu gelangen, das
Material in dieser Hinsicht noch griindlicher durchforscht

werden.
Schiers / Kt. Graubiinden. Kurt Ruh.

Damiao de Goes und die Reformation.

Der Portugiese Damiao de Goes gehorte dem iiber ganz
FEuropa verstreuten Kreis der Humanisten an, die Erasmus
von Rotterdam als ihrem geistigen Oberhaupt die tiefste Ver-
ehrung schenkten. Die Freundschaft, die ihn mit dem alternden
Erasmus verband, empfand er wohl als das grifte Erlebnis in
seinem Leben. Fast 20 Jahre nach dem Tode des «Konigs»
unter den Humanisten iiberwiltigte ihn eine tiefe Trauer, als
er in der Stille seines Studierzimmers in Lissabon ein Bild des
beriihmten Meisters betrachtete, das einst Albrecht Diirer von

diesem gemalt hatte.?
Damido de Goes wurde von vielen bedeutenden Ménnern
seiner Zeit hoch geschétzt. 2 Die Erinnerung an den portugiesi-

1 Vgl. den Brief, den Damido de Goes 1554 an seinen portugiesischen
Freund Hieronimo Cardoso geschrieben hat, in dem es heillt: «Eodem ipso
puncto quo juvenis ille cui epistolam tuam mihi reddendam commisisti
ingressus est cubiculum nostrum, effigiem magni illi Erasmi Roterodami
per Albertum Direnum suae aetatis inter Germanos eximium exculptorem
manibus habebam. Eamque cum contemplari coepissem, et tanti viri hospi-
tisque quondam felicissimi mei recordatio me in sublime sensuu meorum
arripuisset. Ecce de repente tu quasi ex insidiis huic nostro solatio tua
epistola novum gaudium adjicere voluisti...» Wir zitieren nach Joaquim
de Vasconcellos, Goesiana, in: ¢Archeologia Artistica» Nr. 7 (1879), O
Retrato de Damido de Goes por Alberto Diirer, S.18. Ein Neudruck dieses
Aufsatzes findet sich in «Lusitaniay Bd. 1 (1924).

2 Vgl, dafiir den Briefwechsel, den Goes 1544 als Anhang zu seinen
Ges. Werken verdffentlicht hat. Man findet darin Briefe von den bekannten
Kardinilen Sadoleto, Bembo, Madruzzio, von Humanisten wie Vives, Boni-
facius Amerbach, Glareanus, Beatus Rhenanus, Nicolaus Clenardus u. a.
Die Briefe, die Erasmus an Goes geschrieben hat, sind in dieser Ausgabe
nicht enthalten. Sie sind aber in der Ausgabe der Erasmusbriefe durch
H.M. Allen und H. W. Garrod, Opus Epistolarum Des. Erasm. Roterodami,
Bd. X, 1941, Bd. XI, 1947 zuginglich. Die Briefe, die Damido de Goes mit
Bonifacius Amerbach gewechselt hat, werden in dem dritten Band der
Amerbachkorrespondenz, die Dr. A. Hartmann in Basel fiir den Druck vor-

bereitet, erscheinen.



	Zur Theologie des mittelalterlichen Passionstraktats

